
opusdei.org

«Dziękuj Mu za
wszystko, bo
wszystko jest dobre»

Dziękować w obliczu zarówno
dobra jak i zła - w doli i niedoli,
to znaczy czuć się zawsze
kochanym przez Boga: dziękuję
za to, że jesteś ze mną, dziękuję,
bo to jest dla Ciebie ważne.

15-12-2019

Odpowiadać własnym życiem: dawać
to, co najważniejsze, doceniać to, co
cenne, zauważać to, co złe,
odpuszczać to co nieistotne. «Jeśli w



życiu bogactwo jest dobrem
pożądanym - cóż cenniejszego niż
Mądrość, która wszystko
sprawia?» (Mdr 8,5). Mądrość nie ma
ceny: pożądamy jej dla niej samej. To
jest wiedza, która nie opiera się na
słowach, ale na smaku, zdolności do
rozumienia jak smakuje dobro.
Trafnie wyraża to termin sapientia,
tłumaczenie greckiego sophia w
księgach mądrości. W swoim
pierwotnym znaczeniu sapientia
rozumiana jest jako dobry smak,
dobry węch. Mędrzec posiada
podniebienie do smakowania tego, co
dobre. Da nobis recta sapere, tak
prosimy Boga w starej modlitwie[1]:
spraw, żebyśmy smakowali to, co
dobre.

Pismo Święte ujawnia tę mądrość
jako coś naturalnego, co przychodzi
bez trudu: «Mądrość jest wspaniała i
niewiędnąca: ci łatwo ją dostrzegą,
którzy ją miłują, i ci ją znajdą, którzy
jej szukają, uprzedza bowiem tych,



co jej pragną, wpierw dając się im
poznać. Kto dla niej wstanie o świcie,
ten się nie natrudzi, znajdzie ją
bowiem siedzącą u drzwi
swoich.» (Mdr 6,12-14). Jednakże,
żeby nabyć tę wrodzoną naturalność
należy jej szukać, pragnąć, wstawać
dla niej o świcie. Cierpliwie, z
uporczywością psalmu: «Boże, Ty
Boże mój, Ciebie szukam; /Ciebie
pragnie moja dusza, /za Tobą tęskni
moje ciało, /jak ziemia zeschła,
spragniona, bez wody.» (Ps 63,2). To
poszukiwanie jest zadaniem na całe
życie. Dlatego mądrość zdobywa się z
biegiem lat. Mądrość, jak tyle razy
mówił Papież powtarzając Księgę
Syracha (por. Syr 8,9), jest cechą
szczególną starców: oni są
«rezerwami mądrości w naszym
społeczeństwie»[2]. Oczywiście z
wiekiem również pojawiają się
wszelkie starcze ułomności takie jak
utrwalenie niektórych wad
charakteru, pewien opór w
akceptacji własnych ograniczeń, czy



trudności w zrozumieniu młodych.
Ale nad tym wszystkim zwykle
góruje zdolność doceniania,
dostrzegania, smakowania tego, co
naprawdę ważne. I to jest w
ostateczności prawdziwa mądrość.

Do tej wiedzy odnosił się Święty
Josemaría przy którejś okazji, gdy
mówił do grupy wiernych: «Po
trzydziestu latach spojrzycie za
siebie, staniecie zdumieni, i nie
pozostanie wam nic innego jak przez
resztę życia dziękować,
dziękować…»[3] Na przełomie życia
pozostają przede wszystkim powody
do wdzięczności. Rozmywają się
dotąd wyraźne kontury naszych
problemów i zmagań, które być może
w swoim czasie mocno nami
poruszyły, i zaczynamy je widzieć
inaczej, nawet z pewnym humorem.
Nabywamy umiejętności zobaczenia
z innej perspektywy jak Bóg nas
prowadził, jak przemieniał nasze
błędy, jak wykorzystywał nasze



wysiłki… Ci, którzy znali
błogosławionego Álvaro pamiętają
jak często i z jaką prostotą powtarzał:
«dzięki Bogu». To przekonanie o tym,
że nie pozostaje nic innego jak
dziękować niesie ze sobą istotną
część prawdziwej mądrości. Tej,
która rośnie w sercach szukających
Boga i tych, którzy potrafią
powiedzieć, nawet przed
osiągnięciem starości: «Jestem
roztropniejszy od starców, bo
zachowuję Twoje postanowienia» (Ps
119,100).

Wszystko jest dobre

Przeżywając ciasnotę i niepokój
podczas ukrywania się w konsulacie
Hondurasu, Święty Josemaría pisał w
1937 do wiernych Dzieła
rozrzuconych po Madrycie: «Pogody
ducha! Starajcie się, żeby wszyscy
byli szczęśliwi: wszystko jest dla
dobra: wszystko jest dobre»[4]. W
tym samym duchu utrzymany jest



inny list, napisany pod koniec
miesiąca, do znajdujących się w
Walencji: «Rozweselcie się. Cieszcie
się, jeśli się smuciliście. Wszystko jest
dla dobra.»[5].

Wszystko jest dobrem. Wszystko jest
dla dobra. W tych słowach odbijają
się dwa teksty z Pisma Świętego. Z
jednej strony crescendo radości Boga
podczas aktu stworzenia, który
kończy się podsumowaniem: «(…)
wszystko, co uczynił było bardzo
dobre» (Rdz 1,31). Z drugiej strony,
maksyma Świętego Pawła ― «Bóg z
tymi, którzy Go miłują, współdziała
we wszystkim dla ich dobra» (Rz
8,28) ― którą święty Josemaría
zawarł w okrzyku: «omnia in
bonum!» Lata wcześniej, w dzień
Bożego Narodzenia 1931 roku, te
dwie nici z Pisma Świętego
przeplatały się w zapisie, który
stworzy później początki Drogi.
Wszystko jest dobre, wszystko jest
dla dobra. Rozpoznanie rzeczy



dobrych i nadzieja, że Bóg będzie
umiał wyciągnąć dobro z czegoś, co
wydaje się złe:

Naucz się często w ciągu dnia
wznosić serce do Boga w
dziękczynieniu. ― Za to, że daje ci to
lub tamto. ―Za to, że pogardzono
tobą. ―Za to, że nie masz tego, co
potrzebujesz, lub za to, że właśnie
masz.

Za to, że tak piękną uczynił swoją
Matkę, która jest także twoją Matką.
― Za to, że stworzył Słońce i Księżyc,
i tamto zwierzę, i tę roślinę. ―Za to,
że kogoś obdarzył wymową, a ciebie
uczynił takim mrukiem…

Dziękuj Mu za wszystko, bo wszystko
jest dobre[6].

Jak widać na pierwszy rzut oka,
powody do wdzięczności nie są
uporządkowane według specjalnej
kolejności: jeśli wszystko jest dobre,
ukazuje nam się pierwsza rzecz, a



potem następna, i następna…
wszystkie są powodami do bycia
wdzięcznym. « Za to, że stworzył
Słońce i Księżyc, i tamto zwierzę, i tę
roślinę». Patrząc gdziekolwiek,
wydaje nam się mówić św.
Josemaría, nie znajdziemy nic innego
jak tylko powody do bycia
wdzięcznymi. Te wersy przepełnione
są podziwem dla dobroci Bożej;
zdziwienie, o którym przypomina
pieśń słoneczna św. Franciszka, w
której również wszystko jest
powodem, żeby dziękować Bogu:
«Pochwalony bądź, Panie mój, przez
brata księżyc i gwiazdy (…).
Pochwalony bądź, Panie mój, przez
brata wiatr i przez powietrze, i
chmury, i pogodę, i każdy czas, przez
które Twoim stworzeniom dajesz
utrzymanie (…). Pochwalony bądź,
Panie mój, przez tych, którzy
przebaczają dla Twej miłości»[7].

«Za to, że daje ci to lub tamto». Ile to
rzeczy dostajemy od Boga, a bardzo



łatwo się przyzwyczajamy, że je
mamy. Zdrowie, które jest nazywane
«milczeniem narządów», może
posłużyć jako przykład: zwykle
przyjmujemy je za pewnik, aż do
momentu kiedy ciało zaczyna
niedomagać; i być może dopiero
wtedy doceniamy to, co mieliśmy,
przez to, że to straciliśmy. Ta
wdzięczność polega po części na 
wyprzedzaniu; na doskonaleniu
słuchu tak, żeby słyszeć ciszę,
subtelność, z jaką Bóg nam daje tyle
rzeczy. «Boże miłosierdzie
towarzyszy nam każdego dnia. Aby
je dostrzec, wystarczy wrażliwe
serce. Za bardzo zwykliśmy
koncentrować się jedynie na
codziennym trudzie (…). Kiedy
jednak otwieramy nasze serce, to
choć wciąż absorbuje nas
codzienność, dostrzegamy
nieustannie, jak dobry jest dla nas
Bóg; jak bardzo troszczy się o nas,
nawet w najdrobniejszych sprawach,



pomagając nam w ten sposób
osiągnąć rzeczy wielkie».[8]

Jeśli traktowalibyśmy tę wdzięczność
tylko jako pewne zobowiązanie,
mocno byśmy ją umniejszali. Jest ona
czymś więcej: właśnie dlatego, że
polega na delektowaniu się tym, co
dobre, dziękowanie Bogu to cieszenie
się wraz z Nim z tych dobrych rzeczy,
które nam daje, bo zawsze radość
jest większa w towarzystwie osób
kochanych. Zatem nawet coś bardzo
przyziemnego może być motorem do
świętowania; powodem, żeby nie
brać życia zbyt poważnie; do
przeżywania radości «pośród
drobnych spraw życia codziennego,
jako odpowiedź na serdeczną
zachętę Boga, naszego Ojca:
«Dziecko, stosownie do swej
zamożności, troszcz się o siebie (...).
Nie pozbawiaj się dnia
szczęśliwego» (Syr 14, 11.14). Ileż
ojcowskiej czułości jest w tych
słowach!»[9]



Wszystko służy dobru

Pamiętać o tym, żeby dziękować za
dobre rzeczy, które dostajemy od
Boga to już wyzwanie samo w sobie.
A co powiedzieć o rzeczach mniej
przyjemnych? «Za to, że tobą
pogardzono»: za to, że traktowano
cię z obojętnością, chłodem; za to, że
cię poniżono; za to, że twoje wysiłki
nie zostały docenione… «Za to, że nie
masz tego, co potrzebujesz, lub za to,
że właśnie masz». Co najmniej
zaskakujący jest spokój z jakim mieć
i nie mieć występują w jednym
szeregu. Czy naprawdę możliwe jest
dziękowanie Bogu za brak zdrowia,
pracy, spokoju? Dziękowanie za to, że
brakuje ci czasu ―ileż to razy
cierpimy z tego powodu―; za to, że
nie masz chęci, energii, siły,
pomysłów; bo to czy tamto ci nie
wyszło… A właśnie, że tak: wtedy
także, mówi nam św. Josemaria,
dziękuj Bogu.



Taka postawa prowadzi nas z
powrotem do sprzeczności, które
przeżywał św. Josemaría pisząc te
listy z konsulatu Hondurasu oraz do
motywu cierpienia, z którego wynikł
zapis znajdujący się na początku tego
akapitu w Drodze[10]. Zaproszenie
do bycia wdzięcznym za złe rzeczy,
wyjaśnione bardziej szczegółowo na
dalszych stronach, ma swoje źródło
w zapisie sprzed pięciu dni: «Oto
paradoksy duszy dziecięcej. ―Gdy
Jezus ześle na ciebie doświadczenia,
które świat ocenia jako dobre, płacz
w sercu swoim, rozważając Jego
dobroć i własne zło; gdy Jezus ześle
doświadczenia określane przez ludzi
jako złe, rozraduj się w sercu,
bowiem On daje ci zawsze to, czego
najbardziej potrzebujesz, a teraz
właśnie nadeszła godzina, byś
umiłował Krzyż.»[11].

Pomimo krótkiej odległości w czasie,
to rozważanie mieści się w ramach
innego rozdziału Drogi, dotyczącego



dziecięctwa duchowego. W ten
sposób wyłania się klucz, przez który
daje się zrozumieć duchową
atmosferę towarzyszącą tej
gotowości do dziękowania Bogu „za
wszystko, bo wszystko jest dobre”.
Skoro wdzięczność to element
mądrości towarzyszącej starości i
bliskości z Bogiem, pojawia się tylko
wtedy, gdy obecna jest postawa
«ufnego oddania»[12] w rękach Boga;
postawa, którą św. Josemaría odkrył
na drodze dziecięcej duchowości:
«Czy widziałeś kiedyś w jaki sposób
dzieci okazują swoją wdzięczność? –
Naśladuj je i wołaj – jak one – do
Jezusa, dziękując za to, co miłe i
niemiłe: „Ach, jaki jesteś dobry! Ach,
jaki dobry! ...»[13].

Dziękowanie za niemiłe rzeczy nie
przychodzi od razu, nie pojawia się
spontanicznie. Prawdę mówiąc na
początku może wydawać się
teatralne, a nawet nieszczere:
jakbyśmy negowali rzeczywistość,



jakbyśmy szukali pocieszenia w…
bajce dla dzieci. Jednakże dziękować
w takich sytuacjach nie oznacza
przestać widzieć, ale właśnie widzieć
dalej. Trudno jest nam dziękować, bo
odczuwamy stratę, rozczarowanie,
zranienie. Nasze spojrzenie jest
jeszcze bardzo mocno skupione na
tym co dzieje się tutaj, jak to zdarza
się dziecku, któremu wali się świat
jeśli zepsuje mu się zabawka, potknie
się, lub jeśli musi kończyć zabawę. W
danym momencie jest to mała
tragedia, ale za chwilę pewnie mu
przechodzi. «W życiu wewnętrznym
powinniśmy być (…) jak te małe
dzieci, o których można by
powiedzieć, że są z gumy, bo śmieją
się z upadku, natychmiast powstają i
hasają dalej, a kiedy trzeba, nie
brakuje im pocieszenia
rodziców»[14].

Wdzięczność, o której mówi nam św.
Josemaría nie jest rodzajem zasłony,
która ukrywa to, co nieprzyjemne,



jak za sprawą czarodziejskiej
różdżki, ale gestem wznoszenia
wzroku do naszego Boga Ojca, który
się do nas uśmiecha. W ten sposób
otwiera się droga dla zaufania,
oddanie, które stawia na drugim
planie zawód i rozczarowanie,
choćby nadal nam ciążyły.
Dziękować wtedy, kiedy coś nas boli
oznacza zaakceptować: «Najlepszym
sposobem wyrażenia naszej
wdzięczności wobec Boga i wobec
ludzi jest przyjmowanie wszystkiego
z radością»[15]. Najpewniej
pierwsze, co z nas wychodzi to nie
okrzyk radości; być może coś
dokładnie odwrotnego. Nawet wtedy
dziękujmy, choć dusza się
sprzeciwia: «Panie, to nie może się
dziać… ale dziękuję»; zaakceptować:
«ja bym chciał mieć więcej czasu,
więcej siły… chciałbym, żeby ta osoba
lepiej mnie traktowała… chciałbym
nie mieć tych trudności, tych
ograniczeń. Ale Ty wiesz więcej».
Prośmy Boga o to, żeby załatwiał



sprawy, w sposób, który nam się
wydaje właściwy, ale jednocześnie
mając w sercu spokój i ufając, że On
wie, co robi, i potrafi wyciągnąć
dobro z sytuacji, w których my, być
może, go nie dostrzegamy.

Dziękować w niedoli , zawsze z tym
samym «dziękuję za wszystko»,
oznacza «wierzyć jak dziecko, kochać
tak, jak kochają dzieci, ufać tak, jak
ufają dzieci»[16]. Niezależnie od tego
jaką formę przybierze to oddanie w
wewnętrznym życiu każdego z nas,
taka postawa pogłębia przekonanie,
że przed Bogiem wszyscy jesteśmy
mali, i tak wyglądają sprawy w
naszym życiu. A pomimo to te
sprawy są ważne dla Boga, bardziej
niż dla kogokolwiek na świecie. W
rzeczywistości to stąd rodzi się
wdzięczność za czucie się kochanym:
za to, że jesteś przy mnie; za to, że
jest to dla ciebie ważne. Choć Bóg
wydaje się być daleko, czujemy w ten
sposób Jego bliskość: dostrzegamy



Jego obecność w codziennym życiu,
bo problemy są częścią życia
codziennego. Spod przeciwności losu
wyłania się najgłębsza przyczyna
dziękowania Bogu w doli i niedoli:
dziękuję, bo wszędzie dookoła
znajduję Miłość. Prawdziwym
motywem dziękczynienia, jego istotą,
jest to, że Bóg mnie kocha, i wszystko
w moim życiu jest powodem do
miłości i czucia się kochanym.

W cierpieniu z powodu różnych
braków, poprzez zwątpienia i
niedostatki, konsekwencje naszych
błędów… ukrywają się sposobności
do tego, żeby przypomnieć sobie,
żeby się otworzyć na Miłość Bożą.
Nagle dociera do nas, że choć trudno
jest nam z czegoś zrezygnować, choć
trudno jest nam zaakceptować ból i
ograniczenia, co nam to w gruncie
rzeczy zabiera, jeśli mamy Miłość
Boga? «Któż nas może odłączyć od
miłości Chrystusowej? Utrapienie,
ucisk czy prześladowanie, głód czy



nagość, niebezpieczeństwo czy
miecz?» (Rz 8,35).

Tym sposobem możliwe staje się
«dziękowanie za wszystko, bo
wszystko jest dobre». Szaleństwo
chrześcijan polegające na
dziękowaniu za wszystko ma swoje
źródło w Bożym ojcostwie. Ten, kto
zrozumiał, że ma Ojca, który go
kocha nie potrzebuje właściwie
niczego więcej. Dobremu Ojcu
przede wszystkim jest się
wdzięcznym. Taka jest miłość Jezusa
do swojego Ojca: Jezus jest samą
wdzięcznością, bo dostał wszystko od
Ojca. A bycie chrześcijaninem
oznacza otwarcie się na tę miłość, na
to dziękczynienie: Ojcze, dziękuję Ci,
bo zawsze mnie wysłuchasz (por. J
11,41-42).

Nie zapominaj dziękować

«Błogosław duszo moja Pana, i nie
zapominaj o wszystkich Jego
dobrodziejstwach» (Ps 103,2). W



Piśmie Świętym Bóg często zachęca
nas byśmy pamiętali, bo wie, że na co
dzień potrafimy zapomnieć, jak
dzieci, które skupiają się na swoich
zabawkach i zapominają o swoim
ojcu. Bóg to wie, i to rozumie.
Jednakże przyciąga nas łagodnie w
swoje ramiona i szepcze nam do
ucha na tysiące sposobów: pamiętaj.
Dziękczynienie to w takim razie
również kwestia pamięci. Dlatego
Papież często mówi o «wdzięcznej
pamięci»[17].

Gotowość do dziękowania za różne
przeciwności, choć zdumiewająca, w
gruncie rzeczy sprawia, że łatwiej
jest pamiętać, by dziękować Bogu za
rzeczy miłe. Poza tym każdy dzień
zapewnia wiele okazji, by poruszyć
pamięcią: zatrzymać się na chwilę,
żeby pobłogosławić stół i dziękować
Bogu za to, że mamy co jeść;
poświęcić krótki czas na modlitwę
dziękczynną ze Mszy Świętej lub z
naszej osobistej modlitwy, by



podziękować za zwykłe rzeczy dnia
codziennego, po to, by odkryć to, co
mają w sobie niezwykłego: praca,
dach nad głową, ludzie, którzy nas
kochają; dziękować za szczęście
innych; dostrzegać jeden dar Boży, i
kolejny, w ludziach, którzy
wyświadczą nam przysługę…
Zdarzają się w życiu także momenty,
w którym świat sam dostarcza nam
piękna: światło o zmierzchu,
niespodziewane zainteresowanie
naszą osobą, miła niespodzianka…To
wszystko okazje, by zobaczyć między
szarymi nieco nićmi codzienności
kolor Bożej Miłości.

Od zarania dziejów, kultury świata
dostrzegały obraz życia w
stopniowym chyleniu się dnia ku
zachodowi słońca. Życie jest jak
dzień, a dzień jest jak życie. Dlatego,
skoro wdzięczność jest cechą
mądrości kogoś, kto żył długo, jakże
miło jest zakończyć dzień dziękując.
Gdy zatrzymamy się w Bożej



obecności, by zważyć dzień, Bóg
podziękuje nam za wdzięczność w
tylu rzeczach, «etiam ignotis»[18]:
również w tych, których nie znamy; a
nawet gdy prosimy Go o wybaczenie,
z ufnością dzieci, za to, że za mało
dziękowaliśmy.

Carlos Ayxelà

[1] Modlitwa «Veni Sancte Spiritus»,
pochodząca z Mszału Rzymskiego,
msza wotywna do Ducha Świętego
(A), kolekta.

[2] Franciszek, Audiencja, 4 III 2015.

[3] Św. Josemaría, zapiski spotkania
21 I 1955, Crónica, VII-55, p. 28 (AGP,
biblioteca, P01).

[4] Św. Josemaría, Carta, 17 V 1937,
cytowane Camino, ed. crítico-
histórica, comentario al n. 268.

[5] Św. Josemaría, Carta, 15 VI 1937;
cytowane Ibid.



[6] Św. Josemaría, Camino, n. 268.
Pierwszy zapis z 28 grudnia 1931 r.

[7] Św Franciszek z Asyżu, Pieśń do
stworzeń, w Fonti Francescane, n.
263.

[8] Benedykt XVI, Homilia, 15 IV
2007.

[9] Franciszek, Adh. Ap. Evangelii
gaudium, 24 XI 2013, n. 4.

[10] Por. Camino, wydanie krytyczno-
historyczny, komentarz do nn. 267 i
268.

[11] Droga, nr 873. Oryginalny zapis
pochodzi z 23 grudnia 1931 r.

[12] F. Ocáriz, List duszpasterski, 14
II 2017, n. 8.

[13] Droga, nr. 894. Oryginalny zapis
pochodzi z 23 grudnia 1931 r.

[14] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 146.



[15] Św. Teresa z Kalkuty, Miłość
największa. Urano, Barcelona 1997,
p. 51.

[16] Święty Różaniec, do czytelnika.
Ten tekst znajduje się już w
oryginalnym rękopisie św. Josemaríi.
Napisał go „jednym tchem” podczas
nowenny 1931 r.; Wydania
historyczno-krytycznego, fot. nr 4.

[17] Cfr. np. Francisco, Evangelii
gaudium, n. 13; Homilía, 18 VI 2017;
Homilía, 12 XII 2017.

[18] San Josemaría, “En las manos de
Dios” (2 X 1971), En diálogo con el
Señor, edición crítico-histórica, Rialp,
2017, p. 307.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/dziekuj-mu-za-wszystko-bo-

wszystko-jest-dobre/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/dziekuj-mu-za-wszystko-bo-wszystko-jest-dobre/
https://opusdei.org/pl-pl/article/dziekuj-mu-za-wszystko-bo-wszystko-jest-dobre/
https://opusdei.org/pl-pl/article/dziekuj-mu-za-wszystko-bo-wszystko-jest-dobre/

	«Dziękuj Mu za wszystko, bo wszystko jest dobre»

