
opusdei.org

Duchowe ojcostwo
Prałata Opus Dei

Artykuł stara się wyjaśnić
podstawy i praktykę nazywania
Prałata Opus Dei Ojcem.

30-05-2020

Już w czasach apostolskich św. Paweł
pisał do Tymoteusza jako «swego
prawowitego dziecka w wierze» (Tm
1, 2) opisując, że Tymoteusz
towarzyszył mu «jak dziecko ojcu,
tak on wraz ze mną służył
Ewangelii» (Flp 2, 22). Wobec tego,
jak należy rozumieć słowa Chrystusa
wygłoszone kilka lat wcześniej:



«Nikogo też na ziemi nie nazywajcie
waszym ojcem» (Mt 23, 9)?

Przypomnijmy inne stwierdzenie
Pana: «Nikt nie jest dobry, tylko sam
Bóg» (Mt 18, 19). Tylko Bóg jest dobry
z istoty, tylko On jest Dobrocią.
Równocześnie, Jego Miłość prowadzi
Go do tego, by stworzenia
uczestniczyły w Jego Dobroci, z tego
powodu wszystkie rzeczy są dobre
(por. Rdz 1, 31). W sposób
analogiczny, Pan powiedział, że
«jeden bowiem jest Ojciec wasz, Ten
w niebie» (Mt 23, 9). Tylko Bóg
urzeczywistnia ojcostwo w sposób
pełny, doskonały. Lecz Bóg zarazem
chciał, by niektórzy z jego synów
uczestniczyli w Boskim ojcostwie w
różnym stopniu i znaczeniu. Św.
Paweł nazywa Abrahama «ojcem
wielu narodów» (Rz 4, 17; por. Rdz
17, 5), ponieważ pochodzimy z jego
wiary, która jest wzorem wiary
chrześcijańskiej[1]. Kościół katolicki
w Kanonie Rzymskim nazywa go



«Patriarchą [praojcem] naszym»[2].
W tym znaczeniu można nazywać
założyciela Opus Dei i jego
następców «ojcem», jak również
biskupów i kapłanów, którzy są
ojcami w Panu[3].

Tylko Bóg jest Ojcem: niektórzy
ludzie uczestniczą w tym ojcostwie

„To ojcostwo jest obecne w
Jednorodzonym Synu, który stał się
człowiekiem, dzięki jedności Osób
Boskich w ich względnym
rozróżnieniu: «Kto Mnie zobaczył,
zobaczył także i Ojca» (J 14, 9), mówi
Pan. Oprócz tego, Bóg chciał
odzwierciedlić własne ojcostwo w
Jego dzieciach na różne sposoby (por.
Ef 3, 14-15). Istnieje rodzenie
naturalne z odpowiednim mu
ojcostwem, istnieje również rodzenie
nadprzyrodzone, z którego wynika
ojcostwo duchowe (por. J 1, 13). Tym
drugim rodzajem ojcostwa czuli się
obdarzeni Apostołowie, kiedy Pan



posłał ich tak, jak On sam został
posłany przez Ojca (por. J 20, 21), by
przekazywali życie nadprzyrodzone,
głosząc Ewangelię i udzielając
sakramentu chrztu (por. Mt 28, 19).
Do głębi musiał odczuwać św. Paweł
to ojcostwo, kiedy pisał: «Choćbyście
mieli bowiem dziesiątki tysięcy
wychowawców w Chrystusie, nie
macie wielu ojców; ja to właśnie
przez Ewangelię zrodziłem was w
Chrystusie Jezusie» (1 Kor 4, 15).
«Dzieci moje, oto ponownie w bólach
was rodzę, aż Chrystus w was się
ukształtuje» (Ga 4, 19)”[4].

„Po apostołach to nadprzyrodzone
ojcostwo w Kościele należy do
biskupów i przede wszystkim do jego
głowy, do następcy św. Piotra,
powszechnego Pasterza. On jest
nazywany «Ojcem Świętym»,
ponieważ on na pierwszym miejscu
otrzymał prawdziwe święte
ojcostwo, nadprzyrodzone. On jest
powszechnym Ojcem dla wszystkich,



według nauk Soboru Watykańskiego
I: «Biskup Rzymu jest następcą św.
Piotra, księcia apostołów, i
prawdziwym zastępcą Chrystusa,
głową całego Kościoła oraz ojcem i
nauczycielem wszystkich
chrześcijan»[5]. Św. Josemaría
czasami tak właśnie określał
papieża: wspólnym Ojcem[6]
chrześcijan”[7].

Św. Jan Paweł II w swojej adhortacji
apostolskiej o biskupie jako słudze
Ewangelii Jezusa Chrystusa dla
nadziei świata, pisze: „W bardzo
dawnej tradycji biskup jest
przedstawiany jako obraz Ojca, który,
według tego, co pisał św. Ignacy z
Antiochii, jest jakby niewidzialnym
biskupem, biskupem wszystkich. W
konsekwencji każdemu biskupowi
powierzone jest miejsce Ojca Jezusa
Chrystusa i w związku z tym, właśnie
w odniesieniu do takiego jego
przedstawienia, powinien być przez
wszystkich traktowany z głębokim



szacunkiem[8]. W kontekście tej
symbolicznej struktury katedra
biskupia, która szczególnie w tradycji
Kościoła Wschodniego przywołuje na
pamięć ojcowską władzę Boga, może
być zajmowana jedynie przez
biskupa. Z tej samej struktury
wynika dla każdego biskupa
obowiązek darzenia świętego Ludu
Bożego troską przepełnioną
ojcowską miłością i prowadzenia go
wraz z prezbiterami,
współpracownikami biskupa w jego
posłudze, jak również z diakonami,
na drodze zbawienia[9]. I odwrotnie,
jak napomina starożytny tekst,
wierni powinni miłować biskupów,
którzy, po Bogu, są niczym ojciec i
matka[10]. Z tej przyczyny wedle
zwyczaju rozpowszechnionego w
wielu kulturach istnieje zwyczaj
całowania ręki biskupa jako ręki
kochającego Ojca, dawcy życia”[11].

„Istnieje właściwe ojcostwo duchowe
pozostałych duszpasterzy, nie tylko



papieża czy biskupów[12], i każdego
chrześcijanina, który, na mocy
powszechnego kapłaństwa, można
powiedzieć, że zradza u innych
Chrystusa, kiedy współpracuje z
Duchem Świętym przy
przekazywaniu życia
nadprzyrodzonego”[13]. W tym
kontekście teologiczno-duchowym
rysuje się ojcostwo św. Josemaríi,
który przekazuje konkretnego ducha
tym, którzy włączają się do Opus Dei,
kontynuując piękny dynamizm życia
Kościoła. Prałat Opus Dei, jako
następca św. Josemaríi, jest ojcem
wspólnym, który odzwierciedla
ojcostwo Boga. Miłość do Dzieła jest
częścią miłości do Kościoła, Matki
chrześcijan, która przedłuża
obecność Jezusa Chrystusa w świecie
aż do Jego ostatniego przyjścia. Ta
miłość zawiera w sobie autentyczną
«caritas» (miłość) ku postaciom
Założyciela Opus Dei i jego
następców: każdy z nich, będąc
Prałatem Opus Dei, jest ojcem,



ktokolwiek by nim był. A więc, po
pierwszym następcy św. Josemaríi,
bł. Álvaro del Portillo, Ojcem tej
małej rodziny wewnątrz
Kościoła[14], był ks. Javier
Echevarría, mianowany prałatem
Dzieła przez Jana Pawła II (papieża
od 1978 do 2005) w 1994 r., tuż po
śmierci bł. Álvaro[15].

Głębokie i synowskie nabożeństwo
do św. Josemaríi

Św. Paweł pisze: «Ojciec nasz
Abraham» (Rz 4, 12) i określa
wierzących jako potomstwo, «które
ma wiarę Abrahama» (Rz 4, 16; por. 
Jk 2, 21), mając świadomość, że tylko
o Bogu w sposób właściwy można
mówić: «pomni przed Bogiem i
Ojcem naszym na wasze dzieło
wiary, na trud miłości i na wytrwałą
nadzieję w Panu naszym Jezusie
Chrystusie» (1 Tes 1, 3). Św.
Josemaría dzięki Mszy świętej,
modlitwie, pokucie i dobremu



przykładowi przyczynił się do tego,
że łaska Boża powodowała
kiełkowanie i wzrastanie w wielu
duszach powszechnego powołania do
świętości, dzięki wierze, «która
działa przez miłość» (Ga 5, 6).
«Albowiem dzięki owemu zmysłowi
wiary, wzbudzanemu i
podtrzymywanemu przez Ducha
prawdy, Lud Boży pod przewodem
świętego urzędu nauczycielskiego
(...) niezachwianie trwa przy wierze
raz podanej świętym, wnika w nią
głębiej z pomocą słusznego osądu i w
sposób pełniejszy stosuje ją w
życiu»[16]. Z autentyczną pokorą św.
Josemaría nie wahał się twierdzić, że
«w niewielu rzeczach mogę stawiać
siebie za przykład. Natomiast, pośród
moich osobistych błędów, myślę, że
mogę być przykładem człowieka,
który umie kochać. Wasze
zmartwienia, Wasze troski, są dla
mnie ciągłym wezwaniem.
Chciałbym tym moim sercem ojca i
matki nosić wszystko na własnych



ramionach»[17]. Był człowiekiem,
który umiał kochać. Łatwo było
odwdzięczyć się mu tymi samymi
uczuciami.

W sposób naturalny ta spontaniczna
serdeczność w stosunku do Ojca
przyczyniła się do radosnej
świadomości bycia członkiem
rodziny, w której miłość
nadprzyrodzona i ludzka okazywane
są się jako serdeczność. Od 1975 r.
obdarzano nią również jego
następców. Po śmierci Założyciela
zaczęto wspominać go jako «naszego
Ojca», by nie mylić go, przy
codziennych rozmowach, z jego
następcami, do których również
zwraca się zwrotem «Ojcze». W
Kościele jest to przyjęty przez
zwyczaj sposób określania
założycieli.

W sposób naturalny, z wdzięczności i
potrzeby ducha wierni Opus Dei
uciekają się do wstawiennictwa św.



Josemaríi u Boga. «Albowiem
mieszkańcy nieba, będąc głębiej
zjednoczeni z Chrystusem, jeszcze
mocniej utwierdzają cały Kościół w
świętości, (...) nieustannie wstawiają
się za nas u Ojca ofiarując Mu
zasługi, które przez jedynego
Pośrednika między Bogiem i ludźmi,
Jezusa Chrystusa, zdobyli na ziemi
(...). Ich przeto troska braterska
wspomaga wydatnie słabość
naszą»[18]. W ten sposób umacnia
się obcowanie świętych: «Nie tylko
jednak ze względu na sam ich
przykład czcimy pamięć
mieszkańców nieba, ale bardziej
jeszcze dlatego, żeby umacniała się
jedność całego Kościoła w Duchu
przez praktykowanie braterskiej
miłości. Bo jak wzajemna łączność
(communio) chrześcijańska między
pielgrzymami prowadzi nas bliżej
Chrystusa, tak obcowanie ze
świętymi łączy nas z Chrystusem, z
którego, niby ze Źródła i Głowy,
wszelka łaska i życie Ludu Bożego



wypływa»[19]. I rzeczywiście, tak też
modlimy się do Boga Ojca w jednej z
prefacji Mszy świętej: «eorum
coronando merita tua dona
coronas»[20] – «dzięki Twojej łasce
zdobyli zasługi, które
nagradzasz» [dosł. „koronując ich
zasługi, koronujesz Twoje dary”].

Ojciec w Opus Dei

Jak dobry pasterz w Chrystusie[21],
Ojciec ucieleśnia w Dziele miłosne
ojcostwo Boga. W tym szczególnym
obcowaniu świętych, którym się żyje
w Opus Dei, ojcostwo i synostwo są
jakby dwiema stronami tej samej
monety: jedność z Bogiem, która
równocześnie jednoczy wiernych ze
sobą[22]. Ojciec jest w prałaturze
Opus Dei początkiem i widzialnym
fundamentem jedności, w sposób
analogiczny do biskupów w
odniesieniu do powierzonej im części
ludu Bożego[23]. Także wobec
wiernych «jest nauczycielem,



uświęcającym i pasterzem, któremu
powierzono działanie w imię i w
osobie Chrystusa»[24]; wypełnia to,
czego św. Augustyn nie wahał się
nazywać misją, służbą, obowiązkiem
miłości: «amoris officium»[25]. W
rzeczywistości, nikt nie może uznać
się za pasterza godnego tego miana,
jeżeli nie utożsamia się z Chrystusem
przez miłość[26].

Nikt nie jest ojcem, jeżeli nie ma
dziecka, z tego powodu św. Hieronim
stwierdza, że nazwać kogoś ojcem
oznacza również nazwać kogoś
innego dzieckiem: «Omnis enim
pater filii nomen est»[27]. Jako
dzieci, wierni z Opus Dei są częścią
życia Ojca. Co więcej, są częścią jego
własnego bytu i jego misji jako głowy
tego ciała, którym jest Dzieło. Święty
Tomasz z Akwinu, rozważając miłość
ojcowską pisze, że rodzice widzą w
swoich dzieciach część ich samych:
«ut aliquid sui existentes»[28]. W ten
sposób, Ojciec odczuwa powołanie



do przeżywania tego ojcostwa, które
św. Josemaría przyjął «z pełną
świadomością bycia na ziemi tylko
po to, by ono się zrealizowało»[29].
Założyciel Opus Dei uwewnętrzniał i
rozumiał je jako wymagające
zaproszenie do własnej świętości. W
roku 1933, prosząc o pozwolenie
zwiększenia swoich działań
pokutnych, nalegał na swego
spowiednika tymi słowami: «Niech
ksiądz weźmie pod uwagę, że prosi
mnie o to Bóg, a ponadto trzeba, bym
był świętym i ojcem, mistrzem i
przewodnikiem świętych»[30]. I nie
wahał się pisać do swoich dzieci: «Po
wielekroć w ciągu dnia, po wielekroć
wspominam każdego z Was»[31].
Drugi następca św. Josemaríi dał
poznać wielokrotnie swoje serce,
wyrażając te same uczucia i
powtarzając w różnych sytuacjach
słowa świętego: «potrzebuję was», .

Ojciec ukazuje czułość Boga



W naszych czasach nie brakuje
literatury mówiącej o tym, co znaczy
być dobrym ojcem: nieść ciężar
rodziny, wychowywać w wolności i
pomagać dzieciom wzrastać. Coś
podobnego można powiedzieć o
nadprzyrodzonej misji Ojca: ma
prowadzić stado mocną ręką i z
głębokim zrozumieniem, również
upominając, kiedy staje się to
konieczne dla dobra dusz (por. Dz 12,
7-11).

Jednocześnie Ojciec lubi dzielić ze
swoimi dziećmi dobre chwile dnia,
jak na przykład podczas rodzinnego
spotkania, gdy mówi się z całą
naturalnością o Boskich cudach
apostolatu, o wiadomościach o pracy
z duszami w dalekich krajach, a
nawet opowiada się śmieszne
historie, po to, by nie traktować
wszystkiego zbyt serio. W tych
chwilach prałat czuje obowiązek
wcielania tej «ojcowskiej czułości»,



na którą często nalega papież
Franciszek, mówiąc o Bogu[32].

Powołanie do Opus Dei, jak każde
powołanie otrzymane od Pana, jest
jakby «drogocenną perłą» (por. Mt
13, 46). Perła rodzi się z ziarenka
piasku i kiedy urośnie, promieniuje
światłem i kolorem. Małość
człowieka, kiedy łączy się z darem
Boga sprawia, że człowiek czuje się
kochany i rozumiany. Rozważanie o
bogactwie ducha chrześcijańskiego,
ducha Ewangelii, w takim znaczeniu,
w jakim otrzymał go i przekazał św.
Josemaría sprawia, że serce pała tak,
jak serca uczniów z Emaus - całe
życie wypełnia się poczuciem misji.
Wierni Opus Dei, będąc
zjednoczonymi z Ojcem, mogą być
bardziej zjednoczeni z papieżem i z
całym Kościołem. Ojciec ciągle
przypomina im o nauczaniu
Następców Piotra i zachęca do
szerokiego spojrzenia i nieustawania
w służbie Kościoła powszechnego.



Dorosłe dzieci

Cnoty udoskonalają się z czasem pod
wpływem łaski i poprzez ciągłe
ćwiczenie czynów cnotliwych.
Jednocześnie, dobrze jest nie
odkładać na nieokreśloną przyszłość
osiągnięcia dojrzałości
chrześcijańskiego oddania się. Do
dojrzałości chrześcijańskiej trzeba
dążyć w każdej chwili swego życia.
W tym znaczeniu, Opus Dei jest
skierowane do osób «dorosłych», ani
gorszych, ani lepszych od innych, do
tych ludzi, którzy uczą się
postępować jak dzieci w stosunku do
Boga[33]. Dojrzałość osiąga się
osiąganymi sukcesami i
ponoszonymi przez siebie
porażkami, nie jest tylko kwestią
wieku, ale sprawą prawdziwego
oddania i walki, by zostać świętym: 
super senes intellexi, quia mandata
tua servavi (Ps 119 [118], 100): Jestem
roztropniejszy od starców, bo
zachowuję Twoje postanowienia.



Słowa te odnoszą się również do
wszystkich, którzy pragną przeżywać
swoje powołanie z głęboką pokorą.
W taki sposób założyciel Opus Dei
rozumiał powołanie Piotra, który po
cudownym połowie ryb zawołał: 
Odejdź ode mnie, Panie, bo jestem
człowiek grzeszny (Łk 5, 8). Św.
Josemaría komentuje: «Ten wybór,
przyczyna twojego powołania,
powinien być podstawą twojej
pokory»[34]. To przekonanie
możemy odnaleźć w sercu bł. Álvaro
del Portillo, który mógł stać się
«saxum» - prawdziwą skałą dla św.
Josemaríi, bo jego wierność
bazowała na pokorze. Ten
przykładny syn tak odpowiadał na
list Założyciela: «Pragnę, mimo
wszystkiego, by Ojciec mógł pokładać
ufność we mnie, który bardziej niż
skałą, jest gliną bez żadnej
konsystencji, ale Bóg jest tak dobry!
[35]



«Uciekam się do Niego z jękiem
skruchy, prosząc Go o miłosierdzie: 
miserere mei, Deus secundum
magnam misericordiam tuam (Ps 51
[50], 2)»[36], zwierzał się św.
Josemaría cytując psalm Miserere. W
życiu Ojca, pokora tego, który ucieka
się do Boga, by być podporą dla
innych konkretyzuje się, poza innymi
sposobami, w modlitwie tym
psalmem: Oto Ty masz upodobanie w
ukrytej prawdzie, naucz mnie
tajników mądrości (Ps 51 [50], 8). W
głębi jestestwa, w głębokości serca
Bóg pomaga Ojcu. Równocześnie
Ojciec bardzo liczy na modlitwę
członków Opus Dei. Potrzebuje
zrozumienia i serdeczności swoich
dzieci, która przejawia się m.in. w
listach, które one piszą do niego.
«Czuwam nad Wami... bądźcie mi
wierni!»[37], pisał św. Josemaría z
Burgos do swoich synów, zachęcając
ich do modlitwy za niego w Preces
Operis Dei, uciekając się do Bożego
Miłosierdzia: „Misericordia Domini



ab aeterno et usque in aeternum super
eum: custodit enim Dominus omnes
diligentes se -Miłosierdzie Pańskie
nad nim od zawsze i na wieki,
ponieważ Bóg zachowuje tych, którzy
Go kochają” [38]. Ta modlitwa idzie
w parze z codziennym małym
umartwieniem za Ojca.

Duch synostwa jest fundamentem
jedności i miłości braterskiej, tak w
Dziele, jak w Kościele. Najlepszym
prezentem dla rodziców jest
szacunek, czułość i wdzięczność ze
strony ich dzieci, połączony z
dobrym wzajemnym zrozumieniem. 
Wszyscy razem tworzymy jedno ciało
w Chrystusie, a każdy z osobna
jesteśmy nawzajem dla siebie
członkami (Rz 12, 5). Apostoł zachęca
Rzymian: W miłości braterskiej
nawzajem bądźcie życzliwi! W
okazywaniu czci jedni drugich
wyprzedzajcie! (Rz 12, 10). Będąc
prałatem Dzieła, bp Javier
Echevarría nie ustawał w zachęcaniu



wiernych Opus Dei, aby się
wzajemnie miłowali, tak jak św. Jan
zachęcał pierwszych chrześcijan: 
Umiłowani, jeśli Bóg tak nas
umiłował, to i my winniśmy się
wzajemnie miłować (1 J 4, 11).

Listy rodzinne

Ojcostwo i synostwo rozwijają się w
sposób szczególny przez wymianę
listów. Dar ojcostwa zaprowadził św.
Josemaríę do częstego pisania do
swoich duchowych synów i córek. Bł.
Álvaro del Portillo wspominał:
«Poświęcał sporo czasu na pisanie
listów, wykorzystując resztki
przedpołudnia lub wczesne godziny
popołudniowe»[39]. Obecny Ojciec
kontynuuje tę tradycję, pisząc listy
do konkretnych osób, czy też listy
duszpasterskie, które pomagają
członkom Opus Dei odpowiadać na
swoje osobiste powołanie do
świętości i apostolstwa, by
intensywnie przeżywać rok



liturgiczny, jak również celebrowane
święta.

Zwyczaj pisania listów do Ojca
pojawił się spontanicznie od
początku Opus Dei[40]. Bł. Álvaro del
Portillo, wspominając swoje
czterdzieści lat przy boku św.
Josemaríi, powiedział: «Ponieważ
stale z nim pracowałem,
towarzyszyłem mu w czytaniu
bardzo wielu listów od osób, które
pisały mu o swoich cierpieniach i
polecały się jego modlitwie. Jestem
świadkiem, jak przyjmował na siebie
te problemy i z jaką siłą polecał je
Panu, prawie czując się
odpowiedzialnym za «wydarcie» z
rąk Boga potrzebnych łask.
Szczególnie pamiętam wrażenie,
jakie się we mnie rodziło w tylu
sytuacjach, kiedy kilka chwil po
lekturze listu pozostawał skupiony, a
potem jego twarz wyrażała absolutny
spokój, przez który przeświecała
pewność, że sprawa została



rozwiązana»[41]. Z tego powodu
mógł również stwierdzić: «Jestem
pewien, że Ojciec nie przeczytał
żadnego listu bez pomodlenia się za
osobę, która go napisała oraz w
intencji problemu, który został
przedstawiony»[42]. W listach do
Ojca opowiada się o problemach
życiowych tak jak zwykły to mówić
dzieci do swoich rodziców, w sposób
spontaniczny i naturalny, poprawnie,
bez uroczystych słów.

«Żebyście tylko wiedzieli, z jaką
radością czekam na nie! Czytam je
wszystkie z taką samą czułością i
wszystkie pomagają mi w modlitwie.
Chciałbym odpowiedzieć na każdy,
ale nie mogę, nie jest to możliwe, nie
ma czasu...»[43]. Przy pewnej okazji,
św. Josemaría przyznał się, że
poprzedniej nocy nie spał do drugiej
w nocy czytając te osobiste listy.
Później mówił o radości jaką czuł
«czytając, razem z listem od
profesora uniwersytetu, list od



rolnika stawiającego krzywymi
liniami ogromne litery»[44].
«Kocham ten zwyczaj», dodawał.
«Kiedy zamiast otrzymać siedem kilo
listów będzie siedemset, poszukamy
innego rozwiązania. Natomiast
możecie być pewni, że Wasze listy
zawsze będą czytane z serdecznością
i radością Ojca»[45].

Z czułością zostały napisane i z
czułością są czytane przez Prałata. Te
teksty karmią modlitwę prośby oraz
dziękczynienie Ojca. «Zwyczaj
pisania listów do Ojca jest świętym
zwyczajem, który bardzo mi pomaga,
bym miał świadomość potrzeb moich
dzieci i bym przedstawiał je przed
Panem. Bardzo dziękuję za te listy,
które zawsze docierają do mnie»[46].

Pisze się do Ojca z okazji
ważniejszych świąt i rocznic z życia
Kościoła czy Dzieła; z okazji odejścia
ojca lub matki, czy kiedy osoba
przeżywa zmartwienie rodzinne,



także przy podejmowaniu ważnych
decyzji w nauce czy z okazji jakiegoś
znaczącego sukcesu zawodowego, po
długiej podróży lub pobycie w
Rzymie czy w innym kraju z powodu
pracy. Także jest w zwyczaju, że
kiedy Ojciec wyjeżdża z Rzymu pisze
do swoich synów i córek, by okazać
swoją bliskość i serdeczność
ojcowską razem ze swoją modlitwą.

Każdy pisząc do Ojca przyczynia się
do wspierania Dzieła, okazując
osobiste pragnienie oddania się.
Oprócz tego, zostawia wspaniałe
świadectwo w historii cudów Boga,
które strzeże się pieczołowicie.

Z optymizmem dzieci Boga

Pisanie do Ojca umacnia pragnienia
uległości Duchowi Świętemu, chęć
służby Kościołowi i społeczeństwu,
pokazuje piękno powszechnego
powołania do świętości i do
ewangelizacji, szczególnie poprzez
pracę i codzienne życie, wzmacnia



jedność synowską. Są to listy
rodzinne mówiące o pracy i o nauce,
o codziennych sprawach, o
apostolstwie i projekcie
powołaniowym, które niesie ze sobą
przyciąganie spowodowane
świadectwem chrześcijańskiej
miłości i piękno ducha uświęcania
pośród świata. Jest zrozumiałe, że
gdy pisze się o problemach
zdrowotnych, przeciwnościach
zawodowych lub rodzinnych, o
problemach ekonomicznych czy
obawach dotyczących niestabilności
społecznej w danym kraju, usiłuje się
to przekazać z optymizmem dzieci
Boga. Jedyny smutek ze strony Ojca,
tak jak przeżywał to św. Josemaría i
don Álvaro, polegał na tym, że nie
mogli odpowiadać na wszystkie listy.
«Żal mi, mawiał św. Josemaría, że nie
mogę osobiście odpowiadać
wszystkim, które piszą do mnie.
Niech moje dzieci mają świadomość,
że z jednej strony jest to dla mnie
materialnie niemożliwe, ale z



drugiej: że zawsze czytam ich listy i
polecam ich Panu»[47]. Wystarczy
wiedzieć, że te listy są przyczyną
radości dla Ojca i zarazem okazją do
tego, by więcej się modlił za te osoby,
które kocha -jak wszystkie- miłością
Jezusa Chrystusa (por. Flp 1, 8)[48].

Opowiadał Prałat Álvaro del Portillo
mówiąc o zwyczajnym dniu
założyciela Opus Dei: «Następnie
przychodził czas na korespondencję.
Lubił otwierać listy osobiście, chociaż
potem podsuwał mi je -a w ostatnich
latach także don Javierowi - abym
mu pomógł w czytaniu ich treści.
Oddzielałem listy dotyczące
zarządzania, adresowane do Rady
Generalnej, od osobistych. Co do tych
ostatnich, jeśli zauważyliśmy, że
któryś z nich był poufny, natychmiast
przekazywaliśmy go, bez
czytania»[49]. Św. Josemaría czytał
przez wiele lat wszystkie listy swoich
synów i córek. Kiedy ich liczba
wzrastała, mimo jego pragnienia



kontynuowania tego zwyczaju,
stawało się to niemożliwe.

Aby jednak żadna osoba pisząca do
niego nie została pominięta,
zdecydował się, by pomogli mu przy
tej lekturze niektórzy kapłani, ale on
także ze swojej strony poświęcał
sporo czasu na czytanie tych listów.
Podczas odprawiania Mszy Świętej
składał na patenie, w sposób
szczególny, wraz z chlebem
eucharystycznym i winem, które
miały się stać Ciałem i Krwią Pana,
wszystko, co napisano do niego[50].

Dam wam pasterzy według mego
serca

Prałat Opus Dei liczy na modlitwę i
umartwienie, które wierni Dzieła
dokonują za jego osobę i intencje, ufa
im przy wypełnianiu swojej misji
Pasterza, polegającej na tym, by
coraz bardziej łączyć ich z
Chrystusem i z wieloma duszami,
które korzystają z ciepła Dzieła.



«Dam wam pasterzy według mego
serca», prorokował Jeremiasz, «Dabo
vobis pastores iuxta cor meum» (Jr 3,
15). Bóg zapowiadał tych dobrych
pasterzy w kontekście Przymierza,
które znalazło swój końcowy i
ostateczny rozwój w Przymierzu
Krwi Chrystusa. Zjednoczeni z mszą
Prałata, głęboko umieszczeni w Sercu
Najświętszej Maryi Panny, wierni
tworzą «jeden duch i jedno
serce» (Dz 4, 32), by służyć
Kościołowi miłością, która otwiera na
cały świat, która mobilizuje Kościół
„wyruszający w drogę”, o czym tak
często mówi papież Franciszek.

Przy pewnej okazji, młody Włoch,
wierny z Opus Dei, zapytał bł.
Álvaro: «Co znaczy dla Ojca i dla nas,
byśmy byli wszyscy zjednoczeni w
jego sercu?» Odpowiedział ówczesny
Prałat: «Dla mnie, oznacza to ciągłe
wezwanie do obowiązku bycia
świętym, by pomagać Wam być
świętymi. W mojej małości, muszę



starać się żyć słowami Jezusa: pro eis
sanctifico meipsum [za nich
uświęcam siebie samego]. Ja oddaję
się za Was, za Waszą osobistą
świętość. A czułość, którą mam
wobec Was, powinna również Was
mobilizować. Dzieci moje, miłość
odpłaca się miłością! Nie możecie
odpowiadać na serdeczność Ojca
wbijając ciernie w moje serce, ale
postępując najlepiej jak potraficie.
Walczcie, byście byli wierni,
najpierw z miłości do Boga, a potem
także, po troszku, z miłości do
Ojca»[51].

G. Derville

Oryginał dostępny tutaj.

[1]Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 144. Co Bóg obiecał
Abrahamowi, wypełniło się u nas,
którzy uwierzyliśmy w Jezusa

https://www.collationes.org/de-vita-christiana/quibusdam-spiritum-operis-dei/item/2395-6-padre


Chrystusa, który umarł i
zmartwychwstał dla wszystkich ludzi
(por. Rz 4, 23-25).

[2]Mszał rzymski, Modlitwa
eucharystyczna I lub Kanon Rzymski.

[3]Na temat biskupa jako ojca, por.
Sobór Watykański II, Dekret Christus
Dominus, 16. Por. Kongregacja ds.
Biskupów, Dyrektorium o pasterskiej
posłudze biskupów Apostolorum
succesores, 22-II-2004, 76. Jan Paweł
II poświęca temu tematowi rozdz. 4
«Ojcostwo biskupa» w swej książce
«Wstańcie, chodźmy!», Kraków, 2004,
Wydawnictwo św. Stanisława, str.
92-115, gdzie jest mowa o «Ojcostwo
na wzór św. Józefa».

[4]Ernst Burkhart, Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Vol. 2, “El sentido
de la filiación divina. Fundamento de
la vida cristiana” (Życie codzienne i
świętość w nauce św. Josemaríi. Tom
2, Sens dziecięctwa Bożego.



Fundament życia chrześcijańskiego),
str. 136-137. Warto przypomnieć, że
celibat apostolski łączy się z płodnym
ojcostwem duchowym, które może
osiągnąć tysiące dzieci duchowych.

[5]Sobór Watykański I, Konstytucja 
Pastor aeternus: DS 3059. Tekst
cytuje słowa z Soboru Florenckiego:
DS 1307.

[6]Św. Josemaría, Notatki z kazań, 21-
XI-1958 (AGP, P01 II-1988, str. 44); 30-
XI-1964 (AGP, P02 XII-1964, str. 33).

[7]Ernst Burkhart, Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Vol. 2, “El sentido
de la filiación divina. Fundamento de
la vida cristiana” (Życie codzienne i
świętość w nauce św. Josemaríi. Tom
2, Sens dziecięctwa Bożego.
Fundament życia chrześcijańskiego),
str. 136-137.



[8]Por. Do Magnezjan 6, 1: PG 5, 764; 
Do Trallan 3, 1: PG 5, 780; Do
Smyrneńczyków 8, 1: PG 5, 852.

[9]Por. Pontyfikał Rzymski, Obrzędy
Święceń Biskupów, Prezbiterów i
Diakonów: Obowiązki nominata.

[10]Por. Didascalia Apostolorum II,
33, 1, wyd. F. X. Funk, I, 115.

[11]Por. św. Jan Paweł II, Adh. apost. 
Pastores gregis, 16-X-2003, nr 7.

[12]Jak stwierdził Sobór Watykański
II, święci szafarze otrzymują pewne
«ojcostwo w Chrystusie» (Dekr. 
Presbyterorum Ordinis, nr 16), jako
pasterze Kościoła. O Biskupie jako
ojcu, zob. Jan Paweł II, Adh. apost. 
Pastores gregis, 16-X-2003, nr 7, 10,
33, 37, 42, itd.

[13]Por. Ernst Burkhart, Javier
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, Vol. 2,
“El sentido de la filiación divina.



Fundamento de la vida
cristiana” (Życie codzienne i świętość
w nauce św. Josemaríi. Tom 2, Sens
dziecięctwa Bożego. Fundament życia
chrześcijańskiego), str 137.

[14]O Kościele jako rodzinie, zob. św.
Jan Paweł II, Adh. apost. Ecclesia in
Africa, nr 63.

[15]Ks. bp Javier Echevarría
Rodríguez, prałat Opus Dei
(1994-2016†), został wyświęcony na
biskupa przez papieża Jana Pawła II
w 1994 r., por. np. odpowiadające
hasło w Słownik św. Josemaríi, str.
351-353, napisanym przez Salvadora
Bernala.

[16]Sobór Watykański II, Konst.
dogm. Lumen gentium, nr 12.

[17]Św. Josemaría, Spotkanie
6-10-1968 (AGP, P01 VI-1969, str. 13).

[18]Sobór Watykański II, Konst.
Dogm. Lumen Gentium, nr 49.



[19]Sobór Watykański II, Konst.
dogm. Lumen Gentium, nr 50.

[20]Mszał Rzymski, Prefacja IDe
sanctis.

[21]Por.J 10, 11.

[22]Por. Sobór Watykański II, Konst.
dogm. Lumen gentium, nr 1.

[23]Por. Sobór Watykański II, Konst.
dogm. Lumen gentium, nr 23.

[24]Por. św. Jan Paweł II, Adhor.
apost. Pastores gregis, 16-X-2003, nr
10.

[25]Por. św. Augustyn, In Ioannis
Evangelium tractatus, 123, 5. (CCL 36,
678-680)

[26]Por. św. Tomasz, In Ioann. Ev., X,
3.

[27]Por. św. Hieronim, In Evangelium
Matthaei commentarium, IV, 24, 36.



[28]Por. św. Tomasz, S. Th., II-II, q. 26,
a. 9, co.

[29]Por. Ernst Burkhart, Javier
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, Vol. 2,
“El sentido de la filiación divina.
Fundamento de la vida
cristiana” (Życie codzienne i świętość
w nauce św. Josemaríi. Tom 2, Sens
dziecięctwa Bożego. Fundament życia
chrześcijańskiego), str 138.

[30]Por. św. Josemaría, Notatki
wewnętrzne, nr 1725, cytowane w
Andrés Vázquez de Prada, Założyciel
Opus Dei, Tom I, Panie, żebym
przejrzał!, Kraków 2002, p. 607.

[31]Por. św. Josemaría, List 1938,
cytowany w Andrés Vázquez de
Prada, Załozyciel Opus Dei, Tom II,
Bóg i odwaga, Kraków 2003, str. 272.

[32]Por. Franciszek, Adh. apost. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, nr 4.



[33]Por. List 14-II-1974, nr 4 (AGP,
seria A.3, 95-2-4).

[34]Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 1.

[35]Por. Bł. Álvaro del Portillo, List
do św. Josemaríi, 13-VII-1939,
cytowany w Javier Medina Bayo, 
Álvaro del Portillo, Rialp, Madrid
2012, str. 169.

[36]Św. Josemaría, Notatki z jego
kazań (AGP, P01 X-1971, str. 12).

[37]Św. Josemaría, List 9-I-1938,
cytowany w Andrés Vázquez de
Prada, Załozyciel Opus Dei, Tom II,
Bóg i odwaga, Kraków 2003, str. 272.

[38]Por. św. Josemaría, List 1938,
cytowany w Andrés Vázquez de
Prada, Załozyciel Opus Dei, Tom II,
Bóg i odwaga, Kraków 2003, str. 272.
Por. Ps 103[102] (cyt. w Rzymskim
Mszale, Msza wotywna o 



Miłosierdziu Boga, antyfona przed
komunią 17) i Ps 145[144], 20.

[39]Bł. Álvaro del Portillo, O
Założycielu Opus Dei, Warszawa
2004, str. 62.

[40]Por. bł Álvaro del Portillo, 
Notatki od rodzinnego spotkania, 2-
IX-1985 (AGP, seria B.1.4).

[41]Bł. Álvaro del Portillo, O
Założycielu Opus Dei, Warszawa
2004, str. 262.

[42]Bł. Álvaro del Portillo, O
Założycielu Opus Dei, Warszawa
2004, str. 59.

[43]Św. Josemaría, Notatki z jego
kazań (AGP, P01 V-1954, str. 5).

[44]Św. Josemaría, Notatki z jego
kazań (AGP, P01 V-1954, str. 5).

[45]Św. Josemaría, Notatki z jego
kazań (AGP, P01 V-1954, str. 5).



[46]Św. Josemaría, Notatki z jego
kazań (AGP, P01 V-1963, str. 49).

[47]Św. Josemaría, Notatki z jego
kazań (AGP, P01 V-1963, str. 49).

[48]Por. Statuta, nr 132, §3.

[49]Bł. Álvaro del Portillo, O
Założycielu Opus Dei, Warszawa
2004, str. 59.

[50]Listy, których Ojciec nie może
czytać, zostają przeczytane przez
osobę, którą otrzymała bezpośrednio
od niego to zadanie. Zwykle jest to
Kierownik duchowy centralny lub
regionalny, lub inny kapłan, który
wypełnia to zadanie z serdecznością,
szacunkiem, ekstremalną
delikatnością i absolutną dyskrecją, i
informuje Ojca.

[51]Bł. Álvaro del Portillo, Spotkanie
(AGP, P01 III-1989, str. 319-320). Por. J
17,19.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/duchowe-ojcostwo-pralata-
opus-dei/ (17-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/duchowe-ojcostwo-pralata-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/duchowe-ojcostwo-pralata-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/duchowe-ojcostwo-pralata-opus-dei/

	Duchowe ojcostwo Prałata Opus Dei

