
opusdei.org

Drzwi pokory

„Przyjdźcie do Mnie, jestem
bowiem cichy i pokorny
sercem”. Bóg stał się mały,
abyśmy mogli stać się wielcy,
wielcy prawdziwą wielkością:
pokorą serca.

25-12-2023

Fasada bazyliki Narodzenia w
Betlejem pozwala nam wyobrazić
sobie także dzisiaj jej dawny portyk,
który z czasem zmniejszył się do
małych, zaledwie półtorametrowych
drzwiczek. W ten sposób chroniono
to święte miejsce poprzez



uniemożliwienie wjeżdżania do
niego na koniu. Małe rozmiary tych
drzwi pobudzają do refleksji także
dzisiejszego pielgrzyma: mówią do
niego bez słów, że «musimy się
pochylić, by tak rzec, podążając
duchem „pieszo”, aby móc wejść
przez drzwi wiary i spotkać Boga,
który jest różny od naszych
przeświadczeń i naszych opinii:
Boga, ukrytego w pokorze dopiero co
narodzonego dziecka»[1].

Jesteśmy dziećmi Boga

W swojej drugiej encyklice Ojciec
Święty Franciszek przypomina nam
jeden z głębokich powodów pokory.
Chodzi o prawdę zarazem prostą i
wielką, istnieje ryzyko, że łatwo o
niej zapomnimy w codziennym
zabieganiu: «Nie jesteśmy
Bogiem»[2]. Rzeczywiście, akt
stwórczy jest mocnym punktem
oparcia naszego życia: otrzymaliśmy
nasze istnienie od Boga. Kiedy



przyjmujemy tę podstawową
prawdę, pozwalamy się przekształcić
przez Bożą łaskę; poznajemy w tym
momencie rzeczywistość, ulepszamy
ją i ofiarowujemy Panu Bogu. Miłość
do świata, którą przekazuje nam
święty Josemaría prowadzi nas do
pragnienia ulepszenia tego co
kochamy, tam, gdzie się znajdujemy,
według naszych możliwości. W
centrum tego olbrzymiego zadania
leży pokora «ta bowiem cnota
pozwoli nam poznać i naszą nędzę, i
naszą wielkość»[3]: nędzę, której
często doświadczamy i wielkość
bycia, poprzez chrzest, córkami i
synami Boga w Chrystusie.

Pokora jest «cnotą świętych i osób
przepełnionych Bogiem», która
powoduje, że «im bardziej wzrasta
ich pozycja, tym bardziej wzrasta w
nich świadomość własnej nicości i
niemożności uczynienia
czegokolwiek bez Bożej łaski (por. J
15,8)»[4]. Takimi są małe dzieci i



takimi jesteśmy my wobec Boga.
Dlatego warto wrócić do tego, co
podstawowe: Pan Bóg mnie kocha.
Kiedy jakaś osoba ma świadomość
Bożej miłości – a odnajduje ją w
miłości, jaką jej okazują inne osoby –
potrafi kochać wszystkich.

Pokora wobec innych

Pokora prowadzi nas do przyjęcia
danej nam rzeczywistości, w sposób
szczególny osób nam najbliższych, ze
względu na więzy rodzinne, na więzy
nadprzyrodzone lub ze względu na
zwykłe okoliczności życiowe. «A
zatem, dopóki mamy czas, czyńmy
dobrze wszystkim, a zwłaszcza
naszym braciom w wierze» (Ga 6,10).
Apostoł uczy nas, abyśmy nie
zniechęcali się, praktykując
uporządkowaną miłość. Dlaczego
mamy nie patrzeć jak na braci, dzieci
tego samego dobrego i miłosiernego
Ojca, na tych, którzy tak jak my,
otrzymali dar chrztu? «Pokora



prowadzi nas jak za rękę ku takiej
formie traktowania bliźniego, która
jest najlepsza: ku rozumieniu
wszystkich, akceptacji wszystkich,
wybaczaniu wszystkim; zwalczaniu
podziałów i barier; służeniu —
zawsze! — za narzędzie jedności»[5].

Człowiek pokorny rozwija szczególną
wrażliwość wobec Bożych darów,
zarówno we własnym życiu, jak i w
życiu innych osób; rozumie, że każda
osoba jest Bożym darem, i w taki
sposób przyjmuje wszystkich, bez
porównań ani rywalizacji: każdy jest
jedyny w oczach Bożych i wnosi coś,
czego inni nie mogą dać. Pokora
prowadzi do cieszenia się radością
innych, ze względu na sam fakt, że
istnieją i liczą się. Pokorny uczy się
być jednym więcej: jednym pomiędzy
wieloma. Rodzina ma w związku z
tym pierwszorzędne zadanie:
dziecko uczy się wchodzić w relacje,
mówić, słuchać; wśród swoich braci i
sióstr nie zawsze jest w centrum



uwagi; uczy się dziękować, ponieważ
powoli zdaje sobie sprawę, ile
kosztują różne rzeczy. W ten sposób,
kiedy osiągnie jakiś osobisty sukces,
odkrywa, że był on możliwy dzięki
oddaniu krewnych i przyjaciół, osób
które o nie dbają, dając mu jedzenie i
tworząc dom rodzinny. Pokora
wzrasta wraz z dziękowaniem, a
także z przebaczeniem: przebaczać,
prosić o przebaczenie, otrzymać
przebaczenie. Kim jestem, aby
mówili mi: „wybacz mi”? Pokora
tego, który prosi o przebaczenie,
szczególnie jeśli chodzi o osobę
mającą pewną władzę czy autorytet,
czyni go bliskim i niejako „zaraża”
pokorą. Taka jest pokora pomiędzy
małżonkami, pomiędzy rodzicami i
dziećmi, pomiędzy zwierzchnikami i
współpracownikami.

Nie stając się przez to naiwnym,
chrześcijanin posiada zwyczajowe
dobre nastawienie do tego, co
przychodzi ze strony bliźniego,



ponieważ rzeczywiście każda osoba
jest wartościowa, każda osoba się
liczy; każdy sposób myślenia,
zarówno bardziej spekulatywny, jak i
ten bardziej płynący z serca,
przynosi pewne światło. Świadomość
godności innych osób zapobiega
popadnięciu w «obojętność, która
poniża»[6]. Chrześcijanin przez
swoje powołanie jest zwrócony ku
innym: otwiera się przed nimi, nie
martwiąc się zbytnio, czy nie wypada
śmiesznie albo jest źle oceniany. Są
osoby, które onieśmielają, ponieważ
same są nieśmiałe, zamiast
przekazywać światło i ciepło: myślą
zbytnio o sobie, co powiedzą inni…
być może z powodu zbytniej troski o
swój honor, własny wizerunek,
cechy, które mogą ukrywać pychę i
brak prostoty.

Skupiać uwagę na samym sobie, stale
wyrażać pragnienia zbyt konkretne i
wymyślne, zbytnio podkreślać mniej
lub bardziej zwyczajne problemy



zdrowotne; albo przeciwnie, zbytnio
ukrywać pewną chorobę, o której
inni mogliby wiedzieć, aby lepiej
nam pomóc, przez swoją modlitwę i
wsparcie: są to postawy które
prawdopodobnie wymagają
pewnego oczyszczenia. Pokora
wyraża się także w pewnej
elastyczności, w wysiłku, aby
przekazać to, co widzimy i czujemy.
«Nie umartwiasz się, jeśli jesteś
drażliwy; jeśli pochłania cię tylko
twój własny egoizm; jeśli
podporządkowujesz sobie innych;
jeśli nie umiesz zrezygnować z tego,
co zbyteczne, a czasem i z tego, co
potrzebne; jeśli się smucisz, kiedy
sprawy nie ułożą się tak, jak to sobie
zaplanowałeś. Umartwiasz się
natomiast, jeśli umiesz stać się
wszystkim dla wszystkich, żeby w
ogóle ocalić przynajmniej niektórych
(1 Kor 9,22)»[7].

Zobaczyć dobro i umieć żyć
wspólnie



«Przygrywaliśmy wam, a nie
tańczyliście; biadaliśmy, a wyście nie
zawodzili» (Mt 11,17): Pan Jezus
posługuje się piosenką albo być może
pewną ludową grą, aby pokazać jak
niektórzy mu współcześni nie
potrafią go rozpoznać. Jesteśmy
powołani, aby odkryć Chrystusa w
zdarzeniach i w osobach; mamy
możliwość dotknięcia boskich
sposobów działania: Bóg stwarza,
uwalnia, ratuje, przebacza,
powołuje… «Nie możemy więc
pozwolić sobie na przeciwstawianie
się pełnej wolności miłości, z jaką
Bóg wkracza w życie każdego
człowieka».[8]

Otworzyć się na innych pociąga za
sobą dostosowanie się do nich; np.
aby brać udział w grze zespołowej z
osobami, które mają gorszą od nas
technikę; albo zapominając o
naszych gustach, aby wypocząć z
innymi tak jak im się to podoba. W
codziennych relacjach z innymi,



osoba pokorna kocha podejście
pozytywne. Pyszny zaś zwykle
zbytnio podkreśla to, co negatywne.
W życiu rodzinnym, w pracy, w
społeczeństwie, pokora pozwala
widzieć innych ze strony ich cnót.
Tymczasem ten, który zwykle mówi
o rzeczach, które go denerwują,
zazwyczaj robi to z powodu braku
szerokich horyzontów,
wyrozumiałości, otwartości rozumu i
serca. Być może powinien nauczyć
się kochać innych z ich wadami.
Wprowadza się w ten sposób w życie
pedagogię miłości, która krok po
kroku, wprowadza dynamizm,
któremu nie można się oprzeć: ta
osoba umniejsza się, aby inni
wzrastali. Tak stało się z Janem
Chrzcicielem: «Potrzeba, by On
wzrastał, a ja się umniejszał» (J 3,30).
Słowo Przedwieczne stało się jeszcze
mniejsze: «Ojcowie Kościoła w ich
greckim tłumaczeniu Starego
Testamentu znajdowali słowa
proroka Izajasza, które również św.



Paweł przytacza, aby ukazać, w jaki
sposób nowe drogi Boże były już
zapowiadane w Starym Testamencie.
Było tam napisane: “Bóg krótkim
uczynił swe słowo, skrócił je” (por. Iz
10, 23; Rz 9, 28). Sam Syn jest
Słowem, Logosem. Odwieczne Słowo
stało się małe – tak małe, że
zmieściło się w żłobie. Stało się
dzieckiem, aby Słowo było dla nas
uchwytne»[9].

Jezus Chrystus otworzył się na
kontakt ze wszystkimi: potrafił
rozmawiać ze swoimi uczniami,
uciekając się do przypowieści,
dostosowując się do ich poziomu – na
przykład rozwiązując problem
podatku na świątynię, bez wahania
traktuje Piotra jako równego sobie
(por. Mt 17,27)[10]. Potrafił
rozmawiać z kobietami, zarówno
świętymi, jak i oddalonymi od Boga,
z faryzeuszami, z Piłatem. Chodzi o
to, aby dojść do takiego oderwania od
własnego sposobu bycia, aby wyjść



ku innym: rozwija się w ten sposób
pewna zdolność, aby dostosować się
do innych, nie pozwalając, by
zawładnęły nami obsesje i
dziwactwa; odkrywając w każdej
osobie to „coś” miłego, tę iskierkę
bożej miłości; zadowalając się
byciem jednym z wielu, wedle tego,
co świętujemy w naszym domu czy
kraju, także w świetle czasu
liturgicznego, który znaczy nasze
życie dzieci Bożych. Pokorny żyje w
stanie czujności, troszcząc się o
osoby, które go otaczają. Ta postawa
jest podstawą dobrego wychowania i
wyraża się w wielu szczegółach, jak
na przykład nieprzerywanie
rozmowy, obiadu czy kolacji, a tym
bardziej modlitwy, aby odebrać
telefon, z wyjątkiem spraw
rzeczywiście pilnych.
Podsumowując, miłość rodzi się na
płodnej glebie pokory: «miłość
cierpliwa jest, łaskawa jest; Miłość
nie zazdrości, nie szuka poklasku, nie
unosi się pychą» (1 Kor 13,4).



Pokora w pracy

W swojej encyklice Laudato si’,
Ojciec Święty wskazuje, że u podstaw
każdej pracy leży «pewna idea na
temat relacji, jaką człowiek może i
powinien nawiązać»[11] z tym, co go
otacza, i kto go otacza. Praca daje
nam wiele możliwości, aby wzrastać
w pokorze.

Jeżeli na przykład, kierownik jest
zbyt autorytarny, można znaleźć
jakąś okoliczność łagodzącą, być
może spoczywa na nim duża
odpowiedzialność albo po prostu tej
nocy źle spał. Kiedy jakiś
współpracownik popełnia błąd,
można go naprawić, nie raniąc
osoby. Zasmucać się z powodu
sukcesu innych oznaczałoby brak
pokory, ale także wiary: «wszystko
jest wasze, wy zaś Chrystusa, a
Chrystus – Boga» (1 Kor 3,22-23). Dla
człowieka pokornego nie ma nic
obcego: jeśli, na przykład, stara się,



aby polepszyć swoje wykształcenie
zawodowe, oprócz naturalnego
zainteresowania własną
specjalnością, robi to aby lepiej
służyć innym. To wiąże się z
oczyszczaniem intencji, patrzeniem
na sprawy ze spojrzeniem
nadprzyrodzonym, nie pozwalaniem,
aby wpłynęła na nas negatywnie
powierzchowna, a nawet zepsuta
atmosfera, jednocześnie nie patrząc
w związku z tym na innych z góry.
Pokorny ucieka od perfekcjonizmu,
uznaje własne ograniczenia i liczy się
z tym, że inne osoby mogą ulepszyć
to, co on zrobił. Pokorny potrafi
zmienić zdanie, przyznać się do
błędu, prosić o przebaczenie. Kiedy
pełni funkcje kierownicze, to, co daje
mu przywództwo, to uznanie jego
autorytetu, a nie tyle jego
ustanowionej władzy.

Pan Bóg powołał nas do życia
darmową miłością, tymczasem
czasami wydaje nam się, że



potrzebujemy usprawiedliwić nasze
własne istnienie. Pragnienie
wyróżnienia się, zrobienia rzeczy
inaczej, aby zwrócić na siebie uwagę,
zbytnia troska, aby czuć się
użytecznym i błyszczeć nawet w
służbie, mogą być oznakami pewnej
choroby duszy, które zapraszają, aby
prosić o pomoc i przyjąć ją, będąc
uległymi łasce. «Ze zgaszonym
spojrzeniem wobec dobra i innym,
bardziej skupionym na tym, co
przypochlebia własnemu ja, letnia
wola zbiera w duszy zapasy egoizmu
i pychy (…), bezprzedmiotowa, albo
skupiona na nas samych rozmowa,
(…) to non cogitare nisi de se, które
wyraża się w non loqui nisi de se (…),
oziębia się miłość i traci się zapał
apostolski»[12]. Myśleć dużo o sobie
samym, mówić jedynie o sobie…
Osoba pokorna unika prowadzenia
rozmowy w stronę własnego
życiorysu, własnego doświadczenia,
osiągnięć: unika zbytniego uznania
własnych zasług. Czymś zupełnie



innym jest z kolei przypominać sobie
miłosierne dzieła Boże i zrozumieć,
że nasze życie znajduje się w ramach
planu Opatrzności. Jeśli ktoś mówi o
tym, co zrobił, czyni to po to, aby
inna osoba mogła rozwijać swój
własny życiorys. W ten sposób,
świadectwo osobistego spotkania z
Chrystusem, w ramach uprawnionej
wstydliwości duszy, może pomóc
odkryć innej osobie, że także ją Pan
Jezus kocha, przebacza, przebóstwia.
Jak wielka jest wtedy radość! «Jestem
kochany, więc jestem»[13].

Są momenty szczególnie
odpowiednie, aby odnowić
pragnienia pokory. Na przykład,
kiedy otrzymujemy awans albo
rozpoczynamy pracę o pewnym
publicznym znaczeniu. Jest to
moment, aby podejmować decyzję,
które wyrażają chrześcijański styl
pracy: przyjąć tę funkcję jako
możliwość jaką Pan Bóg daje nam,
aby służyć jeszcze więcej; unikać



jakiejkolwiek niepotrzebnej korzyści
osobistej; zwiększyć naszą uwagę
wobec najsłabszych, nie ulegając
pokusie zapomnienia o nich, w
obecnej sytuacji, kiedy mamy
kontakt z ludźmi, do których
wcześniej nie mieliśmy dostępu. Jest
to także moment, aby dać przykład
oderwania od zysków i zaszczytów
właściwych wypełnianej funkcji czy
zadaniu, nie przywiązywać wagi do
odbieranych gratulacji, które zwykle
odbiera ten kto kieruje, a z drugiej
strony być otwartym na krytykę,
która zwykle jest mniej widoczna i
ma w sobie ziarna prawdy. Jest wiele
oznak tej prostoty w pracy: śmiać się
z samych siebie, kiedy łapiemy się na
przykład na tym, że od razu szukamy
czy jesteśmy na jakimś zdjęciu albo
cytują nas w jakimś artykule;
przezwyciężyć skłonność, aby
podpisać się pod wszystkim, albo
powiększać trudność, kiedy
poproszono nas o radę, aby ją



rozwiązać, jakby potrzeba było, aby
zawsze się nas pytano o radę…

Nauczyć się rezygnować z
własnego zdania

W pracy, w rodzinie, nawet przy
okazji spędzania wolnego czasu,
często omawiamy jakąś sprawę z
innymi osobami, które być może
mają inny, a nawet przeciwny punkt
widzenia. Jesteśmy tymi osobami,
które chcą, aby inni
podporządkowali się naszemu
sposobowi myślenia? To co powinno
się stać, to co trzeba zrobić… Zbytnia
skłonność do nalegania na własny
punkt widzenia może zdradzać
pewną ograniczoność umysłu.
Oczywiście, ustąpienie nie jest czymś
automatycznym, ale w każdym razie
wiele razy pokazuje, że posiada się
wyczucie danej sytuacji.
Wykorzystać okazje, aby
zrezygnować z własnego zdania jest
czymś miłym w oczach Bożych[14].



Trafionym zdaniem Benedykt XVI
odnosił się do smutnego zwrotu jaki
uczynił Tertulian w ostatnich latach
swojego życia: «Kiedy widzi się
jedynie własną myśl w jej
wspaniałości, w końcu traci się
właśnie ową wspaniałość»[15].

Czasami mamy okazję, aby słuchać
młodsze od nas osoby, z mniejszym
doświadczeniem, ale które być może
posiadają większe dary rozumu lub
serca, albo sprawują funkcje
związane ze specjalną łaską stanu.
To jasne, że nie jest przyjemnym być
uznanym za głupiego, lub bez serca,
ale jeśli zbytnio przejmujemy się, co
inni myślą o nas, to znaczy, że
brakuje nam pokory. Życie Jezusa,
Syna Bożego jest nieskończoną lekcją
dla każdego chrześcijanina
obdarzonego dużą
odpowiedzialnością w oczach świata.
Wiwaty w Jerozolimie nie
spowodowały, że Król Królów
zapomni, że inne osoby ukrzyżują go



i że jest także cierpiącym Sługą (por.
J 12,12-19).

Święty Ludwik, król Francji, doradzał
swojemu synowi, żeby jeśli zostanie
królem, nie bronił gwałtownie swojej
opinii na spotkania rady królewskiej,
bez wysłuchania wcześniej jej
członków: «Członkowie twojej rady
mogą czuć strach przed posiadaniem
przeciwnego zdania, czego nie należy
pragnąć»[16]. Bardzo zdrowe jest
nauczenie się niewyrażania opinii
lekkomyślnie, szczególnie kiedy w
ostateczności to nie nas spoczywa
odpowiedzialność i nie zna się
kontekstu danej sprawy, oprócz tego,
że nie mamy łaski stanu ani pełni
wiedzy, które być może posiada ten
kto został obdarzony władzą. Z
drugiej strony, tak samo ważna jak
rozwaga i zdolność podjęcia refleksji
jest otwartość na szlachetne i
wielkoduszne zrezygnowanie z
własnego zdania: czasami należy
praktykować roztropność, słuchając



doradców i zmienić zdanie, i w tym
właśnie ukazuje się jak pokora i
zdrowy rozsądek czynią daną osobę
jeszcze większą i skuteczniejszą.
Praca w grupie sprzyja roztropności
w podejmowaniu decyzji: tworzyć
zespół, łączyć siły, wypracować
pewien sposób rozumowania i dojść
do wspólnej decyzji: to wszystko to
praktyka pokory i rozumu.

Pokora nieużytecznego sługi

W przedsięwzięciach
duszpasterskich, w parafiach, w
organizacjach dobroczynnych, w
inicjatywach, aby pomóc
imigrantom, wielokrotnie
rozwiązania poszczególnych
problemów nie są oczywiste albo po
prostu istnieje wiele sposobów, aby
się z nimi zmierzyć. Pokorna
postawa prowadzi, aby przedstawić
własne zdanie, powiedzieć w
odpowiedni sposób, jeśli jakaś
kwestia nie jest jasna, i przyjąć być



może nawet inny kierunek niż
własny, ufając, że Bóg wspomaga
tych, którzy sprawują swoje funkcje z
czystością intencji i liczą się z
pomocą specjalistów w danej
dziedzinie.

W związku z piękną pokorą
zbiorową, mało znanym faktem jest,
że Kościół katolicki jest instytucją,
która ożywia najwięcej inicjatyw na
całym świecie, aby pomagać ubogim
i chorym. Właśnie pośród ludu
Bożego, gdzie łączy się to co ludzkie z
tym co boskie, pokora jest
szczególnie konieczna. Jak pięknie
jest pragnąć być kopertą, którą się
wyrzuca, kiedy czyta się jakiś list,
albo igłą, która prowadzi nić i znika,
wypełniwszy swoje zadanie! Pan Bóg
zaprasza nas by powiedzieć: «Słudzy
nieużyteczni jesteśmy, wykonaliśmy
to co mieliśmy wykonać» (Łk 17,10).
W ten sposób, kapłan będzie
praktykował pokorę, aby uczyć się
«nie być w modzie»[17], nie starać



się, aby zawsze podążać za
najnowszymi trendami, w
awangardzie we wszystkich
dziedzinach; odrzucać w sposób
niemalże instynktowny stawianie się
na pierwszym planie, które często
wiąże się z mentalnością właściciela
dusz. Ze swej strony, wierny świecki,
jeśli jest pokorny, szanuje sługi
ołtarza w związku z tym kogo
reprezentują: nie krytykują swojego
proboszcza ani księży w ogólności,
tylko dyskretnie im pomaga. Dzieci
Noego zakryły nagość swojego
upojonego Ojca: (por. Rdz 9,23). «Tak
jak dobrzy synowie Noego okryj
płaszczem miłosierdzia słabości,
które dostrzeżesz u swego ojca,
kapłana»[18]. Święty Tomasz Morus
odnosił tę scenę nawet do Ojca
Świętego, za którego lud
chrześcijański powinien modlić się…
zamiast go prześladować![19]

Czas należy do Boga: wiara i
pokora



«Świadectwa Pisma świętego są
jednomyślne: troska Opatrzności
Bożej jest konkretna i bezpośrednia;
obejmuje sobą wszystko, od rzeczy
najmniejszych aż do wielkich
wydarzeń świata i historii. Księgi
święte z mocą potwierdzają
absolutną suwerenność Boga w biegu
wydarzeń: „Nasz Bóg jest w niebie;
czyni wszystko, co zechce” (Ps 115, 3),
a o Chrystusie zostało powiedziane:
„Ten, co otwiera, a nikt nie zamknie,
i Ten, co zamyka, a nikt nie
otwiera” (Ap 3, 7). „Wiele zamierzeń
jest w sercu człowieka, lecz wola
Pana się ziści” (Prz 19, 21)»[20].
Kierownictwo duchowe jest
wspaniałym środkiem, aby lepiej
umiejscowić nasze życie w
kontekście tej prawdy. Duch Święty
działa cierpliwie i liczy się z czasem:
otrzymana rada powinna przejść
swoją drogę w duszy. Bóg oczekuje
pokory ucha wrażliwego na swój
głos; wtedy można uzyskać osobistą
korzyść z homilii, które słyszymy w



naszej parafii, nie tylko, aby czegoś
się dowiedzieć, ale przede
wszystkim, aby stać się lepszym:
zapisać jakąś myśl podczas
pogadanki formacyjnej albo chwili
modlitwy, aby omówić ją z kimś kto
dobrze zna naszą duszę, to także
oznacza odkryć głos Ducha Świętego.

Wiara i pokora idą razem: w naszej
pielgrzymce do niebiańskiej
ojczyzny, koniecznym jest pozwolić
się prowadzić przez Pana Jezusa,
zwracając się do Niego i słuchając
jego Słowa[21]. Spokojne czytanie
Starego i Nowego Testamentu, z
teologicznym i duchowym
komentarzem, pomaga nam
zrozumieć co mówi nam Bóg w
każdej chwili, zapraszając nas do
nawrócenia: «myśli moje nie są
myślami waszymi, ani moje drogi
waszymi drogami –mówi Pan» (Iz
55,8; por. Rz 11,33). Pokora wiary
przyklęka przed Jezusem Chrystusem
obecnym w Eucharystii, adorując



Słowo wcielone tak jak pasterze w
Betlejem. Proste zdarzenie z życia
świętej Teresy Benedykty od Krzyża,
Edyty Stein ilustruje tą postawę:
nigdy nie zapomniała o kobiecie,
która weszła do Kościoła z torbą z
zakupami i uklęknęła, aby się
pomodlić, otwierając się przed
Panem Bogiem w intymnej
rozmowie[22].

Pokora prowadzi do życia
teraźniejszością, bez niepotrzebnej
troski o przyszłość, ponieważ my,
chrześcijanie, jesteśmy tymi, którzy
«pragną z miłością jego przyjścia» (2
Tm 4,8). Jeśli denerwujemy się wobec
mniej sprzyjających okoliczności,
powinniśmy wzrastać w wierze i
pokorze. «Kiedy naprawdę zdasz się
na Pana, nauczysz się zadowalać
tym, co cię spotyka, i nie tracić
pogody, jeżeli sprawy nie idą tak,
jakbyś chciał, mimo że włożyłeś w
nie cały swój wysiłek i zastosowałeś
odpowiednie środki... Bo „pójdą” tak,



jak Bogu będzie to odpowiadało»[23].
W ten sposób unikamy nadmiernego
niezadowolenia albo skłonności, aby
zachowywać w pamięci upokorzenia:
dziecko Boże przebacza winy, nie
chowa uraz, radośnie idzie do
przodu[24]. I jeśli czasem myśli, że
ktoś je obraził, stara się nie pamiętać
o obrazie, nie chowa uraz: patrzy na
Jezusa, wiedząc, «jakże wielki dług
miłości ciąży na mnie, któremu
wybaczył jeszcze więcej!»[25].
Pokorny mówi razem ze świętym
Pawłem: «zapominając o tym, co za
mną, a wytężając siły ku temu, co
przede mną, pędzę ku wyznaczonej
mecie, ku nagrodzie, do jakiej Bóg
wzywa w górę w Chrystusie
Jezusie» (Flp 3,13-14).

Taka postawa pomaga nam przyjąć
chorobę, i przekształcić ją w płodne
zadanie: to misja jaką obdarzył nas
Bóg. I częścią tej misji jest nauczyć
się ułatwiać innym, aby mogli nam
pomóc i złagodzić nasz ból i możliwe



udręki: pozwolić, by nam pomagano,
by nas leczono, by nam
towarzyszono, to okazje do oddania
się w ręce Pana Jezusa, który
uobecnia się w naszych braciach.
Powinniśmy dopełnić «braki udręk
Chrystusa dla dobra Jego Ciała,
którym jest Kościół» (Kol 1,24).

Świadomość naszej słabości
prowadzi nas do tego, abyśmy
pozwolili sobie pomóc, abyśmy byli
wyrozumiali wobec innych, abyśmy
zrozumieli ludzką niedoskonałość,
abyśmy unikali faryzejskich
niespodzianek. Nasza słabość
otwiera nasz rozum i serce, aby
zrozumieć innych: można na
przykład nie osądzać intencji, albo
pomyśleć, że ta osoba znalazła się w
bardzo trudnej do rozwiązania
sytuacji, chociaż oczywiście nie
oznacza to zamykania oczu na
prawdę, nazywając «zło dobrem i
dobro złem», i zamieniając «gorycz
na słodycz i słodycz na gorycz» (Iz



5,20). Z drugiej strony, może się
zdarzyć, że czasami ktoś ma
skłonność do niskiej samooceny. Ta
niska samoocena, częsta w wielu
środowiskach, też nie jest zdrowa,
ponieważ nie odpowiada prawdzie i
odbiera skrzydła temu, który jest
powołany, aby latać wysoko. Nie ma
powodu do przygnębienia: pokora
prowadzi nas do przyjęcia tego co
jest nam dane, z głębokim
przekonaniem, że drogi, którymi Pan
chce nas prowadzić, są drogami
miłosierdzia (por. Hb 3,10; Ps 95[94],
10); ale także właśnie w związku z
tym prowadzi nas do śmiałych
marzeń: «Świadomość, że jest się
gliną pospinaną klamrami, jest
źródłem ciągłej radości. Oznacza
bowiem uznanie swej małości w
obliczu Boga, uznanie się za dziecko,
za syna. A czy może być głębsza
radość od radości człowieka, który
wie, że jest biedny i słaby, ale wie
równocześnie, że jest dzieckiem
Bożym?»[26]



Otwartość na Opatrzność

Mężczyzna i kobieta pokorni są
otwarci na działanie Opatrzności w
przyszłości. Nie starają się ani nie
pragną panować nad wszystkim, ani
rozumieć wszystko. Szanują
tajemnicę osoby ludzkiej i ufają
Bogu, mimo tego, że jutro wydaje się
niepewne. Nie próbują poznać
zakrytych Bożych planów ani tego co
przekracza ich siły (por. Syr 3,21).
Wystarczy im Bożej łaski, ponieważ
«moc w słabości się doskonali» (2 Kor
12,9). Znaleźć tę łaskę w obcowaniu z
Jezusem Chrystusem: to uczestnictwo
w jego życiu.

Po pełnym uczuć dziękczynieniu
skierowanemu ku Bogu Ojcu, Pan
Jezus zaprasza swoich uczniów
wszystkich czasów do zbliżenia się
do Niego, quia mitis sum et humilis
corde (Mt 11,29): Pan jest cichy i
pokorny sercem, i dlatego w Nim
znajdziemy zrozumienie i pokój.



Zbliżamy się do Chrystusa w
Eucharystii, do jego Ciała zranionego
i zmartwychwstałego: in humilitate
carnis assumptae, mówi I Prefacja
Adwentowa –przychodzi po raz
pierwszy w pokorze naszego ciała.
Dotykamy niewypowiedzianej
pokory Boga: «Pokora Jezusa
Chrystusa: w Betlejem, w Nazarecie,
na Kalwarii... — Ale jeszcze większe
jest Jego upokorzenie i ogołocenie w
Najświętszej Hostii: większe niż w
stajence, niż w Nazarecie, niż na
Krzyżu»[27]. Najświętsza Maryja
Panna towarzyszy nam abyśmy
przyjęli Go z pokorą jaką ona
przyjęła swojego Syna Jezusa. Salve
radix, salve porta, ex qua mundo lux
est orta[28]: Witaj korzeniu, witaj
bramo, z której narodziło się Światło,
aby rozświetlić świat pogrążony w
ciemnościach pychy; Jezus Chrystus,
Światłość ze Światłości[29], objawia
nam miłosierdzie Ojca.

Guillaume Derville



[1] Benedykt XVI, Homilia, 24-
XII-2011.

[2] Franciszek, Encyklika Laudato si’
(24-V-2015), n. 67.

[3] Św. Josemaria, Przyjaciele Boga, n.
94.

[4] Franciszek, Przemówienie do
Kurii Rzymskiej, 21-XII-2015.

[5] Święty Josemaría, Przyjaciele
Boga, 233.

[6] Franciszek, Bulla Misericordiae
Vultus (11-IV-2015), 15.

[7] Święty Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 9.

[8] Franciszek, List ap. Misericordia
et misera (30-XI-2016), 2.

[9] Benedykt XVI, Adh. ap. Verbum
Domini, 12.



[10] Por. Guillaume de Saint-Thierry, 
Exposé sur le Cantique des Cantiques,
109, w Sources Chrétiennes 82, 243.

[11] Franciszek, Laudato si’, 125.

[12] Bł. Álvaro del Portillo, List
pasterski, 9-I-1980, 31 (cytowany w:
Álvaro del Portillo, Orar. Como sal y
como luz, Barcelona: Planeta, 2013,
207).

[13] Franciszek, Misericordia et
misera, 16.

[14] Por. Święty Josemaría, Droga,
177.

[15] Benedykt XVI, Audiencja, 30-
V-2007.

[16] Święty Ludwik Francuski,
Duchowy testament dla swojego
syna, w: Acta Sanctorum Augustii 5
(1868), 546.

[17] Święty Josemaría, Rozmowy, 59.



[18] Droga, 75.

[19] Por. Święty Tomasz Morus, 
Responsio ad Lutherum, w: The Yale
Edition of The Complete Works of St
Thomas More, vol. 5, p. 142 (CW5,
142/1-4).

[20] Katechizm Kościoła Katolickiego,
303.

[21] Por. Sagrada Biblia, Tłumaczenie
i komentarz Wydziału Teologii
Uniwersytetu Nawarry, komentarz
do Psalmu 95 (94).

[22] Por. Święta Teresa Benedykta od
Krzyża (Edith Stein), Aus dem Leben
einer jüdischen Familie. Das Leben
Edith Steins: Kindheit und Jugend,
1965 (ed. 1985), p. 362.

[23] Święty Josemaría, Bruzda, 860.

[24] Por. Javier Echevarría, List
pasterski, 4-XI-2015, n. 21.

[25] Święty Josemaría, Kuźnia, 210.



[26] Przyjaciele Boga, 108.

[27] Droga, 533.

[28] Hymn Ave Regina Cælorum.

[29] Por. Mszał Rzymski, Credo.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/drzwi-pokory/ (12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/drzwi-pokory/
https://opusdei.org/pl-pl/article/drzwi-pokory/

	Drzwi pokory

