opusdei.org

Drzwi pokory

»,Przyjdzcie do Mnie, jestem
bowiem cichy i pokorny
sercem”. Bog stal sie maly,
abySmy mogli stac sie wielcy,
wielcy prawdziwg wielkoS$cig:
pokora serca.

25-12-2023

Fasada bazyliki Narodzenia w
Betlejem pozwala nam wyobrazic¢
sobie takze dzisiaj jej dawny portyk,
ktory z czasem zmniejszyt sie do
matych, zaledwie poltorametrowych
drzwiczek. W ten sposob chroniono
to Swiete miejsce poprzez



uniemozliwienie wjezdzania do
niego na koniu. Male rozmiary tych
drzwi pobudzaja do refleksji takze
dzisiejszego pielgrzyma: mowia do
niego bez stow, ze «musimy sie
pochylic, by tak rzec, podazajac
duchem ,,pieszo”, aby madc wejs¢
przez drzwi wiary i spotka¢ Boga,
ktory jest rozny od naszych
przeswiadczen i naszych opinii:
Boga, ukrytego w pokorze dopiero co
narodzonego dziecka»[1].

Jestesmy dzie¢mi Boga

W swojej drugiej encyklice Ojciec
Swiety Franciszek przypomina nam
jeden z glebokich powoddéw pokory.
Chodzi o prawde zarazem prosta i
wielky, istnieje ryzyko, ze latwo o
niej zapomnimy w codziennym
zabieganiu: «Nie jesteSmy
Bogiem»[2]. RzeczywiScie, akt
stworczy jest mocnym punktem
oparcia naszego zycia: otrzymaliSmy
nasze istnienie od Boga. Kiedy



przyjmujemy te podstawowa
prawde, pozwalamy sie przeksztalcic¢
przez Boza taske; poznajemy w tym
momencie rzeczywistosc¢, ulepszamy
ja 1 ofiarowujemy Panu Bogu. Mitos¢
do Swiata, ktora przekazuje nam
Swiety Josemaria prowadzi nas do
pragnienia ulepszenia tego co
kochamy, tam, gdzie sie znajdujemy,
wedlug naszych mozliwosci. W
centrum tego olbrzymiego zadania
lezy pokora «ta bowiem cnota
pozwoli nam poznac i nasza nedze, i
nasza wielko$¢»[3]: nedze, ktorej
czesto doswiadczamy i wielko$¢
bycia, poprzez chrzest, corkami i
synami Boga w Chrystusie.

Pokora jest «cnota Swietych i os6b
przepeinionych Bogiem», ktora
powoduje, zZe «im bardziej wzrasta
ich pozycja, tym bardziej wzrasta w
nich swiadomos$¢ wlasnej nicosci i
niemoznos$ci uczynienia
czegokolwiek bez Bozej laski (por. ]
15,8)»[4]. Takimi sg matle dzieci i



takimi jesteSmy my wobec Boga.
Dlatego warto wrocic do tego, co
podstawowe: Pan Bog mnie kocha.
Kiedy jakas osoba ma swiadomos¢
Bozej milosci — a odnajduje ja w
mitosci, jaka jej okazuja inne osoby —
potrafi kocha¢ wszystkich.

Pokora wobec innych

Pokora prowadzi nas do przyjecia
danej nam rzeczywistosci, w Sposob
szczegolny osob nam najblizszych, ze
wzgledu na wiezy rodzinne, na wiezy
nadprzyrodzone lub ze wzgledu na
zwykle okolicznosci zyciowe. «A
zatem, dopoki mamy czas, czynmy
dobrze wszystkim, a zwlaszcza
naszym braciom w wierze» (Ga 6,10).
Apostol uczy nas, abySmy nie
zniechecali sie, praktykujac
uporzadkowang mitos¢. Dlaczego
mamy nie patrzec jak na braci, dzieci
tego samego dobrego 1 milosiernego
Ojca, na tych, ktorzy tak jak my,
otrzymali dar chrztu? «Pokora



prowadzi nas jak za reke ku takiej
formie traktowania blizniego, ktora
jest najlepsza: ku rozumieniu
wszystkich, akceptacji wszystkich,
wybaczaniu wszystkim; zwalczaniu
podzialow i barier; stuzeniu —
zawsze! — za narzedzie jednosci»[5].

Czlowiek pokorny rozwija szczegolng
wrazliwos¢ wobec Bozych darow,
zarowno we wlasnym zyciu, jak i w
zyciu innych osob; rozumie, ze kazda
osoba jest Bozym darem, i w taki
sposob przyjmuje wszystkich, bez
porownan ani rywalizacji: kazdy jest
jedyny w oczach Bozych i wnosi cos,
czego inni nie moga dac. Pokora
prowadzi do cieszenia sie radoscia
innych, ze wzgledu na sam fakt, ze
istnieja ilicza sie. Pokorny uczy sie
byc¢ jednym wigcej: jednym pomiedzy
wieloma. Rodzina ma w zwiazku z
tym pierwszorzedne zadanie:
dziecko uczy sie wchodzi¢ w relacje,
mowié, stuchaé; wsrdod swoich braci i
siostr nie zawsze jest w centrum



uwagi; uczy sie dziekowac, poniewaz
powoli zdaje sobie sprawe, ile
kosztuja rozne rzeczy. W ten sposob,
kiedy osiggnie jaki$ osobisty sukces,
odkrywa, ze byl on mozliwy dzieki
oddaniu krewnych i przyjacio}, osob
ktore o nie dbajg, dajac mu jedzenie i
tworzac dom rodzinny. Pokora
wzrasta wraz z dziekowaniem, a
takze z przebaczeniem: przebaczac,
prosic o przebaczenie, otrzymac
przebaczenie. Kim jestem, aby
mowili mi: ,wybacz mi”? Pokora
tego, ktory prosi o przebaczenie,
szczegolnie jesli chodzi o osobe
majaca pewna wladze czy autorytet,
czyni go bliskim i niejako ,,zaraza”
pokora. Taka jest pokora pomiedzy
malzonkami, pomiedzy rodzicami i
dzie¢mi, pomiedzy zwierzchnikami i
wspollpracownikami.

Nie stajac sie przez to naiwnym,
chrzescijanin posiada zwyczajowe
dobre nastawienie do tego, co
przychodzi ze strony blizniego,



poniewaz rzeczywiscie kazda osoba
jest wartosciowa, kazda osoba sie
liczy; kazdy sposob myslenia,
zarowno bardziej spekulatywny, jak i
ten bardziej plynacy z serca,
przynosi pewne $wiatto. Swiadomos¢
godnosci innych osob zapobiega
popadnieciu w «obojetnosc, ktora
poniza»[6]. Chrzescijanin przez
swoje powotlanie jest zwrocony ku
innym: otwiera sie przed nimi, nie
martwigc sie zbytnio, czy nie wypada
Smiesznie albo jest zle oceniany. Sg
osoby, ktore onieSmielajg, poniewaz
same sg nieSmiate, zamiast
przekazywac swiatlo i cieplo: mysla
zbytnio o sobie, co powiedzg inni...
by¢ moze z powodu zbytniej troski o
swoj honor, wlasny wizerunek,
cechy, ktore moga ukrywac pyche i
brak prostoty.

Skupia¢ uwage na samym sobie, stale
wyrazac pragnienia zbyt konkretne i

wymyslne, zbytnio podkresla¢ mniej

lub bardziej zwyczajne problemy



zdrowotne; albo przeciwnie, zbytnio
ukrywac pewna chorobe, o ktorej
inni mogliby wiedzie¢, aby lepiej
nam pomac, przez swoja modlitwe i
wsparcie: sg to postawy ktore
prawdopodobnie wymagaja
pewnego oczyszczenia. Pokora
wyraza sie takze w pewnej
elastycznosci, w wysitku, aby
przekazac to, co widzimy i czujemy.
«Nie umartwiasz sie, jesli jestes
drazliwy; jesli pochlania cie tylko
twodj wiasny egoizm; jesli
podporzadkowujesz sobie innych;
jesli nie umiesz zrezygnowac z tego,
co zbyteczne, a czasem i z tego, co
potrzebne; jesli sie smucisz, kiedy
sprawy nie ulozg sie tak, jak to sobie
zaplanowates. Umartwiasz sie
natomiast, jesli umiesz stac sie
wszystkim dla wszystkich, zeby w
ogole ocali¢ przynajmniej niektérych
(1 Kor 9,22)»[7].

Zobaczy¢ dobro i umiec zy¢
wspoOlnie



«PrzygrywaliSmy wam, a nie
tanczyliscie; biadaliSmy, a wyscie nie
zawodzili» (Mt 11,17): Pan Jezus
postuguje sie piosenka albo by¢ moze
pewna ludowa gra, aby pokazac jak
niektorzy mu wspoéiczesni nie
potrafia go rozpoznac. JesteSmy
powolani, aby odkry¢ Chrystusa w
zdarzeniach i w osobach; mamy
mozliwos$¢ dotkniecia boskich
sposobdw dzialania: Bog stwarza,
uwalnia, ratuje, przebacza,
powoluje... «Nie mozemy wiec
pozwoli¢ sobie na przeciwstawianie
sie peinej wolnosci mitosci, z jaka
Bog wkracza w zycie kazdego
czlowieka».[8]

Otworzy¢ sie na innych pociaga za
soba dostosowanie sie do nich; np.
aby brac¢ udzial w grze zespolowej z
osobami, ktore majg gorsza od nas
technike; albo zapominajac o
naszych gustach, aby wypoczac z
innymi tak jak im sie to podoba. W
codziennych relacjach z innymi,



osoba pokorna kocha podejscie
pozytywne. Pyszny za$ zwykle
zbytnio podkresla to, co negatywne.
W zyciu rodzinnym, w pracy, w
spoleczenstwie, pokora pozwala
widzie¢ innych ze strony ich cnot.
Tymczasem ten, ktory zwykle mowi
o rzeczach, ktore go denerwujg,
zazwyczaj robi to z powodu braku
szerokich horyzontow,
wyrozumiatosci, otwartosci rozumu i
serca. By¢ moze powinien nauczy¢
sie kochac innych z ich wadami.
Wprowadza sie w ten spos6b w zycie
pedagogie mitosci, ktéra krok po
kroku, wprowadza dynamizm,
ktoremu nie mozna sie oprzec: ta
osoba umniejsza sie, aby inni
wzrastali. Tak stalo sie z Janem
Chrzcicielem: «Potrzeba, by On
wzrastal, a ja sie umniejszab» (J 3,30).
Stowo Przedwieczne stalo sie jeszcze
mniejsze: «Ojcowie Kosciola w ich
greckim tlumaczeniu Starego
Testamentu znajdowali stowa
proroka Izajasza, ktore rowniez Sw.



Pawel przytacza, aby ukazac, w jaki
sposob nowe drogi Boze byly juz
zapowiadane w Starym Testamencie.
Bylo tam napisane: “Bog krotkim
uczynil swe stowo, skrocit je” (por. 1z
10, 23; Rz 9, 28). Sam Syn jest
Slowem, Logosem. Odwieczne Stowo
stalo sie male — tak mate, ze
zmiescilo sie w zlobie. Stalo sie
dzieckiem, aby Stowo bylo dla nas
uchwytne»[9].

Jezus Chrystus otworzyl sie na
kontakt ze wszystkimi: potrafil
rozmawiac ze swoimi uczniami,
uciekajac sie do przypowiesci,
dostosowujac sie do ich poziomu — na
przyklad rozwiazujac problem
podatku na Swigtynie, bez wahania
traktuje Piotra jako réwnego sobie
(por. Mt 17,27)[10]. Potrafil
rozmawiac z kobietami, zarowno
Swietymi, jak i oddalonymi od Boga,
z faryzeuszami, z Pilatem. Chodzi o
to, aby dojsc¢ do takiego oderwania od
wlasnego sposobu bycia, aby wyjs¢



ku innym: rozwija sie w ten sposob
pewna zdolnosc¢, aby dostosowac sie
do innych, nie pozwalajac, by
zawladnely nami obsesje i
dziwactwa; odkrywajac w kazdej
osobie to ,,co$” miltego, te iskierke
bozej milosci; zadowalajac sie
byciem jednym z wielu, wedle tego,
co Swietujemy w naszym domu czy
kraju, takze w Swietle czasu
liturgicznego, ktdry znaczy nasze
zycie dzieci Bozych. Pokorny zyje w
stanie czujnosci, troszczac sie o
osoby, ktore go otaczaja. Ta postawa
jest podstawa dobrego wychowania i
wyraza sie w wielu szczegotach, jak
na przyklad nieprzerywanie
rozmowy, obiadu czy kolacji, a tym
bardziej modlitwy, aby odebrac
telefon, z wyjatkiem spraw
rzeczywiscie pilnych.
Podsumowujac, mito$¢ rodzi sie na
plodnej glebie pokory: «mitosc¢
cierpliwa jest, faskawa jest; Mitosc¢
nie zazdrosci, nie szuka poklasku, nie
unosi sie pycha» (1 Kor 13,4).



Pokora w pracy

W swojej encyklice Laudato st’,
Ojciec Swiety wskazuje, ze u podstaw
kazdej pracy lezy «pewna idea na
temat relacji, jakg czlowiek moze i
powinien nawigzac»[11] z tym, co go
otacza, i kto go otacza. Praca daje
nam wiele mozliwosci, aby wzrastac
w pokorze.

Jezeli na przyklad, kierownik jest
zbyt autorytarny, mozna znalez¢
jakas okolicznos¢ tagodzacy, by¢
moze spoczywa na nim duza
odpowiedzialnosc¢ albo po prostu tej
nocy zle spal. Kiedy jakis
wspoipracownik popelnia biad,
mozna go naprawic, nie raniac
osoby. Zasmucac sie z powodu
sukcesu innych oznaczaloby brak
pokory, ale takze wiary: «wszystko
jest wasze, wy za$ Chrystusa, a
Chrystus — Boga» (1 Kor 3,22-23). Dla
czlowieka pokornego nie ma nic
obcego: jesli, na przyklad, stara sie,



aby polepszy¢ swoje wyksztalcenie
zawodowe, oprocz naturalnego
zainteresowania wilasna
specjalnoscig, robi to aby lepiej
stuzy¢ innym. To wigze sie z
oczyszczaniem intencji, patrzeniem
na sprawy ze spojrzeniem
nadprzyrodzonym, nie pozwalaniem,
aby wplynela na nas negatywnie
powierzchowna, a nawet zepsuta
atmosfera, jednoczesnie nie patrzac
w zwigzku z tym na innych z gory.
Pokorny ucieka od perfekcjonizmu,
uznaje wiasne ograniczenia iliczy sie
z tym, ze inne osoby moga ulepszy¢
to, co on zrobil. Pokorny potrafi
zmienic zdanie, przyznac sie do
bledu, prosic o przebaczenie. Kiedy
peini funkcje kierownicze, to, co daje
mu przywodztwo, to uznanie jego
autorytetu, a nie tyle jego
ustanowionej wiadzy.

Pan Bog powolal nas do zycia
darmowa miloscia, tymczasem
czasami wydaje nam sie, ze



potrzebujemy usprawiedliwic¢ nasze
wlasne istnienie. Pragnienie
wyroznienia sie, zrobienia rzeczy
inaczej, aby zwrdcic na siebie uwage,
zbytnia troska, aby czuc sie
uzytecznym i blyszcze¢ nawet w
stuzbie, moga by¢ oznakami pewnej
choroby duszy, ktore zapraszaja, aby
prosi¢ o pomoc i przyjac ja, bedac
uleglymi lasce. «Ze zgaszonym
spojrzeniem wobec dobra i innym,
bardziej skupionym na tym, co
przypochlebia wlasnemu ja, letnia
wola zbiera w duszy zapasy egoizmu
i pychy (...), bezprzedmiotowa, albo
skupiona na nas samych rozmowsa,
(...) to non cogitare nisi de se, ktore
wyraza sie w non loqui nisi de se (...),
oziebia sie mitosc i traci sie zapat
apostolski»[12]. Mysle¢ duzo o sobie
samym, mowic jedynie o sobie...
Osoba pokorna unika prowadzenia
rozmowy w strone wlasnego
zyciorysu, wlasnego doswiadczenia,
osiggniec: unika zbytniego uznania
wilasnych zastug. Czyms$ zupeinie



innym jest z kolei przypominac sobie
milosierne dziela Boze i zrozumie¢,
Ze nasze zycie znajduje sie w ramach
planu Opatrznosci. Jesli kto§ mowi o
tym, co zrobil, czyni to po to, aby
inna osoba mogla rozwijac swoj
wlasny zyciorys. W ten sposob,
Swiadectwo osobistego spotkania z
Chrystusem, w ramach uprawnionej
wstydliwosci duszy, moze pomoc
odkry¢ innej osobie, ze takze ja Pan
Jezus kocha, przebacza, przebdstwia.
Jak wielka jest wtedy rados¢! «Jestem
kochany, wiec jestem»[13].

Sq momenty szczegolnie
odpowiednie, aby odnowic
pragnienia pokory. Na przykiad,
kiedy otrzymujemy awans albo
rozpoczynamy prace o pewnym
publicznym znaczeniu. Jest to
moment, aby podejmowac decyzje,
ktore wyrazaja chrzescijanski styl
pracy: przyjac te funkcje jako
mozliwos$¢ jaka Pan Bog daje nam,
aby stuzyc jeszcze wiecej; unikac



jakiejkolwiek niepotrzebnej korzysci
osobistej; zwiekszy¢ naszg uwage
wobec najstabszych, nie ulegajac
pokusie zapomnienia o nich, w
obecnej sytuacji, kiedy mamy
kontakt z ludzmi, do ktorych
weczesniej nie mieliSmy dostepu. Jest
to takze moment, aby dac przyklad
oderwania od zyskow i zaszczytow
wlasciwych wypelnianej funkcji czy
zadaniu, nie przywiazywac wagi do
odbieranych gratulacji, ktore zwykle
odbiera ten kto kieruje, a z drugiej
strony by¢ otwartym na krytyke,
ktora zwykle jest mniej widoczna i
ma w sobie ziarna prawdy. Jest wiele
oznak tej prostoty w pracy: Smiac sie
z samych siebie, kiedy lapiemy sie na
przyklad na tym, ze od razu szukamy
czy jesteSmy na jakims zdjeciu albo
cytuja nas w jakims$ artykule;
przezwyciezy¢ sktonnosc, aby
podpisac sie pod wszystkim, albo
powiekszac trudnosc, kiedy
poproszono nas o rade, aby ja



rozwigzac, jakby potrzeba bylo, aby
zawsze sie nas pytano o rade...

Nauczy¢ sie rezygnowac z
wlasnego zdania

W pracy, w rodzinie, nawet przy
okazji spedzania wolnego czasu,
czesto omawiamy jakas$ sprawe z
innymi osobami, ktére by¢ moze
maja inny, a nawet przeciwny punkt
widzenia. JesteSmy tymi osobami,
ktore chca, aby inni
podporzadkowali sie naszemu
sposobowi myslenia? To co powinno
sie stac, to co trzeba zrobi€... Zbytnia
sklonnos¢ do nalegania na wiasny
punkt widzenia moze zdradzac
pewna ograniczonos$¢ umystu.
Oczywiscie, ustgpienie nie jest czyms
automatycznym, ale w kazdym razie
wiele razy pokazuje, ze posiada sie
wyczucie danej sytuacji.
Wykorzystac okazje, aby
zrezygnowac z wlasnego zdania jest
czym$ milym w oczach Bozych[14].



Trafionym zdaniem Benedykt XVI
odnosit sie do smutnego zwrotu jaki
uczynil Tertulian w ostatnich latach
swojego zycia: «Kiedy widzi sie
jedynie wiasng mysl w jej
wspanialosci, w koncu traci sie
wlasnie owag wspaniato$c»[15].

Czasami mamy okazje, aby stuchac
miodsze od nas osoby, z mniejszym
doswiadczeniem, ale ktore by¢ moze
posiadaja wieksze dary rozumu lub
serca, albo sprawuja funkcje
zwigzane ze specjalng taska stanu.
To jasne, Ze nie jest przyjemnym by¢
uznanym za glupiego, lub bez serca,
ale jesli zbytnio przejmujemy sie, co
inni myslg o nas, to znaczy, ze
brakuje nam pokory. Zycie Jezusa,
Syna Bozego jest nieskoniczonag lekcja
dla kazdego chrzescijanina
obdarzonego duza
odpowiedzialnoscig w oczach $wiata.
Wiwaty w Jerozolimie nie
spowodowatly, zZe Krdl Krolow
zapomni, ze inne osoby ukrzyzuja go



1 ze jest takze cierpiacym Stuga (por.
] 12,12-19).

Swiety Ludwik, krol Francji, doradzal
swojemu synowi, zeby jesli zostanie
krolem, nie bronit gwaltownie swojej
opinii na spotkania rady krolewskiej,
bez wystuchania wczesniej jej
cztonkow: «Czlonkowie twojej rady
moga czuc strach przed posiadaniem
przeciwnego zdania, czego nie nalezy
pragnac»[16]. Bardzo zdrowe jest
nauczenie sie niewyrazania opinii
lekkomyslnie, szczegolnie kiedy w
ostatecznosci to nie nas spoczywa
odpowiedzialnos¢ i nie zna sie
kontekstu danej sprawy, oprocz tego,
ze nie mamy }aski stanu ani pelni
wiedzy, ktore by¢ moze posiada ten
kto zostal obdarzony wladza. Z
drugiej strony, tak samo wazna jak
rozwaga i1 zdolnosc¢ podjecia refleksji
jest otwarto$¢ na szlachetne i
wielkoduszne zrezygnowanie z
wlasnego zdania: czasami nalezy
praktykowac roztropnos¢, stuchajac



doradcdow i zmienic zdanie, i w tym
wlasnie ukazuje sie jak pokora i
zdrowy rozsadek czynig dana osobe
jeszcze wieksza i skuteczniejszg.
Praca w grupie sprzyja roztropnosci
w podejmowaniu decyzji: tworzyc
zespol, taczyc sily, wypracowac
pewien sposob rozumowania i dojsc¢
do wspolnej decyzji: to wszystko to
praktyka pokory i rozumu.

Pokora nieuzytecznego shugi

W przedsiewzieciach
duszpasterskich, w parafiach, w
organizacjach dobroczynnych, w
inicjatywach, aby pomac
imigrantom, wielokrotnie
rozwiazania poszczegolnych
problemoéw nie sa oczywiste albo po
prostu istnieje wiele sposobdow, aby
sie z nimi zmierzy¢. Pokorna
postawa prowadzi, aby przedstawic
wlasne zdanie, powiedzie¢ w
odpowiedni sposob, jesli jakas
kwestia nie jest jasna, i przyjac byc¢



moze nawet inny kierunek niz
wlasny, ufajac, ze BOg wspomaga
tych, ktorzy sprawuja swoje funkcje z
czystoscig intencji i licza sie z
pomoca specjalistow w danej
dziedzinie.

W zwiazku z piekng pokora
zbiorowa, malo znanym faktem jest,
ze Kosciol katolicki jest instytucja,
ktora ozywia najwiecej inicjatyw na
calym Swiecie, aby pomagac ubogim
i chorym. Wiasnie posrod ludu
Bozego, gdzie 1gczy sie to co ludzkie z
tym co boskie, pokora jest
szczegolnie konieczna. Jak pieknie
jest pragnac byc¢ koperta, ktora sie
wyrzuca, kiedy czyta sie jakis list,
albo iglg, ktora prowadzi nic i znika,
wypelniwszy swoje zadanie! Pan Bog
zaprasza nas by powiedziec: «Studzy
nieuzyteczni jesteSmy, wykonaliSmy
to co mieliSmy wykonaé» (£k 17,10).
W ten sposob, kaplan bedzie
praktykowatl pokore, aby uczyc sie
«nie by¢ w modzie»[17], nie stara¢



sie, aby zawsze podazac za
najnowszymi trendami, w
awangardzie we wszystkich
dziedzinach; odrzucac w sposob
niemalze instynktowny stawianie sie
na pierwszym planie, ktore czesto
wigze sie z mentalnoscig wlasciciela
dusz. Ze swej strony, wierny swiecki,
jesli jest pokorny, szanuje stugi
oltarza w zwigzku z tym kogo
reprezentuja: nie krytykuja swojego
proboszcza ani ksiezy w ogolnosci,
tylko dyskretnie im pomaga. Dzieci
Noego zakryly nagos¢ swojego
upojonego Ojca: (por. Rdz 9,23). «Tak
jak dobrzy synowie Noego okryj
plaszczem mitosierdzia stabosci,
ktore dostrzezesz u swego ojca,
kaplana»[18]. Swiety Tomasz Morus
odnosit te scene nawet do Ojca
Swietego, za ktérego lud
chrzescijanski powinien modlic sie...
zamiast go przesladowac![19]

Czas nalezy do Boga: wiara i
pokora



«Swiadectwa Pisma $wietego sa
jednomyslne: troska Opatrznosci
Bozej jest konkretna i bezposrednia;
obejmuje sobg wszystko, od rzeczy
najmniejszych az do wielkich
wydarzen $wiata i historii. Ksiegi
Swiete z moca potwierdzaja
absolutna suwerennos¢ Boga w biegu
wydarzen: ,Nasz Bog jest w niebie;
czyni wszystko, co zechce” (Ps 115, 3),
a o Chrystusie zostalo powiedziane:
,Ten, co otwiera, a nikt nie zamkKknie,
i Ten, co zamyka, a nikt nie

otwiera” (Ap 3, 7). ,Wiele zamierzen
jest w sercu cztowieka, lecz wola
Pana sie zisci” (Prz 19, 21)»[20].
Kierownictwo duchowe jest
wspanialtym Srodkiem, aby lepiej
umiejscowi¢ nasze zycie w
kontekscie tej prawdy. Duch Swiety
dziala cierpliwie i liczy sie z czasem:
otrzymana rada powinna przejsc¢
swoja droge w duszy. Bog oczekuje
pokory ucha wrazliwego na swoj
glos; wtedy mozna uzyskac osobista
korzysc¢ z homilii, ktore styszymy w



naszej parafii, nie tylko, aby czegos
sie dowiedzied, ale przede
wszystkim, aby stac sie lepszym:
zapisac jakas mysl podczas
pogadanki formacyjnej albo chwili
modlitwy, aby omowic ja z kims kto
dobrze zna nasza dusze, to takze
oznacza odkry¢ glos Ducha Swietego.

Wiara i pokora idg razem: w naszej
pielgrzymce do niebianskiej
ojczyzny, koniecznym jest pozwoli¢
sie prowadzi¢ przez Pana Jezusa,
zwracajac sie do Niego i stuchajac
jego Stowa[21]. Spokojne czytanie
Starego i Nowego Testamentu, z
teologicznym i duchowym
komentarzem, pomaga nam
zrozumie¢ co mowi nam Bog w
kazdej chwili, zapraszajac nas do
nawrocenia: «mysli moje nie sa
myslami waszymi, ani moje drogi
waszymi drogami -méwi Pan» (Iz
55,8; por. Rz 11,33). Pokora wiary
przykleka przed Jezusem Chrystusem
obecnym w Eucharystii, adorujac



Slowo wecielone tak jak pasterze w
Betlejem. Proste zdarzenie z zycia
Swietej Teresy Benedykty od Krzyza,
Edyty Stein ilustruje ta postawe:
nigdy nie zapomniala o kobiecie,
ktora weszla do Kosciola z torbg z
zakupami i ukleknela, aby sie
pomodli¢, otwierajac sie przed
Panem Bogiem w intymnej
rozmowie[22].

Pokora prowadzi do zycia
terazniejszoscig, bez niepotrzebnej
troski o przyszlosc, poniewaz my,
chrzescijanie, jesteSmy tymi, ktorzy
«pragna z mitoscia jego przyjscia» (2
Tm 4,8). Jesli denerwujemy sie wobec
mniej sprzyjajacych okolicznosci,
powinnisSmy wzrasta¢ w wierze i
pokorze. «Kiedy naprawde zdasz sie
na Pana, nauczysz sie zadowalac
tym, co cie spotyka, i nie tracic¢
pogody, jezeli sprawy nie idg tak,
jakbys chcial, mimo ze wlozyles w
nie caty swoj wysiltek i zastosowale$
odpowiednie $rodki... Bo ,,p0jda” tak,



jak Bogu bedzie to odpowiadato»[23].
W ten sposob unikamy nadmiernego
niezadowolenia albo sklonnosci, aby
zachowywac w pamieci upokorzenia:
dziecko Boze przebacza winy, nie
chowa uraz, radosnie idzie do
przodu[24]. I jesli czasem mysSli, ze
kto$ je obrazil, stara sie nie pamietac
0 obrazie, nie chowa uraz: patrzy na
Jezusa, wiedzac, «jakze wielki diug
milo$ci cigzy na mnie, ktoremu
wybaczyl jeszcze wiecej!»[25].
Pokorny mowi razem ze swietym
Pawlem: «zapominajac o tym, co za
mng, a wytezajac sity ku temu, co
przede mng, pedze ku wyznaczonej
mecie, ku nagrodzie, do jakiej Bog
wzywa w gore w Chrystusie

Jezusie» (Flp 3,13-14).

Taka postawa pomaga nam przyjac
chorobe, i przeksztalcic ja w plodne
zadanie: to misja jaka obdarzy! nas
Bog. I czescig tej misji jest nauczyc
sie ulatwia¢ innym, aby mogli nam
pomac i ztagodzi¢ nasz bdl i mozliwe



udreki: pozwoli¢, by nam pomagano,
by nas leczono, by nam
towarzyszono, to okazje do oddania
sie w rece Pana Jezusa, ktory
uobecnia sie w naszych braciach.
PowinnisSmy dopeni¢ «braki udrek
Chrystusa dla dobra Jego Ciala,
ktérym jest KoSciod» (Kol 1,24).

Swiadomo$¢ naszej stabosci
prowadzi nas do tego, abySmy
pozwolili sobie pomadc, abySmy byli
wyrozumiali wobec innych, abysmy
zrozumieli ludzka niedoskonaltosc,
abysSmy unikali faryzejskich
niespodzianek. Nasza stabosc
otwiera nasz rozum i serce, aby
zrozumiec¢ innych: mozna na
przyklad nie osadzac intencji, albo
pomyslec, ze ta osoba znalazla sie w
bardzo trudnej do rozwigzania
sytuacji, chociaz oczywiscie nie
oznacza to zamykania oczu na
prawde, nazywajac «zlo dobrem i
dobro zlemy», i zamieniajac «gorycz
na stodycz i stodycz na gorycz» (Iz



5,20). Z drugiej strony, moze sie
zdarzyd¢, ze czasami kto$ ma
sklonnos$c¢ do niskiej samooceny. Ta
niska samoocena, czesta w wielu
srodowiskach, tez nie jest zdrowa,
poniewaz nie odpowiada prawdzie i
odbiera skrzydia temu, ktory jest
powolany, aby lata¢ wysoko. Nie ma
powodu do przygnebienia: pokora
prowadzi nas do przyjecia tego co
jest nam dane, z glebokim
przekonaniem, ze drogi, ktérymi Pan
chce nas prowadzic, sa drogami
miltosierdzia (por. Hb 3,10; Ps 95[94],
10); ale takze wlasnie w zwigzku z
tym prowadzi nas do $Smiatych
marzen: «Swiadomos¢, ze jest sie
gling pospinang klamrami, jest
zrodlem cigglej radosci. Oznacza
bowiem uznanie swej matosci w
obliczu Boga, uznanie sie za dziecko,
za syna. A czy moze byc glebsza
rado$c od radosci cztowieka, ktory
wie, ze jest biedny i staby, ale wie
rownoczesnie, ze jest dzieckiem
Bozym?»[26]



Otwartos¢ na Opatrznosc

Mezczyzna i kobieta pokorni sa
otwarci na dziatanie Opatrznosci w
przysztosci. Nie staraja sie ani nie
pragng panowac nad wszystkim, ani
rozumie¢ wszystko. Szanuja
tajemnice osoby ludzkiej i ufaja
Bogu, mimo tego, ze jutro wydaje sie
niepewne. Nie probuja poznac
zakrytych Bozych planow ani tego co
przekracza ich sity (por. Syr 3,21).
Wystarczy im Bozej laski, poniewaz
«moc w stabosci sie doskonali» (2 Kor
12,9). Znalez¢ te laske w obcowaniu z
Jezusem Chrystusem: to uczestnictwo
W jego zyciu.

Po pelnym uczu¢ dziekczynieniu
skierowanemu ku Bogu Ojcu, Pan
Jezus zaprasza swoich uczniéw
wszystkich czaséw do zblizenia sie
do Niego, quia mitis sum et humilis
corde (Mt 11,29): Pan jest cichy 1
pokorny sercem, i dlatego w Nim
znajdziemy zrozumienie i pokoj.



Zblizamy sie do Chrystusa w
Eucharystii, do jego Ciata zranionego
i zmartwychwstalego: in humilitate
carnis assumptae, mowi I Prefacja
Adwentowa —przychodzi po raz
pierwszy w pokorze naszego ciala.
Dotykamy niewypowiedzianej
pokory Boga: «Pokora Jezusa
Chrystusa: w Betlejem, w Nazarecie,
na Kalwarii... — Ale jeszcze wieksze
jest Jego upokorzenie i ogolocenie w
NajsSwietszej Hostii: wieksze niz w
stajence, niz w Nazarecie, niz na
Krzyzu»[27]. NajSwietsza Maryja
Panna towarzyszy nam abySmy
przyjeli Go z pokora jaka ona
przyjeta swojego Syna Jezusa. Salve
radix, salve porta, ex qua mundo lux
est orta[28]: Witaj korzeniu, witaj
bramo, z ktorej narodzito sie Swiatto,
aby rozswietli¢ Swiat pograzony w
ciemnosciach pychy; Jezus Chrystus,
Swiatlo$¢ ze Swiatlosci[29], objawia
nam milosierdzie Ojca.

Guillaume Derville



[1] Benedykt XVI, Homilia, 24-
XII-2011.

[2] Franciszek, Encyklika Laudato si’
(24-V-2015), n. 67.

[3] Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga, n.
94,

[4] Franciszek, Przemowienie do
Kurii Rzymskiej, 21-XII-2015.

[5] Swiety Josemaria, Przyjaciele
Boga, 233.

[6] Franciszek, Bulla Misericordiae
Vultus (11-IV-2015), 15.

[7] Swiety Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 9.

[8] Franciszek, List ap. Misericordia
et misera (30-XI-2016), 2.

[9] Benedykt XVI, Adh. ap. Verbum
Domini, 12.



[10] Por. Guillaume de Saint-Thierry,
Exposé sur le Cantique des Cantiques,
109, w Sources Chrétiennes 82, 243.

[11] Franciszek, Laudato si’, 125.

[12] BL. Alvaro del Portillo, List
pasterski, 9-1-1980, 31 (cytowany w:
Alvaro del Portillo, Orar. Como saly
como luz, Barcelona: Planeta, 2013,
207).

[13] Franciszek, Misericordia et
misera, 16.

[14] Por. Swiety Josemaria, Droga,
177.

[15] Benedykt XVI, Audiencja, 30-
V-2007.

[16] Swiety Ludwik Francuski,
Duchowy testament dla swojego
syna, w: Acta Sanctorum Augustii 5
(1868), 546.

[17] Swiety Josemaria, Rozmowy, 59.



[18] Droga, 75.

[19] Por. Swiety Tomasz Morus,
Responsio ad Lutherum, w: The Yale
Edition of The Complete Works of St
Thomas More, vol. 5, p. 142 (CWS5,
142/1-4).

[20] Katechizm Kosciota Katolickiego,
303.

[21] Por. Sagrada Biblia, Thumaczenie
1 komentarz Wydziatu Teologii
Uniwersytetu Nawarry, komentarz
do Psalmu 95 (94).

[22] Por. Swieta Teresa Benedykta od
Krzyza (Edith Stein), Aus dem Leben
einer jlidischen Familie. Das Leben
Edith Steins: Kindheit und Jugend,
1965 (ed. 1985), p. 362.

[23] Swiety Josemaria, Bruzda, 860.

[24] Por. Javier Echevarria, List
pasterski, 4-XI-2015, n. 21.

[25] Swiety Josemaria, Kuznia, 210.



[26] Przyjaciele Boga, 108.
[27] Droga, 533.
[28] Hymn Ave Regina Ccelorum.

[29] Por. Mszat Rzymski, Credo.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/drzwi-pokory/ (12-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/drzwi-pokory/
https://opusdei.org/pl-pl/article/drzwi-pokory/

	Drzwi pokory

