
opusdei.org

Drogi Święty Janie
Pawle II, módl się za
nami!

18 maja upłynie 100 lat od
urodzin papieża Jana Pawła II
w małym polskim mieście
Wadowice – pisze BENEDYKT
XVI

20-05-2020

Polska, którą trzy sąsiednie
mocarstwa – Prusy, Rosja i Austria –
podzieliły między siebie i okupowały
przez ponad sto lat, po pierwszej
wojnie światowej odzyskała



niepodległość. Było to wydarzenie
budzące wielkie nadzieje, ale
domagające się także wielkich
wysiłków, ponieważ organizujące się
na nowo państwo ciągle odczuwało
nacisk obydwu mocarstw – Niemiec i
Rosji. W tej sytuacji opresji, ale
przede wszystkim nadziei, wzrastał
młody Karol Wojtyła, który niestety
bardzo wcześnie stracił swą matkę,
brata, a na koniec także ojca,
któremu zawdzięczał swoją głęboką i
gorącą pobożność. Młodego Karola
pociągały szczególnie literatura i
teatr, dlatego po uzyskaniu matury
zaczął najpierw studiować te dwa
przedmioty.

„Aby uchronić się przed wywózką na
przymusowe roboty do Niemiec,
jesienią roku 1940 zaczął pracę jako
robotnik fizyczny w kamieniołomie,
związanym z fabryką chemiczną
Solvay” (por. Jan Paweł II, Dar i
tajemnica, s. 12). „Jesienią roku 1942
podjął ostateczną decyzję wstąpienia



do krakowskiego Seminarium
Duchownego, które arcybiskup
Krakowa Sapieha potajemnie
zorganizował w swej rezydencji. Już
jako fabryczny pracownik rozpoczął
z pomocą starych książek
studiowanie teologii, tak że 1
listopada 1946 mógł otrzymać
święcenia kapłańskie” (por. tamże, s.
15).

Studiuje książki, ale zawarte w nich
pytania stają się treścią, którą
przeżywa i której dogłębnie
doświadcza. Tak też dla niego jako
młodego biskupa – od 1958 roku
biskupa pomocniczego, a od 1964
roku arcybiskupa Krakowa – Sobór
Watykański II stanowi szkołę całego
jego życia i pracy. Pojawiające się
doniosłe pytania, przede wszystkim
wiążące się z tak zwanym
Schematem XIII – późniejszą
Konstytucją Gaudium et spes – były
jego osobistymi pytaniami.
Wypracowane na soborze



odpowiedzi wskazały mu drogę jego
pracy jako biskupa, a później jako
papieża.

Gdy kardynał Wojtyła 16
października 1978 roku został
obrany Następcą Świętego Piotra,
Kościół znajdował się w sytuacji
dramatycznej. Obrady soborowe
przedstawiano na forum publicznym
jako spieranie się o samą wiarę,
która w ten sposób wydawała się
pozbawiona swego charakteru
nieomylnej i nienaruszalnej
pewności. Tak na przykład pewien
bawarski proboszcz sytuację tę
scharakteryzował w następujących
słowach: „Na koniec wpadliśmy w
błędną wiarę”. To poczucie, że nic już
nie jest pewne, że wszystko można
kwestionować, podsycał jeszcze
sposób przeprowadzania reformy
liturgii. Na koniec wydawało się, że
także w liturgii można wszystko
tworzyć samemu. Paweł VI
energicznie i zdecydowanie



doprowadził do końca sobór, jednak
po jego zakończeniu stawał przed
coraz trudniejszymi problemami,
które na koniec postawiły pod
znakiem zapytania sam Kościół.
Socjologowie porównywali w
tamtym czasie sytuację Kościoła z
sytuacją Związku Sowieckiego pod
rządami Gorbaczowa, w którym w
procesie poszukiwania niezbędnych
reform rozpadł się na koniec cały
potężny wizerunek państwa
sowieckiego.

Najpierw jego słowa na rozpoczęcie
pontyfikatu, zawołanie: „Nie lękajcie
się! Otwórzcie, otwórzcie na oścież
drzwi Chrystusowi!” Ten ton
charakteryzował zresztą cały jego
pontyfikat i uczynił go
wyzwalającym odnowicielem
Kościoła. Stało się tak dlatego, że
nowy papież pochodził z kraju, w
którym recepcja soboru była
pozytywna. Decydujące było nie



powątpiewanie we wszystko, lecz
radosna odnowa wszystkiego.

W 104 wielkich podróżach
duszpasterskich papież przemierzył
cały świat i wszędzie głosił
Ewangelię jako radosną nowinę,
wyjaśniając w ten sposób także swój
obowiązek opowiadania się za
dobrem, za Chrystusem.

W 14 encyklikach na nowy sposób
ukazywał wiarę Kościoła i jego
ludzkie nauczanie. Nieuniknione
więc było to, że wywołał sprzeciw w
Kościołach Zachodu, które były
przepełnione wątpliwościami.

Dzisiaj istotne wydaje mi się
wskazywanie na właściwe centrum,
z perspektywy którego należy
odczytywać przesłanie zawarte w
jego różnych tekstach. Centrum to
sugestywnie odsłoniła nam
wszystkim godzina jego śmierci.
Papież Jan Paweł II zmarł w
pierwszych godzinach



ustanowionego przez niego święta
Miłosierdzia Bożego.

Pozwólcie mi najpierw dołączyć tutaj
małą osobistą uwagę, która ukazuje
nam coś ważnego dla zrozumienia
istoty i postępowania tego papieża.
Jan Paweł II był od początku pod
dużym wrażeniem orędzia
krakowskiej zakonnicy Faustyny
Kowalskiej, która przedstawiała
miłosierdzie Boże jako istotne
centrum całej chrześcijańskiej wiary
i pragnęła ustanowienia jego święta.
Po konsultacjach papież przewidział
na nie Białą Niedzielę. W sprawie
stosowności tej daty, przed
podjęciem ostatecznej decyzji,
poprosił jednak o opinię Kongregację
Nauki Wiary. Daliśmy odpowiedź
negatywną, ponieważ uważaliśmy, że
takiej wielkiej, starej i pełnej treści
daty jak Biała Niedziela nie należy
obciążać nowymi ideami. Dla Ojca
Świętego przyjęcie naszego „nie” z
pewnością nie było łatwe. On jednak



zrobił to z całą pokorą i przyjął
również nasze drugie „nie”. Na
koniec sformułował propozycję,
która Białej Niedzieli pozostawia jej
historyczne znaczenie, ale w jej
pierwotną treść wprowadza
miłosierdzie Boże. Często zdarzały
się takie przypadki, w których
wywierała na mnie wrażenie pokora
wielkiego papieża, rezygnującego ze
swych ulubionych idei, gdy nie było
na nie zgody urzędowych organów, o
którą zgodnie z klasycznym
porządkiem należało je prosić.

Gdy Jan Paweł II wydał ostatnie
tchnienie na tym świecie, było akurat
po pierwszych nieszporach święta
Miłosierdzia Bożego. Rozjaśniło to
godzinę jego śmierci: światło
miłosierdzia Bożego rozbłysło nad
jego konaniem jako krzepiące
orędzie. W swojej ostatniej książce
Pamięć i tożsamość, która ukazała się
prawie w przeddzień jego śmierci,
papież raz jeszcze pokrótce



przedstawił orędzie Bożego
miłosierdzia. Wskazuje w niej, że
siostra Faustyna zmarła jeszcze
przed okropieństwem drugiej wojny
światowej, ale przekazała już
odpowiedź Pana na te potworności.
„Zło nie odnosi ostatecznego
zwycięstwa! Tajemnica paschalna
potwierdza, że ostatecznie
zwycięskie jest dobro; że życie odnosi
zwycięstwo nad śmiercią; że nad
nienawiścią tryumfuje miłość” (s.
62).

Dzięki zmartwychwstałemu
Chrystusowi miłosierdzie Boże jest
przeznaczone dla każdego. Mimo iż
to centrum chrześcijańskiej
egzystencji jest nam darowane tylko
w wierze, ma ono jednocześnie
znaczenie filozoficzne, bo skoro
miłosierdzie Boże nie jest faktem, to
musimy radzić sobie z takim
światem, w którym ostateczna
przeciwwaga dobra wobec zła nie
jest rozpoznawalna. Ostatecznie poza



tym obiektywnym historycznym
znaczeniem każdy musi wiedzieć, że
miłosierdzie Boże okaże się na
koniec silniejsze od naszej słabości.
W tym miejscu należy odnajdywać
wewnętrzną jedność orędzia Jana
Pawła II i zasadnicze intencje
papieża Franciszka: wbrew
spotykanej niekiedy opinii Jan Paweł
II nie jest moralnym rygorystą.
Ukazując istotne znaczenie Bożego
miłosierdzia, daje on nam możność
przyjęcia stawianych ludziom
moralnych wymogów, mimo iż
człowiek nigdy nie zdoła im w pełni
sprostać. Nasze moralne wysiłki
podejmujemy w świetle Bożego
miłosierdzia, które dla naszej
słabości okazuje się uzdrawiającą
mocą.

Gdy papież Jan Paweł II umierał, Plac
św. Piotra był pełen ludzi, przede
wszystkim młodych, którzy chcieli po
raz ostatni spotkać się ze swym
papieżem. Nigdy nie zapomnę chwili,



w której arcybiskup Sandri podał
wiadomość o odejściu papieża. Nie
zapomnę przede wszystkim chwili, w
której wielki dzwon św. Piotra ogłosił
tę wiadomość. W dniu pogrzebu Ojca
Świętego można było zobaczyć
mnóstwo plakatów z napisem „Santo
subito”. Było to wołanie, które
płynęło ze spotkania z Janem
Pawłem II ze wszystkich stron. I nie
tylko na Placu św. Piotra, ale w
różnych kręgach intelektualistów
dyskutowano nad nadaniem Janowi
Pawłowi II tytułu „Wielki”.

Słowo „święty” wskazuje na sferę
Bożą, a słowo „wielki” na wymiar
ludzki. Zgodnie z zasadami Kościoła
świętość ocenia się na podstawie
dwóch kryteriów: heroiczności cnót i
cudu. Obydwa te kryteria są ściśle ze
sobą związane. Bowiem pojęcie
„cnoty heroicznej” oznacza nie jakiś
sukces olimpijski, ale fakt, że w
danym człowieku i przez niego
widoczne jest to, co nie ma źródła w



nim samym, lecz jest tym, co
działanie Boga ukazuje w nim i przez
niego. Chodzi tu nie o moralne
współzawodnictwo, lecz o rezygnację
z własnej wielkości. Chodzi o to, że
człowiek pozwala Bogu działać w
sobie i w ten sposób uwidaczniać
przez siebie działanie i moc Boga.

To samo odnosi się do kryterium
cudu. Również tutaj nie chodzi o to,
że dzieje się coś sensacyjnego, lecz o
to, że uzdrawiająca dobroć Boga staje
się widoczna w sposób
przekraczający ludzkie możliwości.

Celem procesów beatyfikacyjnego i
kanonizacyjnego jest właśnie
zbadanie tego zgodnie z normami
prawa. W odniesieniu do Jana Pawła
II obydwa te procesy zostały
przeprowadzone ściśle według
obowiązujących reguł. Stoi on więc
teraz przed nami jako ojciec
ukazujący nam miłosierdzie i dobroć
Boga.



Trudniejsze jest poprawne
zdefiniowanie pojęcia „wielki”. W
ciągu prawie dwutysiącletniej
historii papiestwa tytuł „Wielki”
przyjął się tylko w odniesieniu do
dwóch papieży: do Leona I (440 –
461) i do Grzegorza I (590 – 604).
Słowo „wielki” ma u obydwu
wydźwięk polityczny, ale w tym
sensie, że dzięki sukcesom
politycznym ukazuje się coś z
tajemnicy samego Boga. Leon Wielki
w rozmowie z wodzem Hunów Attylą
przekonał go do oszczędzenia
Rzymu, miasta apostołów Piotra i
Pawła. Bez broni, bez władzy
wojskowej czy politycznej, mocą
swego przekonania do wiary zdołał
straszliwego tyrana namówić do
oszczędzenia Rzymu. W walce ducha
z władzą, duch okazał się silniejszy.
Grzegorz I nie odniósł żadnego
podobnie spektakularnego sukcesu,
ale mimo to potrafił kilka razy ocalić
Rzym przed Longobardami –



również on, przeciwstawiając władzy
ducha, odnosił zwycięstwo ducha.

Gdy zestawiamy historię tych dwóch
papieży z historią Jana Pawła II,
podobieństwo jest niezaprzeczalne.
Także Jan Paweł II nie dysponował
żadną siłą militarną ani władzą
polityczną. W lutym 1945 roku, przy
naradzaniu się nad przyszłym
kształtem Europy i Niemiec, ktoś
zwrócił uwagę, że trzeba też
uwzględnić opinię papieża. Stalin
zapytał wtedy: „Ile dywizji ma
papież?” Oczywiście nie miał żadnej.
Ale moc wiary okazała się siłą, która
na koniec w roku 1989 wytrąciła z
równowagi sowiecki system siły i
umożliwiła nowy początek. Nie ulega
wątpliwości, że wiara papieża
stanowiła istotny element w
przełamaniu sił. I z pewnością także
tutaj widoczna jest owa wielkość,
która ujawniła się w przypadku
Leona I i Grzegorza I.



Pytanie, czy w tym przypadku
przydomek „wielki” przyjmie się czy
nie, pozostawmy otwarte.

Prawdą jest, że w Janie Pawle II
uwidoczniły się nam wszystkim moc
i dobroć Boga. W czasie, kiedy
Kościół na nowo cierpi z powodu
naporu zła, jest on dla nas oznaką
nadziei i otuchy.

Drogi Święty Janie Pawle II, módl się
za nami!

Benedykt XVI

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/drogi-swiety-janie-pawle-ii-

modl-sie-za-nami/ (10-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/drogi-swiety-janie-pawle-ii-modl-sie-za-nami/
https://opusdei.org/pl-pl/article/drogi-swiety-janie-pawle-ii-modl-sie-za-nami/
https://opusdei.org/pl-pl/article/drogi-swiety-janie-pawle-ii-modl-sie-za-nami/

	Drogi Święty Janie Pawle II, módl się za nami!

