
opusdei.org

Droga wyzwolenia:
od grzechu do łaski

Jeśli grzech wszedł w ludzkość
przez błędne wykorzystanie
wolności, to «niech mi się stanie
według słowa twego» (Łk 1, 38),
które wypowiedziała Maryja,
rozpoczęło nową epokę w
Historii: Syn Boży zstąpił na
ziemię, aby oddać swoje życie w
najwznioślejszym akcie
wolności, ponieważ u jego
początku była Miłość.

13-07-2019



Po tym jak Adam i Ewa zjedli owoc
zakazanego drzewa, Bóg
«wygnawszy człowieka, (…) postawił
przed ogrodem Eden cherubów i
połyskujące ostrze miecza, aby strzec
drogi do drzewa życia» (Rdz 3, 24). W
taki sposób zaczynał się dramat
ludzkiej historii: mężczyzna i kobieta
będą szli jako wygnańcy ze swojej
prawdziwej ojczyzny, w której
cieszyli się łącznością z Bogiem.
Wspaniale wyraża to Dante na
początku swojej Boskiej komedii: «Z
prostego toru w naszych dni połowie/
Wszedłem w las ciemny; jaka gęstwa
dzika»[1]. A jednak, to wędrowanie
nie dzieje się w ciemności bez
światła; Pan dał pewną nadzieję:
«Wprowadzam nieprzyjaźń między
ciebie i niewiastę, pomiędzy
potomstwo twoje a potomstwo jej:
ono zmiażdży ci głowę, a ty
zmiażdżysz mu piętę» (Rdz 3,15).
Przyjście Chrystusa oznacza przejście
od grzechu do życia łaski.



Pierworodna „wina”

To poznanie Boga jest tym, z czego
rodzi się poczucie grzechu a nie
odwrotnie. Nie dojdziemy do
zrozumienia grzechu pierworodnego
i jego skutków jeśli nie uchwycimy, w
pierwszej kolejności, Dobroci Boga
stwarzającej człowieka, ani wielkości
jego przeznaczenia. Katechizm
Kościoła Katolickiego stwierdza:
«Pierwszy człowiek nie tylko został
stworzony jako dobry, lecz także
ukonstytuowany w przyjaźni ze
swoim Stwórcą oraz w harmonii z
sobą samym i otaczającym go
stworzeniem. Stan ten przewyższy
jedynie chwała nowego stworzenia w
Chrystusie»[2].

Grzech Adama i Ewy wprowadził
podstawowy rozłam w wewnętrzną
jedność człowieka. Poddanie woli
ludzkiej Woli Bożej, która była
zwornikiem łuku władz cielesnych i
duchowych ludzkiej natury, zostało



złamane poprzez nieposłuszeństwo
Bogu, a ponieważ zwornik został
usunięty, cały łuk runął. Jako skutek,
«ustalona dzięki pierwotnej
sprawiedliwości harmonia, w której
żyli, została zniszczona; zostało
zerwane panowanie duchowych
władz duszy nad ciałem (por. Rdz
3,7)»[3].

Ten pierwszy grzech, nazywa się
grzechem pierworodnym, i jest on
przekazywany, wraz z ludzką naturą,
od rodziców do dzieci, z jednym
wyjątkiem, Najświętszej Marii Panny,
wolnej od tego grzechu przez
szczególny przywilej od Boga. «Przez
nieposłuszeństwo jednego człowieka
wszyscy stali się grzesznikami» (Rz
5,19), mówi św. Paweł. Oczywiście,
jest to rzeczywistość trudna do
zrozumienia, a nawet gorsząca dla
obecnej świadomości: «Przecież ja
nic nie zrobiłem, dlaczego mam
ponosić konsekwencje tego
grzechu?».



Katechizm Kościoła Katolickiego
mierzy się z tym tematem: «Grzech
będzie przekazywany całej ludzkości
przez zrodzenie, to znaczy przez
przekazywanie natury ludzkiej
pozbawionej pierwotnej świętości i
sprawiedliwości. Dlatego grzech
pierworodny jest nazywany
"grzechem" w sposób analogiczny[4];
jest grzechem "zaciągniętym", a nie
"popełnionym", jest stanem, a nie
aktem»[5]. Rozważając na ten temat,
Ronald Knox pisał: «wszystkim nam
zaoszczędziłoby wielu kłopotów,
gdybyśmy zgodzili się nazywać
grzech pierworodny „winą
pierworodną”. Ponieważ grzech, w
umyśle przeciętnego człowieka, jest
czymś, co popełnia on sam, podczas
gdy wina jest czymś, co może na nim
spoczywać, chociaż nie ma w niej
własnego udziału»[6].

Właśnie to dzieje się w przypadku
grzechu pierworodnego: nasi pierwsi
rodzice zgrzeszyli, i czyniąc to,



utracili pierwotną świętość i
sprawiedliwość, którymi obdarzył
ich Bóg, i ich natura została 
«zraniona w swoich siłach
naturalnych, poddana niewiedzy,
cierpieniu i władzy śmierci oraz
skłonna do grzechu»[7]. A ponieważ
nikt nie może przekazać w spadku to
czego już nie posiada, Adam i Ewa
nie mogli przekazać nam tego co
otrzymali: ten stan pierwotnej
świętości i sprawiedliwości, oraz
pełnej natury. Dlatego św. Augustyn
mógł napisać: «z pierwszych
rodziców nie mogłaby się narodzić
inna rzecz niż to kim oni byli.
Wielkość winy i wynikająca z niej
kara zniszczyła naturę i to co w
pierwszych grzesznikach było
związane z karą, w ich potomkach
stało się częścią natury»[8].

W ten sposób, grzech pierworodny
jest powodem stanu w jakim
znajdujemy się w wyniku
dziedziczenia złego spadku i, jak



stwierdza Katechizm, «w żadnym
potomku [Adama] nie ma on
charakteru winy osobistej»[9]. Ale
wszyscy przychodzimy na świat pod
wpływem jego skutków: pewnego
ograniczenia poznania rozumowego,
życia naznaczonego cierpieniem,
poddanego władzy śmierci, woli
skłonnej do grzechu i
nieuporządkowanym skłonnościom.
Każda osoba ma doświadczenie tego
rozkładu, tej niespójności,
wewnętrznej słabości. Ile razy
postanawiamy zrobić coś, czego
później nie robimy! Np. przestrzegać
określonej diety, poświęcić określoną
ilość czasu, aby uczyć się języka
obcego, traktować dzieci z większą
delikatnością, nie denerwować się na
rodziców lub na współmałżonka, nie
narzekać w pracy, pomóc ubogiemu
lub choremu, towarzyszyć z
hojnością osobom słabszym, mówić
dobre rzeczy o innych i cieszyć się
ich sukcesami, patrzeć z czystością
serca na świat i na otaczające nas



osoby… Nie mówiąc już o sytuacjach,
w których umyślnie robimy to czego
nie chcemy: pozwolić się ponieść
nieusprawiedliwionemu gniewowi,
poddać się lenistwu zamiast służyć z
miłością, wymówić się kłamstwem,
aby nie wypaść źle, ulec ciekawości
przeglądając internet…

Odczuwamy także tyranię
pragnienia, które gwałtownie
szukając pozornego dobra, własnego
i ograniczonego (przyjemność,
przywilej, władza, opinia, pieniądze,
itp.), przeciąga w swoim kierunku
osłabioną wolę i oddala ją od pełnego
i prawdziwego dobra osoby
(szczęście, życie z Bogiem), do
którego powinna dążyć. W taki sam
sposób, rozum, światło, aby ukazać
ten prawdziwy cel, pozostaje
zaciemniony i skłania się ku ryzyku
przekształcenia się w zwykłe
narzędzie, aby uzyskać to, co wola
poddana pragnieniu już
zadecydowała, aby osiągnąć.



Ale nie wszystko w człowieku jest
stracone, wręcz przeciwnie. Ludzka
natura nie jest całkowicie zepsuta,
zachowuje swoją podstawową
dobroć. Przychodzimy na świat z
zaczątkami wszystkich cnót,
powołanych do wzrostu z pomocą
innych, przez używanie naszej
wolności, z pomocą Bożej łaski. W
rzeczywistości, cnota bardziej
odpowiada temu kim jesteśmy niż
grzech, ponieważ ten ostatni jest to
zawsze czyn przeciw naturze, «akt
samobójczy»[10]. Tak to wyrażał
Benedykt XVI: «Mówi się: skłamał, to
jest ludzkie. Ukradł, to jest ludzkie.
Ale wcale nie jest to ludzkie. Ludzkie
jest byciem hojnym. Ludzkie jest
bycie dobrym. Ludzkie jest bycie
człowiekiem sprawiedliwym»[11].

Od zniewolenia do wolności

U korzenia każdego grzechu,
znajduje się wątpliwość na temat
Boga, podejrzenie, że być może nie



chce lub nie może uczynić nas
szczęśliwymi: «Jest tak dobry jak o
sobie mówi? Na pewno nas nie
oszukuje?» «Czy rzeczywiście Bóg
powiedział: Nie jedzcie owoców ze
wszystkich drzew tego ogrodu?» (Rdz
3,2), mówi wąż do Ewy. A kiedy ona
tłumaczy, że tak nie jest, że jest im
zabronione jedynie jedzenie z
drzewa, które stoi pośrodku ogrodu,
aby nie umrzeć, wąż zasiewa
truciznę nieufności w ich sercach:
«Na pewno nie umrzecie! Ale wie
Bóg, że gdy spożyjecie owoc z tego
drzewa, otworzą się wam oczy i tak
jak Bóg będziecie znali dobro i
zło» (Rdz 3,4-5). W rzeczywistości, za
tą fałszywą obietnicą
nieograniczonej wolności, całkowitej
autonomii woli (niemożliwej dla
istoty stworzonej), kryje się wielkie
kłamstwo. Ponieważ kiedy człowiek
próbuje ułożyć sobie wszystko po
swojemu, bez pomocy Boga, wyrasta
zło i wszystkie jego konsekwencje,
które nas zniewalają i zakuwają w



kajdany, ponieważ uniemożliwiają
nam być szczęśliwymi z Bogiem.

Grzech może zaistnieć, ponieważ
jesteśmy wolni, żyje z tej wolności,
ale w ostateczności zabija ją. Dużo
obiecuje, ale nie daje nic więcej niż
cierpienie. Jest kłamstwem, które
przekształca nas w niewolników
grzechu (por. Rz 6,17). Dlatego: «zło
nie jest osobnym stworzeniem, lecz
czymś w rodzaju pasożytniczej
rośliny (…). Zło żyje z zagarniania i w
końcu samo siebie zabija, tak jak
czyni to pasożyt, gdy opanowuje i
zabija swego żywiciela»[12].

Grzech wszedł w ludzkość poprzez
błędne użycie wolności, natomiast
lekarstwo na niego i początek
nowego życia również zaistniały
poprzez wolną decyzję. To «niech mi
się stanie według twego słowa» (Łk
1,38), które wypowiedziała
Najświętsza Maria Panna w sposób
całkowicie wolny, otworzyły nową



epokę w historii, pełnię czasów. W
ten sposób, Syn Boży zstąpił na
ziemię, aby oddać swoje życie w
najwyższym akcie wolności,
ponieważ jego początkiem była
miłość: «Ojcze mój, jeśli to możliwe,
niech Mnie ominie ten kielich!
Wszakże nie jak Ja chcę, ale jak
Ty» (Mt 26,39). A teraz nas
wywyższa, abyśmy mogli
odpowiedzieć, bo nam się żywnie
podoba na jego zaproszenie, aby żyć
«w wolności i chwale dzieci
Bożych» (Rz 8,21).

To właśnie poprzez naszą wolność
dzieci Boga możemy powrócić do
Pana, który na nas patrzy i leczy,
zwracając się z pokorą do Tego, który
odnawia nas wewnętrznie swoją
łaską. Uczymy się w ten sposób, że
«wola Boża nie jest dla człowieka
prawem narzuconym z zewnątrz,
które stanowi dla niego przymus, ale
wewnętrzną miarą jego natury —
miarą, która jest w niego wpisana i



czyni go obrazem Boga, a tym samym
wolnym stworzeniem»[13]. W
rzeczywistości, to Bóg jest
poręczycielem naszej wolności.
Wolnym jest ten, który pozwala
kochać się przez Boga, kto nie staje
się nieufny wobec Niego, kto wierzy
w jego Miłość. Gdy pojawia się wiara,
zanikają ograniczenia, które
narzucają zwątpienie, kłamstwo,
ślepotę, brak ukierunkowania. Gdy
pojawia się nadzieja upadają strach,
zniechęcenie, niepokój, poczucie
winy, które nas uciskają. Gdy pojawia
się miłość, pozostawiamy egoizm,
zachłanność, skupienie na sobie,
frustracje i zgorzknienia, które
umniejszają wielkość naszego życia.

Łaska Boża

Św. Jan Paweł II napisał w swojej
ostatniej książce, że «odkupienie jest
tą boską miarą wyznaczoną złu, to
nie dla czego innego, jak tylko
dlatego, że w nim zło zostaje w



sposób radykalny przezwyciężone
dobrem, nienawiść miłością, śmierć
zmartwychwstaniem»[14].
Odpowiedzią Boga na nasze grzechy
jest Wcielenie i Odkupienie przez
Naszego Pana Jezusa Chrystusa. Pan
Jezus «został wydany za nasze
grzechy i wskrzeszony z martwych
dla naszego usprawiedliwienia» (Rz
4,25), stwierdza św. Paweł. On jedna
nas z Bogiem, wyzwala nas z niewoli
grzechu i udziela nam daru łaski,
która «jest darmowym darem Boga,
który uzdalnia nas do uczestniczenia
w Jego życiu trynitarnym i do
działania ze względu na Niego»[15].
Nie powinniśmy przyzwyczajać się
do tej rzeczywistości: łaska jest
niezasłużonym darem,
uczestnictwem w Bożym życiu,
wprowadza nas w miłosną
intymność Boga i czyni nas zdolnymi
do działania na nowy sposób: jako
dzieci Boga.



Łaska jest o wiele obfitsza niż grzech:
«Gdzie jednak wzmógł się grzech,
tam jeszcze obficiej rozlała się
łaska» (Rz 5,20). I o wiele
potężniejsza. W pewnej znanej
powieści, bohaterka udaje się do
konfesjonału, gdzie wyznaje swój
grzech, określając go jako bardzo
ciężki. Odpowiedź jaką słyszy od
spowiednika jest następująca: «Nie,
moja córko –mówił sucho a nawet z
pewnym chłodem– pani nie obraziła
Boga bardziej niż nieskończona
liczba ludzi: niech pani będzie
pokorna nawet podczas spowiedzi
własnych grzechów! Wielka, w pani
życiu była jedynie Łaska; jedynie
Łaska jest zawsze wielka. Grzech
sam w sobie, pani własny grzech, jest
mały i powszedni»[16]. Dlatego św.
Josemaría mógł stwierdzić: «Nasz
Ojciec Niebieski przebacza każdą
obrazę, kiedy syn znowu do Niego
wraca, kiedy żałuje i prosi o
przebaczenie. Nasz Pan jest tak
bardzo Ojcem, że uprzedza nasze



pragnienie otrzymania przebaczenia
i sam wychodzi nam naprzeciw,
wyciągając swoje ramiona pełne
łaski»[17]. Łaska, która jest nam
udzielana w obfitości na modlitwie i
w sakramentach, którą odzyskuje się,
kiedy się ją utraciło przez grzech
ciężki, w sakramencie Pokuty[18].

W jednym z hymnów Liturgii Godzin
znajdujemy następującą zwrotkę:
«Oczyść swoją łaską duszę/
Przepaloną żarem grzechu,/Niech
obmyje łzami błędy/I odrzuci zło
przewrotne»[19]. Łaska leczy rany
spowodowane przez grzech w naszej
duszy: utożsamia ludzką wolę z Wolą
Bożą poprzez miłość Boga, rozświetla
rozum poprzez wiarę, porządkuje
uczucia ku prawdziwemu celowi
człowieka i poddaje je rozumowi, itd.
Jednym słowem jest lekarstwem dla
całego naszego bytu. Podsumowując:
«Nie ma na świecie lepszej rzeczy niż
trwanie w łasce Bożej»[20].



Być może pewne osoby mogą zadać
pytanie «jeśli łaska Boża jest tak
potężna, dlaczego nie ma bardziej
decydujących skutków w ludziach?»
Ponownie napotykamy tajemnicę
ludzkiej wolności. Łaska
«wyprzedza, przygotowuje i pobudza
wolną odpowiedź człowieka»[21], ale
nie nagina tej wolności. «Bóg
stworzył cię bez ciebie, ale nie
zbawia cię bez ciebie»[22], stwierdził
św. Augustyn. Mamy do naszej
dyspozycji elektrownię atomową o
mocy tysięcy megawatów, ale
musimy podłączyć nasz dom do sieci,
jeśli chcemy, aby ta energia nas
oświetlała, ocieplała i przynosiła
nam korzyść. Powinniśmy
przyjmować łaskę z pokorą,
wdzięcznością i skruchą za nasze
grzechy i walczyć z miłością, aby
ulegle przyjmować jej poruszenia.
Nigdy nie tracąc z pola widzenia, tak
jak przypomina nam to Ojciec Święty
Franciszek, że «ta walka jest bardzo
piękna, ponieważ pozwala nam



świętować za każdym razem, gdy
Pan zwycięża w naszym życiu»[23].
Unikniemy w ten sposób
jakiegokolwiek cienia woluntaryzmu,
świadomi całkowitego
pierwszeństwa łaski w naszym życiu.

Ale co więcej: «w tym życiu ludzkie
słabości nie są całkowicie i raz na
zawsze uzdrowione przez
łaskę»[24].«Łaska, właśnie dlatego, że
bierze pod uwagę naszą naturę, nie
czyni nas od razu nadludźmi.
Oczekiwanie tego, byłoby
przesadnym zaufaniem do samych
siebie. (…) Jeśli bowiem nie uznamy
naszej konkretnej i ograniczonej
rzeczywistości, to nie możemy
również dostrzec realnych i
możliwych kroków, jakich żąda od
nas Pan w każdej chwili,
pociągnąwszy nas i uzdolniwszy
poprzez Swój dar. Łaska działa w
konkretnym czasie i zazwyczaj
ogarnia nas i przemienia stopniowo.
Dlatego, jeśli odrzucimy ten sposób



historyczny i stopniowy, możemy w
istocie dojść do jego zaprzeczenia i
zablokowania nawet, jeśli naszymi
słowami sposób ten
wychwalamy»[25]. Bóg jest wobec
nas delikatny i pełen szacunku. W
taki sposób rozważał tę kwestię przy
pewnej okazji kardynał Ratzinger:
«Myślę, że Bóg wszedł w historię w
sposób o wiele bardziej łagodny niż
by się to nam podobało. Ale taka jest
jego odpowiedź na wolność. I jeśli
my pragniemy i zgadzamy się na to,
że Bóg szanuje wolność, powinniśmy
szanować i kochać delikatność jego
rąk»[26]. Co jest równoznaczne
stwierdzeniu: kochać delikatność
jego łaski.

José Brage

Bibliografia na temat grzechu i
łaski

- Katechizm Kościoła Katolickiego,
374-421, 1846-1876 i 1987-2029.



- Kompendium Katechizm Kościoła
Katolickiego, 72-78 i 422-428.

- Św. Jan Paweł II, Adhortacja
apostolska Reconciliatio et
paenitentia.

- Sobór Watykański II, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 13 i
37.

- Benedykt XVI, homilia (8 XII 2005); 
Przemówienie do studentów Saint
Mary’s College Twickenham, Londyn,
17 IX 2010; Spotkanie z proboszczami
diecezji rzymskiej, 18 II 2010.

- Franciszek, Adhortacja apostolska 
Gaudete et exultate (19 III 2018),
47-62 i 158-165; Przemówienie
podczas wizyty w Auschwitz, 29 VII
2016, Słowa wypowiedziane z okna
rezydencji Arcybiskupów
Krakowskich, 29 VII 2016.

* * *



- Joseph Ratzinger, Na początku Bóg
stworzył... Konsekwencje wiary w
stworzenie; Bóg i świat, rozdział: O
stworzeniu.

- Św. Augustyn, O państwie Bożym,
Księgi XIII i XIV: “Śmierć jako kara za
grzech” i “Grzech i namiętności”.

- Santiago Sanz, Wyniesienie do stanu
nadprzyrodzonego i grzech
pierworodny, w "Kurs doktryny",
temat 7 (www.opusdei.pl ).

- Juan Luis Lorda, Antropología
teológica, EUNSA, Barañáin 2009, s.
287-438.

* * *

- Ronald Knox, Ukryty strumień,
Rozdział XVIII: “Grzech i
wybaczenie”.

- Thomas Merton, Siedmiopiętrowa
góra.

- Dante Alighieri, Boska komedia.

https://www.opusdei.pl


- Evelyn Waugh, Znowu w
Brideshead.

[1] Dante Alighieri, Boska komedia.
Piekło, Pieśń I, 1-3, tłum. J. Korsak.

[2] Katechizm Kościoła Katolickiego,
374.

[3] Tamże, 400.

[4] Warto dobrze zrozumieć
znaczenie terminu analogia: to
relacja podobieństwa między
rzeczami różnymi. Zastosowany do
naszego przypadku: pierwotny
upadek jest podobny do grzechu, ale
jest różny od grzechu osobistego.

[5] Katechizm Kościoła Katolickiego,
404.



[6] R. Knox, Ukryty strumień, Fronda-
Apostolicum, Warszawa-Ząbki 2005,
s. 241.

[7] Katechizm Kościoła Katolickiego,
405.

[8] ŚW. AUGUSTYN, O Państwie
Bożym, Księga XIII, III, 1 (tłum.
własne).

[9] Katechizm Kościoła Katolickiego,
405.

[10] ŚW. JAN PAWEŁ II, Adh. Ap.
Reconciliatio et Pænitentia (2 XII
1984), nr 15.

[11] BENEDYKT XVI, Spotkanie z
proboszczami diecezji rzymskiej, 18 II
2010.

[12] RATZINGER, J., Bóg i świat, Znak,
Kraków 2001, s. 117.

[13] BENEDYKT XVI, Homilia, 8 XII
2005.



[14] ŚW. JAN PAWEŁ II, Pamięć i
tożsamość, Znak, Kraków 2005, s. 29.

[15] KOMPENDIUM KATECHIZMU
KOŚCIOŁA KATOLICKIEGO, nr 423.

[16] LE FORT, G. Von, Chusta
Weroniki, Pax, Warszawa 1960 (tłum.
własne).

[17] ŚW. JOSEMARÍA, To Chrystus
przechodzi, nr 64.

[18] Por. KOMPENDIUM
KATECHIZMU KOŚCIOŁA
KATOLICKIEGO, nr 310.

[19] Hymn Nieszporów z wtorku
pierwszego tygodnia psałterza.

[20] ŚW. JOSEMARÍA, Droga, nr 286.

[21] KOMPENDIUM KATECHIZMU
KOŚCIOŁA KATOLICKIEGO, nr 425.

[22] Sermo 169,13 (Cytowane przez 
Katechizm Kościoła Katolickiego,
1847).



[23] FRANCISZEK, Adh. Ap. Gaudete
et Exsultate, nr 158.

[24] Ibidem, nr 49.

[25] Ibidem, nr 50.

[26] RATZINGER, J., Sól ziemi, Znak,
Kraków 2005, (tłum. własne).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/droga-wyzwolenia-od-
grzechu-do-laski/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/droga-wyzwolenia-od-grzechu-do-laski/
https://opusdei.org/pl-pl/article/droga-wyzwolenia-od-grzechu-do-laski/
https://opusdei.org/pl-pl/article/droga-wyzwolenia-od-grzechu-do-laski/

	Droga wyzwolenia: od grzechu do łaski

