
opusdei.org

Droga ku stuleciu
(5): Praca, między
stworzeniem a
odkupieniem

Praca ludzka, oprócz tego, że
współdziała w Bożym zamyśle
stworzenia, uczestniczy także w
odkupieniu: podjęta przez
Chrystusa, może być
narzędziem uświęcenia i
przemiany świata, jeśli jest
przeżywana z miłością i
duchem kapłańskim. W ten
sposób codzienna praca staje
się ofiarą eucharystyczną i
drogą do Boga.



22-07-2025

Mężczyzna i kobieta, stworzeni na
obraz i podobieństwo Boże, są
wezwani do dobrowolnej współpracy
w zamyśle Stwórcy. Wolność ta
została jednak od początku
wystawiona na próbę i uległa pysze i
egoizmowi. Od tamtej pory jest ona
nadal łamana przez grzech na
przestrzeni dziejów. To, co grzech
dzieli, poniża i rani, musi zostać
pojednane, podniesione na duchu i
uzdrowione. Tajemnica
człowieczeństwa Słowa, która leżała
u samych początków stwórczego
zamysłu Boga, wychodzi nam na
spotkanie w historii zbawienia jako
dar miłosierdzia oraz tajemnica
śmierci i zmartwychwstania.

Ludzka praca uczestniczy w dwóch
wymiarach jedynego planu
zbawczego Boga. Poprzedni artykuł



podkreślał pierwszy z nich: poprzez
swoją pracę człowiek współpracuje z
Bożym zamysłem doprowadzenia
stworzenia do pełni. Smutne
doświadczenie grzechu i rany zadane
naszej ludzkiej kondycji skłaniają
nas teraz do rozważenia drugiego
wymiaru: jak praca może włączyć się
w plan zbawienia.

Działalność odkupiona i
odkupieńcza

Syn Boży, stając się człowiekiem,
odkupił wszystko, co przyjął (por.
Leon I, List do Flawiusza, DH 293).
Chciał dzielić doświadczenie pracy i
zwykłego życia, sprawiając, że
ludzkie działanie nie tylko
współdziałało w Bożym planie
stworzenia, ale także uczestniczyło w
dziele odkupienia. W rzeczywistości,
ponieważ jest to jeden projekt
zmierzający do odnowionego
stworzenia, dzięki swojej wolności
odkupionej przez Chrystusa,



mężczyzna i kobieta prowadzą
stworzenie ku pełni, która oznacza
również pojednanie tego, co jest
podzielone, uporządkowanie tego, co
jest rozproszone, uzdrowienie tego,
co jest zranione. Konsekwencje
grzechu dla ludzkiej pracy nie
ograniczają się bowiem do trudu i
potu (por. Rdz 3, 17-19); grzech może
również zniekształcić sens pracy,
przekształcając ją w narzędzie
egoizmu i pychy, wyzysku i
przemocy. Jednakże, ponieważ praca
została przyjęta i odkupiona przez
Jezusa Chrystusa, możemy również
mówić tutaj, jak śpiewa Kościół w
Wielkanocnym Orędziu, o felix culpa:
możliwość uczestniczenia w dziele
zbawienia nadaje pracy ludzkiej
jeszcze większą godność i wartość.

Konstytucja Soboru Watykańskiego II
Gaudium et spes realistycznie
stwierdza, że działalność ludzka,
stale zagrożona przez pychę i
nieuporządkowaną miłość własną,



musi zostać oczyszczona i
uzdrowiona przez krzyż i
zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa
(por. n. 37). Następnie dokument
poświęca obszerne i dogłębne
rozważania na temat tego, jak
działalność ludzka wynoszona jest i
doskonalona w tajemnicy paschalnej.
Na przykładzie życia Jezusa
rozumiemy, że miłość, która
prowadzi ludzi do świętości, jest
również podstawowym prawem
przemiany świata (por. nr 38). Praca
odkupiona jako praca w Chrystusie,
inspirowana służbą i miłością, staje
się wtedy zdolna do odnowienia
świata, aby doprowadzić go do Boga
oczyszczonego i uzdrowionego.
Sobór podkreśla ponadto wartość
małych rzeczy czynionych z miłości:
prawo miłości, które buduje
braterstwo i przemienia środowiska,
relacje i pracę, «nie w samych tylko
wielkich sprawach, lecz również, i to
przede wszystkim, w powszednich
okolicznościach życia» (tamże).



Nauczanie świętego Josemaríi na
temat pracy, które rozpoczęło się
przed Soborem, sytuuje się w tej
samej perspektywie. To miłość Jezusa
Chrystusa i łaska Jego tajemnicy
paschalnej nadają pracy wartość
zbawczą, czyniąc ją dziełem Boga. To
miłość zbawia, nadaje wielkość temu,
co wydaje się małe:

«[Praca ludzka], nawet jeśli zadanie
wyda się nie wiem jak skromne czy
nieznaczące, przyczynia się do
uporządkowania po chrześcijańsku
rzeczywistości doczesnej — ukazania
jej Bożego wymiaru i jest przyjęta i
włączona do cudownego dzieła
Stworzenia i Odkupienia świata. W
ten sposób praca zostaje wyniesiona
do rangi łaski, uświęca się i
przekształca się w dzieło Boga,
operatio Dei, opus Dei» (Rozmowy,
10).

https://escriva.org/pl/conversaciones/10/
https://escriva.org/pl/conversaciones/10/
https://escriva.org/pl/conversaciones/10/


W tekście opublikowanym w Kuźni
założyciel Dzieła opisał pracę jako 
działanie zbawcze i odkupieńcze:

«Praca zawodowa — również praca
w domu jest zawodem pierwszej
kategorii — świadczy o godności
istoty ludzkiej, jest okazją do
rozwijania własnej osobowości;
węzłem łączącym z innymi; źródłem
dochodów; środkiem przyczyniania
się do poprawy społeczeństwa, w
którym żyjemy, do wspierania
postępu całej ludzkości… — Dla
chrześcijanina te perspektywy stają
się jeszcze głębsze i szersze, gdyż
praca — którą przyjął na siebie
Chrystus jako rzeczywistość
odkupioną i odkupieńczą —
zamienia się w środek i w drogę do
świętości, w konkretne zadanie,
które mamy uświęcać i które nas
uświęca» (Kuźnia, 702).

Boskie dzieło

https://escriva.org/pl/forja/702/
https://escriva.org/pl/forja/702/


Kiedy mówił o misji Opus Dei i o tym,
co oznacza powołanie do tej drogi w
Kościele, święty Josemaría
przedstawiał pracę ludzką jako
dzieło boskie: działalność, która nie
ogranicza się tylko do sfery natury,
ale obejmuje również sferę łaski.
Powołanie do Opus Dei jest zatem
wezwaniem do przebóstwienia
ziemskich działań, do otwarcia 
boskich dróg na ziemi, do przemiany
w złoto, jak król Midas, tego, co
wydaje się mniej szlachetnym lub
mniej cennym materiałem (por. 
Przyjaciele Boga, 308). Ale oczywiste
jest, że to nie człowiek ubóstwia to,
co ludzkie: sam Bóg, dzięki swojej
łasce, czyni nasze działania
zbawczymi. Stąd wynika potrzeba
pracy w Chrystusie jako dzieci Boże,
uczestnicząc w misji Słowa
Wcielonego w historii. Tak zwracał
się święty Josemaría do swoich
duchowych synów i córek:

https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/308/


«Pracując, nie wykonujecie jedynie
zadania ludzkiego, ponieważ
duchem Opus Dei jest
przekształcenie go w dzieło boskie.
Dzięki łasce Bożej nadajecie swojej
pracy zawodowej w świecie jej
najgłębszy i najpełniejszy sens,
kierując ją ku zbawieniu dusz, łącząc
ją z odkupieńczą misją
Chrystusa» (List XIV, nr 20).

Ważną częścią fundamentalnego
światła, które otrzymał święty
Josemaría — i które przekazał tym,
którzy poszli za nim — było
przekonanie, że wielka liczba
mężczyzn i kobiet jest wezwana, na
mocy chrztu, do uświęcenia się, nie
porzucając przy tym zwykłych miejsc
i okoliczności swojego życia. Ich
misją jest podniesienie zwykłych
czynności do porządku łaski:

«Pan nie stworzył nas po to, byśmy tu
zbudowali trwałe Miasto (Por. Hbr
13,14), gdyż „ten świat jest drogą do



innego świata, w którym nie będzie
cierpienia” (Jorge Manrique, Coplas,
V). Niemniej jako dzieci Boże, nie
powinniśmy odwracać się od
działalności w doczesnych
dziedzinach, pośród których Bóg nas
postawił po to, żebyśmy je uświęcali,
przepajali je naszą błogosławioną
wiarą, jedyną, która niesie
prawdziwy pokój, autentyczną
radość każdej duszy i poszczególnym
środowiskom. To ustawicznie
głosiłem od roku 1928: naglącą
potrzebę chrystianizacji
społeczeństwa, wnoszenia w ten nasz
świat, we wszystkie dziedziny życia,
nadprzyrodzonego sensu, tak
abyśmy wszyscy angażowali się w
wynoszenie naszych codziennych
obowiązków, zawodu czy funkcji do
porządku łaski. Wtedy każdemu
ludzkiemu działaniu przyświecać
będzie nowa nadzieja, która
wykracza ponad czas i przemijalność
rzeczy tego świata» (Przyjaciele Boga,
210)

https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/210/
https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/210/
https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/210/


Pojednanie świata z Bogiem

Jak można wywnioskować z pism
założyciela Opus Dei, świecka praca i
działalność chrześcijan są środkami,
za pomocą których odkupienie
rozciąga się na cały świat. Za ich
pośrednictwem łaska dociera do
najbardziej ukrytych zakątków
ludzkiej działalności, nawet do tych
rzeczywistości, które często
uważamy za zwykłe profanum:

«Chrystianizować cały świat od
wewnątrz, ukazując, że Jezus
Chrystus odkupił całą ludzkość — oto
misja chrześcijanina» (Rozmowy,
112)

«Chrystus wstąpił do nieba, ale
pozostawił wszystkim godziwym,
ludzkim rzeczywistościom konkretną
możliwość odkupienia» (To Chrystus
przechodzi, 120)

«Chrześcijanin żyje w świecie w
pełni praw, ponieważ jest

https://escriva.org/pl/conversaciones/112/
https://escriva.org/pl/conversaciones/112/
https://escriva.org/pl/conversaciones/112/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/120/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/120/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/120/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/120/


człowiekiem. Jeśli pozwoli, żeby w
jego sercu zamieszkał Chrystus, żeby
królował Chrystus, we wszystkich
jego ludzkich zajęciach obecna
będzie - i to wyraźnie - zbawcza
skuteczność Pana. Nie ma znaczenia,
czy jego praca jest - jak się to mówi -
wzniosła czy przyziemna, ponieważ
w oczach Boga ludzka wspaniałość
może być małością, a to, co
określamy jako przyziemne czy
nieznaczące, może być
chrześcijańskim szczytem świętości i
służby» (To Chrystus przechodzi, 183)

Stwierdzenie, że praca uczestniczy w
dziele odkupienia, jest
równoznaczne ze stwierdzeniem, że
pracujący mężczyźni i kobiety
współpracują w Chrystusie dla
zbawienia świata. Poprzez dobrze
wykonaną pracę, wykonywaną w
duchu służby i miłości bliźniego,
każdy ochrzczony przyczynia się do
leczenia ran grzechowych, do
uczynienia społeczeństwa bardziej

https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/183/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/183/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/183/


ludzkim i do przywrócenia
stworzeniu jego pierwotnego piękna.
Idea ta pojawia się wielokrotnie w
pismach świętego Josemaríi, gdzie
czasowniki „pojednać” i
„uporządkować” są często używane
jako synonimy czasownika
„odkupić”, często w kontekście
ustanowienia Królestwa Chrystusa:

«Pan wzywa nas, żebyśmy zbliżyli się
do Niego z pragnieniem bycia takimi
jak On: bądźcie więc naśladowcami
Boga, jako dzieci umiłowane (por. Ef
5,1), współpracując pokornie, ale
żarliwie w Bożym pragnieniu
złączenia tego, co zerwane; ocalenia
tego, co zgubione; uporządkowania
tego, w co grzeszny człowiek
wprowadził nieporządek;
doprowadzenia do celu tego, co
zboczyło z drogi; przywrócenia Bożej
harmonii całemu stworzeniu» (To
Chrystus przechodzi, 65).

https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/65/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/65/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/65/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/65/


«Chrystus, nasz Pan, został
ukrzyżowany i z wysokości Krzyża
odkupił świat, przywracając pokój
między Bogiem i ludźmi. Jezus
przypomina wszystkim: et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum, jeśli umieścicie Mnie na
szczycie wszelkiej ziemskiej
działalności, wypełniając obowiązek
każdej chwili, będąc moimi
świadkami w tym, co wydaje się
wielkie, i w tym, co wydaje się małe, 
omnia traham ad meipsum,
przyciągnę wszystko do siebie. Moje
królestwo pośród was stanie się
rzeczywistością!» (To Chrystus
przechodzi, nr 183).

Nauczanie założyciela Opus Dei o
zbawczej wartości pracy wpisuje się
w sposób naturalny w dwie wielkie
perspektywy teologiczne, które
Magisterium Kościoła i liturgia
podjęły i uwydatniły: że lud
chrześcijański na mocy chrztu jest 

https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/183/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/183/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/183/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/183/


ludem kapłańskim i że praca ludzka
mawymiar eucharystyczny.

Praca z duszą kapłańską

Udział wiernych chrześcijan w dziele
odkupienia dokonuje się przez
powszechne kapłaństwo, które
wszyscy otrzymują przez chrzest. W
Nowym Testamencie święty Piotr i
święty Paweł mówią o duchowym
uwielbieniu, które wierzący oddają
Bogu całym swoim życiem (por. 1 P
2, 5; Rz 12,1). W drugim rozdziale 
Lumen gentium Ojcowie Soborowi
postanowili mówić o Ludzie Bożym
jako o ludzie kapłańskim,
aktualizując w ten sposób naukę o
powszechnym kapłaństwie
wiernych: «Ochrzczeni bowiem
poświęcani są przez odrodzenie i
namaszczenie Duchem Świętym, jako
dom duchowy i święte kapłaństwo,
aby przez wszystkie właściwe
chrześcijaninowi uczynki składać
ofiary duchowe i głosić moc Tego,



który wezwał ich z ciemności do
swego przedziwnego
światła» (Lumen gentium, 2).

Podczas konsekracji ołtarza w 1975 r.
święty Josemaría stwierdził, że
ołtarzem staje się samo ciało
chrześcijan i działania, które wszyscy
wykonują:

«Zawsze, gdy poświęcam ołtarz
staram się wyciągać z tego skutki i dla
siebie:Spójrzcie, co trzeba zrobić z
ołtarzem ,aby poświęcić go Bogu. Po
pierwsze, namaścić go. I was i mnie
namaszczono olejem świętym, gdy
stawaliśmy się chrześcijanami – na
piersi i na plecach. Namaszczono nas
także w dzień naszego bierzmowania.
Nam, kapłanom, namaszczono dłonie.
I ja mam nadzieję, że - z łaską Bożą –
namaszczą nas w dzień Ostatniego
Namaszczenia, którego się nie
obawiamy. Cóż to za radość, czuć się
namaszczonym od dnia urodzin do
dnia śmierci! Czuć się Bożym



ołtarzem, Bożą rzeczą, miejscem,
gdzie Bóg dokonuje swojej ofiary,
ofiary wiecznej na wzór
Melchizedeka» (AGP, P01 1975, p. 824
cyt. w: A. Vázquez de Prada,
Założyciel Opus Dei, t. III, Rialp).

Dla założyciela uświęcenie pracy i
powszechne kapłaństwo wiernych
były dwoma nierozłącznymi
wymiarami tej samej rzeczywistości.
Święty Josemaría często napomina
nas, abyśmy żyli z duszą kapłańską,
co zwykł łączyć z potrzebą działania
w duchu świeckim. Podkreślił w ten
sposób, że sprawowanie kapłaństwa
powszechnego nie ogranicza się do
szeregu praktyk religijnych, ale
dokonuje się przede wszystkim
poprzez zaangażowanie w
działalność doczesną, właściwą
wiernym świeckim ze względu na ich
świeckie powołanie (por. List XXV, nr
3; List X, nr 1; por. także Kuźnia, 369, 
Rozmowy, 117).

https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-24-szukam-twego-oblicza-panie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-24-szukam-twego-oblicza-panie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-24-szukam-twego-oblicza-panie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/rozdzial-24-szukam-twego-oblicza-panie/
https://escriva.org/pl/forja/369/
https://escriva.org/pl/forja/369/
https://escriva.org/pl/conversaciones/117/
https://escriva.org/pl/conversaciones/117/


Chrześcijanie manifestują swoją
kapłańską duszę nie tylko przez
modlitwę, praktyki pobożnościowe
czy dzieła apostolskie ani tylko przez
cierpliwe znoszenie codziennych
trudności. Dla świętego Josemaríi
uprzywilejowanymi obszarami
sprawowania powszechnego
kapłaństwa są praca i zwykłe zajęcia,
które wypełniają dzień tych, którzy
żyją pośród świata. Nauczał, że stół
do pracy jest jak ołtarz i dodawał, że
łoże małżeńskie małżonków jest
również jak ołtarz, podkreślając w
ten sposób, że praca, do której się
odnosił, obejmowała w szerokim
znaczeniu całość zwykłego życia i
obowiązki własnego stanu. Dla
każdego chrześcijanina praca jest
analogiczna do odprawiania Mszy
Świętej: Mszy, która trwa cały dzień.

«Służyć Mu nie tylko przy ołtarzu, ale
w całym świecie, który jest dla nas
ołtarzem. Wszystkie dzieła ludzkie są
wykonywane jak przy ołtarzu, a



każdy z was, w tej jedności
kontemplacyjnych dusz, jaką jest
wasza droga, w pewien sposób
odprawia mszę trwającą dwadzieścia
cztery godziny, czekając na następną
mszę, która potrwa kolejne
dwadzieścia cztery godziny, i tak aż
do końca naszego życia» (Notatki z
medytacji: 19-III-1968. Cyt. za: J.
Echevarría, Vivir la Santa Misa, Rialp,
Madryt 2010, str. 17).

Wszystkie ziemskie działania, w
których wierni praktykują cnoty
chrześcijańskie – troska o rodzinę,
świadectwo w życiu społecznym,
odpoczynek i rozrywka przeżywane
w duchu chrześcijańskim – zbiegają
się w efekcie w tej mszy, o której
mówił święty Josemaría. Jednak
wykonywanie pracy, zarówno
umysłowej, jak i fizycznej, wydaje się
zajmować szczególne miejsce.
Podczas spotkania rodzinnego w
Ameryce Łacińskiej wspomniałem,
że chirurg, zakładając fartuch przed



wejściem na salę operacyjną, może
traktować ten gest jako ubieranie się
w szaty liturgiczne, podobnie jak
kapłan przygotowuje się do
sprawowania Eucharystii. Podobnie
mały krucyfiks na biurku, obok
książek, może przypominać, że
godzina nauki dla współczesnego
apostoła jest godziną modlitwy.
Wysiłek i zaangażowanie
intelektualne, gdy są ukierunkowane
na służbę innym i dobro wspólne,
stają się w ten sposób ofiarą miłą
Bogu (por. Droga, 277, 302, 335).

Eucharystyczny wymiar pracy

W nauczaniu świętego Josemaríi na
temat uświęcenia ziemskich
czynności wezwanie do pracy z
duszą kapłańską wiąże się z
kontekstem teologicznym, który
uznaje pracę jako mającą swój
głęboki wymiar eucharystyczny.
Tradycja chrześcijańska wszystkich
czasów wyraża tę perspektywę w

https://escriva.org/pl/camino/277/
https://escriva.org/pl/camino/302/
https://escriva.org/pl/camino/335/


sposób dorozumiany, gdy mówi o 
ofiarowaniu pracy, zwyczaju głęboko
zakorzenionym w życiu wielu
chrześcijan. W tym sensie praca jest
ofiarą, którą składa się Bogu. Ale z
czego dokładnie składa się ta ofiara?
Czy chodzi tylko o to, by wznieść do
Boga wysiłek i poświęcenie, jakie
pociąga za sobą praca, jak gdyby była
ona formą modlitwy?

W rzeczywistości eucharystyczny
wymiar pracy wykracza poza
okoliczności zewnętrzne, takie jak
trudności, czy uczucia wewnętrzne,
takie jak ofiara czy wysiłek. Praca
jest ofiarą eucharystyczną, ponieważ 
przemienia materię świata i poświęca
ją Bogu. Tak jak na Mszy Świętej
chleb i wino przemieniane są w Ciało
i Krew Chrystusa, tak również praca
chrześcijańska dokonuje przemiany:
przemiany świata, upodabniając go
do Bożego zamysłu. Działanie w
sposób chrześcijański oznacza
nadanie ludzkim działaniom nowej



formy, formy miłości Chrystusa.
Poprzez pracę chrześcijanin może 
przemieniać, a zatem konsekrować to,
co przechodzi przez jego ręce (por. 
Lumen gentium, nr 34). W ten sposób
ci, którzy pracują, mogą nieść
prawdę tam, gdzie jest fałsz, ufność
tam, gdzie jest nieufność, miłość tam,
gdzie jest nienawiść, dobra tam,
gdzie jest ubóstwo, jedność tam,
gdzie są podziały, i uzdrowienie tam,
gdzie jest choroba, zarówno fizyczna,
jak i duchowa.

Eucharystyczny wymiar pracy
objawia się w sposób szczególnie
wyraźny w liturgii Mszy Świętej,
którą Kościół sprawuje, wiernie
podążając za słowami i gestami
Jezusa. W przeciwieństwie do tego,
co działo się w Starym Przymierzu
gdzie na ołtarzu składano płody
ziemi lub zwierzęta hodowlane, na
chrześcijańskim ołtarzu ofiarowany
jest chleb i wino. Nie są to produkty,
które natura dostarcza już gotowe,



ale wymagają ingerencji ludzkiej
pracy, aby mogły zostać wytworzone.
Znajduje to wyraz w rycie
ofiarowania w modlitwach Mszału,
zreformowanego po Soborze
Watykańskim II, kiedy określa chleb i
wino jako «owoc ziemi i pracy rąk
ludzkich» oraz «owoc winnego
krzewu i pracy rąk ludzkich».

W zadziwiający sposób praca ludzka
zostaje w ten sposób włączona w
najwyższy akt odkupienia — w ofiarę
Kalwarii — która uobecnia się w
sposób bezkrwawy w każdej
celebracji eucharystycznej. Praca
lekarza i nauczyciela, informatyka i
pielęgniarki, robotnika i aktorki
teatralnej, praca artysty i inżyniera,
kucharki i bizneswoman, prawnika
czy polityka, troska, jaką ojciec i
matka rodziny wkładają w
wychowanie swoich dzieci; tak samo
jak inne niezliczone dzieła, skromne
lub wybitne, które składają się na
ogromną różnorodność uczciwych



ludzkich czynów, wszystkie mają
swoje miejsce na tym ołtarzu.
Wszystko to może być ofiarowane
razem z pracą, która pozwoliła
wypiekać chleb i wytworzyć wino,
uczestnicząc w ten sposób w
odkupieńczej tajemnicy Chrystusa.
Jak mówi święty Josemaría: «Każda
praca ofiarowana Panu, choćby
najbardziej ukryta, najbardziej
nieznacząca, niesie w sobie siłę
Bożego życia!» (Kuźnia, 49).

W życiu założyciela Opus Dei jest
jeden szczególnie znaczący moment,
w którym jego nauczanie o
eucharystycznym wymiarze pracy
znalazło wyraz w wymownym
obrazie. Mowa tu o celebracji Mszy
Świętej na terenie kampusu
Uniwersytetu Nawarry w
Pampelunie, 8 października 1967
roku:

«Pomyślcie przez chwilę o scenie
naszej Eucharystii, naszej Modlitwy

https://escriva.org/pl/forja/49/
https://escriva.org/pl/forja/49/


Dziękczynnej: znajdujemy się w
osobliwej świątyni; można byłoby
powiedzieć, że nawą główną jest
miasteczko studenckie, a ołtarzem —
Biblioteka Uniwersytecka. Tam
maszyny wznoszą nowe budynki; a u
góry niebo Navarry… Czyż to
porównanie nie potwierdza wam, w
sposób plastyczny i trudny do
zapomnienia, że codzienne życie jest
prawdziwym miejscem waszej
chrześcijańskiej egzystencji? Dzieci
moje, tam gdzie są wasi bracia, tam
gdzie są wasze dążenia, wasza praca,
wasze miłości, tam jest miejsce
waszego codziennego spotkania z
Chrystusem. To właśnie wśród spraw
najbardziej prozaicznych na tej
ziemi, powinniśmy uświęcać się,
służąc Bogu i wszystkim
ludziom» (Rozmowy, 113)

Po tym teologicznym wyjaśnieniu
udziału pracy ludzkiej w dziele
stworzenia i odkupienia, w kolejnych
artykułach powrócimy do innych

https://escriva.org/pl/conversaciones/113/
https://escriva.org/pl/conversaciones/113/


nauk świętego Josemarii i omówimy
je. Zobaczymy, jak praca ludzka,
zwykłe czynności i powołanie do
Opus Dei wzajemnie się przenikają,
wyznaczając konkretny sposób
uczestnictwa w misji Słowa
Wcielonego: jako dzieci w Synu.

Cykl ten jest koordynowany przez
prof. Giuseppe Tanzella-Nitti. Ma też
innych współpracowników, z których
niektórzy są profesorami na
Papieskim Uniwersytecie Świętego
Krzyża (Rzym).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/droga-ku-stuleciu-5-praca-
miedzy-stworzeniem-a-odkupieniem/

(12-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/droga-ku-stuleciu-5-praca-miedzy-stworzeniem-a-odkupieniem/
https://opusdei.org/pl-pl/article/droga-ku-stuleciu-5-praca-miedzy-stworzeniem-a-odkupieniem/
https://opusdei.org/pl-pl/article/droga-ku-stuleciu-5-praca-miedzy-stworzeniem-a-odkupieniem/

	Droga ku stuleciu (5): Praca, między stworzeniem a odkupieniem

