
opusdei.org

Doświadczenie
pustyni

Życie Jezusa nie było wolne od
trudności. Zanim rozpoczął
swoją publiczną służbę, spędził
czterdzieści dni postu i pokuty
na pustyni, gdzie cierpiał
pokusy ze strony diabła. To
doświadczenie może pokazać
nam sposób postrzegania
trudności jako okazji do
dojrzewania w naszym
chrześcijańskim powołaniu.

03-02-2024



Fabuła dobrego filmu często ma
momenty kryzysowe. Gdyby bohater
nie musiał mierzyć się z problemami,
być może byłaby to monotonna i
przewidywalna historia. Ale to
właśnie te zwroty akcji sprawiają, że
film jest ekscytujący. Widz
obserwuje, jak aktor przechodzi
przez różne niepowodzenia, aż w
końcu osiąga to, czego tak bardzo
pragnął. A pod koniec tego procesu,
który miał swoje wzloty i upadki,
często będzie czuł się odmieniony: ta
sama postać, na początku filmu,
będzie inna niż na końcu.

W historii każdej osoby występują
również sytuacje kryzysowe i
konfliktowe. Nie ma biografii bez
chwil bólu, zwątpienia czy
zmęczenia. Tak więc, wraz z dobrymi
chwilami, te okoliczności są również
okazją do wzrastania w ideałach,
które inspirują nasze życie. Sam
Jezus pragnął przeżyć podobne
doświadczenie: spędził czterdzieści



dni w głodzie i pragnieniu na
pustyni, gdzie cierpiał pokusy ze
strony diabła (por. Mt 4, 1-11).

Wybierając, kim chcemy być

Po tym, jak Chrystus ujrzał
objawienie Parakleta i miłości Ojca
nad wodami Jordanu, został
wyprowadzony przez tego samego
Ducha na pustynię, „aby był kuszony
przez diabła” (Mt 4, 1). Zamiast
odnieść łatwy sukces przed tłumami
nad Jordanem, wolał przygotować
swoje życie publiczne poprzez
słodko-gorzkim smak opuszczenia i
próby. „Również Jezus był kuszony
przez diabła, i towarzyszy nam,
każdemu z nas, w naszych pokusach.
Pustynia symbolizuje walkę z
pokusami zła, aby się uczyć
wybierania prawdziwej wolności.
Jezus w istocie przeżywa
doświadczenie pustyni tuż przed
rozpoczęciem swojej misji
publicznej. Właśnie przez tę walkę



duchową potwierdza On
zdecydowanie, jakim Mesjaszem
chce być”[1].

Poprzez pokus, które mogą pojawić
się w codziennym życiu, my również
możemy zdecydowanie potwierdzić,
kim chcemy być. Jeśli Bóg je
dopuszcza, to właśnie po to, abyśmy
mogli odkryć naszą prawdę i oczyścić
naszą miłość, aby nasze pragnienia
zmierzały ku Niemu. „Walka
chrześcijanina jest nieustanna,
ponieważ w życiu wewnętrznym ma
miejsce ciągłe zaczynanie i
rozpoczynanie od nowa, które nie
pozwala nam na pełne pychy
wyobrażanie sobie, że jesteśmy
doskonali. Nieuniknione jest
spotykanie na swojej drodze wielu
przeszkód. Gdybyśmy nie natrafiali
na przeszkody, nie bylibyśmy
stworzeniami z krwi i kości. Zawsze
będziemy mieć namiętności, które
będą nas ciągnąć w dół, i zawsze
będziemy musieli się bronić przed



tymi mniej lub bardziej
gwałtownymi porywami”[2].

Pan nie zostawia nas samych. W tym
samym czasie, gdy doświadczamy
pokus, możemy liczyć na wyciągniętą
ku nam rękę Jezusa, który nas
podtrzymuje. Dzięki tym próbom
możemy lepiej zrozumieć, kim
chcemy być i swobodnie wybierać
ideały, które nas poruszają. Chrystus
rozumie nas lepiej niż ktokolwiek
inny, gdy odczuwamy dylemat
między tym, kim chcemy być, a
pozornym dobrem, które dana próba
stawia w naszym zasięgu. Sposób, w
jaki On przeżywał doświadczenie
pustyni, może pomóc nam spojrzeć
na pokusy bardziej realistycznie: to
nie przez uleganie im lub dialog z
nimi znajdziemy pokój, ale przez
zdecydowane przyjęcie miłości, która
inspiruje nasze życie.

Wsłuchując się w głód



Jako prawdziwy człowiek, po
czterdziestu dniach ścisłego postu i
głębokiej modlitwy, Jezus odczuwa
głód. Nie jest to jednorazowy apetyt,
ani zwykła ludzka potrzeba: to głód
przetrwania. Nasz Pan jest na
granicy swoich ludzkich sił. Możemy
sobie wyobrazić Go wyczerpanego,
Jego wzrok wędrujący po jałowym i
bezkresnym krajobrazie, aż
zatrzymuje się na kilku małych,
odległych skałach. A wyobraźnia,
która zawsze przekształca potrzebę
w marzenia, być może poprowadziła
Go ścieżkami Jego miłych
wspomnień, kiedy to jadł proste, ale
smaczne potrawy, które z taką
miłością przygotowywała dla Niego
Matka. Właśnie w takiej sytuacji na
scenie pojawił się kusiciel: «Jeśli
jesteś Synem Bożym, powiedz, żeby
te kamienie stały się chlebem» (Mt 4,
3).

Adam i Ewa ulegli innej insynuacji
diabła, gdy dali się uwieść pięknu



owocu drzewa, zamiast komunii z
Bogiem (por. Rdz 3, 1-6). Lud Izraela
również popadł w rozpacz na
pustyni z powodu braku pożywienia,
gdy z nostalgią wspominał warzywa,
które jadł jako niewolnik w Egipcie
(por. Lb 11, 5). Jest to próba, która
ostatecznie prowadzi nas do
medytacji nad hierarchią w naszym
sercu i zadania sobie pytania, co tak
naprawdę liczy się w życiu.
„Przezwyciężenie pokusy
podporządkowywania Boga sobie i
własnym interesom lub zepchnięcia
Go do kąta i nawrócenie się na
właściwą hierarchię priorytetów,
dając Bogu zaszczytne miejsce, jest
drogą, którą każdy chrześcijanin
musi zawsze podążać z uporem”[3].

Kiedy potrzeba wydaje się domagać
swoich praw, Jezus pokazuje
prawdziwe źródło swojego pokoju,
to, o czym wie, że czyni go
szczęśliwym: „Nie samym chlebem
żyje człowiek, lecz każdym słowem,



które pochodzi z ust Bożych” (Mt 4,
4). Chrystus nie zaprzecza, że jest
głodny. Ale nie chce go zaspokajać
byle jakim pokarmem, ale tym, co Go
głęboko zaspokaja: wiernością
powołaniu do odkupienia wszystkich
ludzi. „Moim pokarmem jest
wypełnić wolę Tego, który Mnie
posłał, i wykonać Jego dzieło” (J 4,
34), powie swoim uczniom przy innej
okazji.

Pan ukazuje, że kiedy pojawia się
pokusa, pierwszym krokiem jest
rozpoznanie jej jako takiej.
Zachowywanie się tak, jakby nic się
nie działo, udawanie, że tak
naprawdę nie jest się głodnym, może
wywołać ukryte napięcia, które
stopniowo sprawia, że pragniemy i
oczekujemy tego, co początkowo
zostało odrzucone. Dlatego Bóg
zaprasza nas do słuchania głodu w
naszym sercu, abyśmy nie wypełniali
go pierwszymi lepszymi kamieniami,
jakie napotkamy. Poprzez



doświadczenie naszej potrzeby
możemy zrozumieć przesłanie.
Uświadamiamy sobie, że Pan nie
chce, abyśmy zaspakajali ten głód
owocami z drzewa lub warzywami z
Egiptu, ponieważ nie są one w stanie
go zaspokoić Jego propozycja w
obliczu tej potrzeby polega raczej na
tym, abyśmy wypełnili nasze serca
tym, co jest naprawdę ważne w
naszym życiu: miłością do Boga i
miłością do innych.

Przyjmowanie Bożej woli

Diabeł się nie poddaje. Jezus
Chrystus pozwala mu kusić się
jeszcze mocniej, abyśmy jeszcze
wyraźniej doświadczyli Jego
utożsamiania się z wolą Ojca i Jego
głębokiej bliskości z grzesznym
człowiekiem. Kusiciel zabiera Jezusa
na szczyt świątyni. Wiatr uderzał w
Jego odsłoniętą i zmęczoną twarz;
Jego stopy ledwo utrzymywały ciężar
Jego ciała, słaniającego się ze



zmęczenia. Jego oczy, które za kilka
miesięcy będą gorzko płakać nad
mieszkańcami świętego miasta,
przeszyją miłością każdy dach i
zajrzą w każdy zaułek. Czy nie byłby
to dobry moment, aby ujawnić swoją
prawdziwą tożsamość w całej jej
wyrazistości? Przenikliwy głos diabła
nagle przerywa gęstą ciszę na
wysokości. «Jeśli jesteś Synem
Bożym, rzuć się w dół, jest przecież
napisane: Aniołom swoim rozkaże o
tobie, a na rękach nosić cię będą, byś
przypadkiem nie uraził swej nogi o
kamień» (Mt 4, 5).

Pod wpływem insynuacji węża Adam
i Ewa stali się podejrzliwi wobec
Boga. Dlaczego nie chce, abyśmy jedli
z tego drzewa? Podczas czterdziestu
lat na pustyni Izraelici również byli
podejrzliwi wobec wolności, którą
zaoferował im Pan. Czy nasza
niewolnicza przeszłość nie była
lepsza niż ta wolność pełna
cierpienia? W każdej pokusie istnieje



perspektywa nieobecności Boga, Jego
bezsilności lub oddalenia. Być może
jest on pamiętany jako towarzysz z
przeszłości, który kiedyś był blisko,
ale nie jest już realny. Czasami łatwo
jest rozpoznać Pana, gdy wszystko
idzie dobrze, ciesząc się cudami
Edenu lub kontemplując cuda,
których dokonał, aby uwolnić Izrael
z niewoli. Ale kiedy pojawiają się
problemy, wydaje się, że te znaki
zanikają: tęsknimy za nadzwyczajną,
wyraźniejszą manifestacją Bożej
bliskości. Możemy wtedy pomyśleć,
że jeśli nie zbawi nas natychmiast,
nie jest tak dobrym Ojcem, jak sobie
wyobrażaliśmy.

Jezus ponownie doświadczył
podobnej pokusy na krótko przed
swoją śmiercią, kiedy jeden ze
złodziei powiedział do Niego: «Czy Ty
nie jesteś Mesjaszem? Wybaw więc
siebie i nas» (Łk 23, 39). Jest to
rozumowanie zgodne z
przytłaczającą logiką: Jeśli naprawdę



możesz wszystko, uwolnij się z tej
sytuacji i ocal nas. Z drugiej strony,
postawa drugiego złodzieja jest inna:
«My przecież - sprawiedliwie,
odbieramy bowiem słuszną karę za
nasze uczynki» (Łk 23, 41). Nie
buntuje się przeciwko losowi, który
go czeka, ale akceptuje swoją
sytuację. Dlatego nie błaga Pana, by
zmienił rzeczywistość lub rozwiązał
wszystkie jego problemy już teraz,
ale raczej uznaje Jego królewskość i
prosi Go, by o nim nie zapominał:
„Wspomnij na mnie, gdy przyjdziesz
do swego królestwa” (Łk 23, 42). Jego
modlitwa nie była żądaniem - pokaż
mi, że jesteś Zbawicielem - ale aktem
oddania się w ręce Mesjasza -
„Chcesz tego, Panie? Ja również tego
chcę!”[4].

«Ale jest napisane także: Nie będziesz
wystawiał na próbę Pana, Boga
swego» (Mt 4, 7). Chrystus odrzucił
drugą pokusę na pustyni - a także
pokusę skierowaną do Niego na



krzyżu - przyjmując jeszcze mocniej
wolę Ojca: zgadza się, aby zbawienie
dokonało się zgodnie z Jego wolą. Nie
chciał go testować ani szukać
skrótów, aby złagodzić jego ból,
ponieważ wiedział, że szukał tylko
jego dobra, nawet jeśli czasami
trudno było je odkryć. „Kiedy
naprawdę zdasz się na Pana,
nauczysz się zadowalać tym, co cię
spotyka, i nie tracić pogody, jeżeli
sprawy nie idą tak, jakbyś chciał,
mimo że włożyłeś w nie cały swój
wysiłek i zastosowałeś odpowiednie
środki… Bo «pójdą» tak, jak Bogu
będzie to odpowiadało”[5].

Wolność od idoli

Na Jezusa czeka jeszcze ostatnia
próba. Diabeł, przebiegły i wytrwały,
zabiera Go na bardzo wysoką górę, z
której widać wiele królestw świata,
całą chwałę i moc ludzi. Czyż nie był
Królem wszechświata? Czyż nie
przyszedł, aby zjednoczyć wszystkie



ludy i narody w królestwie dzieci
Bożych? Jeden gest, kusiciel mógł
wypełnić swoją misję: «Dam Ci to
wszystko, jeśli upadniesz i oddasz mi
pokłon» (Mt 4, 9). Ale kolana Jezusa
nie ugięły się.

Adam i Ewa, nie ufając Bogu, woleli
ustanowić siebie bogami. Również
Izraelici, w swej męczącej wędrówce
przez pustynię, czasami decydowali
się na budowanie własnych bóstw,
na miarę swoich iluzji i
odzwierciedlających ich własne
oblicza. Ilekroć człowiek nie ufa
swemu Ojcu, w końcu oddaje cześć
samemu sobie. I zamiast pokładać
nadzieję w tajemniczej, ale wiecznej
Bożej mocy, decyduje się zadowolić
własną przemijającą chwałą,
jakkolwiek małą i łatwo zanikającą.
Diabeł nie może zaoferować nam
dzisiaj „wszystkich królestw
świata” (Mt 4, 8), ale oferuje nam
małe królestwa, których możemy
skrycie pragnąć w naszych sercach, i



przekonuje nas, że to uczyni nas
wystarczająco szczęśliwymi, aby
dalej iść. W ten sposób ubóstwiamy
rzeczywistości, które nie są Bogiem,
ale „łańcuchami, które zniewalają”.

Pan stworzył nas tak, aby nasze
pragnienia były skierowane ku
Niemu. Zostaliśmy stworzeni, aby
dzielić Jego Bożą naturę - jak Adam i
Ewa, i być szczęśliwymi - i jak
Izraelici poszukujący na pustyni. A to
oznacza posiadanie umiejętności
uwalniania się od idoli, którzy
dewaluują drogę do spełnienia.
„Dynamizm pożądania jest zawsze
otwarty na odkupienie. Nawet wtedy,
gdy podąża ścieżkami, które
prowadzą na manowce, gdy podąża
za sztucznymi rajami i wydaje się
tracić zdolność do tęsknoty za
prawdziwym dobrem. Nawet w
otchłani grzechu nie gaśnie ta iskra,
która pozwala człowiekowi
rozpoznać prawdziwe dobro,
zasmakować go i w ten sposób



wyruszyć w górę, w czym Bóg, z
darem swojej łaski, nigdy nie
pozbawia go swojej pomocy. Co
więcej, wszyscy potrzebujemy
kroczyć drogą oczyszczenia i
uleczenia pragnień. Jesteśmy
pielgrzymami w drodze do naszej
niebieskiej ojczyzny, do pełnego,
wiecznego dobra, którego nic nie
będzie w stanie nam odebrać. Nie
chodzi o stłumienie pragnienia, które
istnieje w sercu człowieka, ale o
uwolnienie go, aby mogło osiągnąć
swój prawdziwy szczyt”[6].

Pycha podpowiada nam, że nie
potrzebujemy Naszego Pana. Ale
Jezus nie daje się zwieść mirażowi
przedstawionemu mu przez diabła.
Wie, że na obrzeżach Jerozolimy, na
Kalwarii, bramy raju zostaną
ostatecznie otwarte. Z krzyża nauczy
nas, na czym polega prawdziwe
szczęście: oddać życie z miłości. «Idź
precz, szatanie! Jest bowiem
napisane: Panu, Bogu swemu,



będziesz oddawał pokłon i Jemu
samemu służyć będziesz» (Mt 4, 10).

***

Święty Mateusz kończy swój opis
kuszenia, wskazując, że diabeł
odszedł, a aniołowie przyszli służyć
Jezusowi (por. Mt 4, 11). Czasami siły
diabła wydają się niezwyciężone.
Napięcia, którym poddaje ludzi,
mogą wydawać się nieskończone. To
jest właśnie to, czego szuka:
pozbawić nas nadziei i sprawić,
byśmy uwierzyli, że jedynym
wyjściem jest poddanie się temu, co
on proponuje. Wręcz przeciwnie,
sposób, w jaki Jezus doświadcza
pokusy, pokazuje nam, że takie
podejście jest błędne i że zwycięstwo
jest możliwe. W końcu „diabeł jest
wielkim kłamcą, ojcem kłamstwa.
Wie, jak dobrze mówić, potrafi nawet
śpiewać, aby nas zwieść. Jest osobą
pokonaną, ale porusza się jak
zwycięzca. Jego światło jest jasne jak



fajerwerki, ale nie trwa, gaśnie,
podczas gdy światło Pana jest
delikatne, ale trwałe”[7].

Chrystus może pomóc nam przyjąć
pokusy ze spokojem i przezwyciężyć
strach w chwilach zwątpienia i
słabości, ponieważ wie, że żadne
działanie diabła nie przewyższy
ludzkiej siły wspomaganej łaską (por.
1 Kor 10, 13). W żadnym momencie
Jezus nie wchodzi w dialog z
kusicielem, wyobrażając sobie, co by
się stało, gdyby przyjął którąkolwiek
z jego propozycji. Zamiast tego
odrzuca go zdecydowanie,
podejmując stanowczą decyzję. W
ten sposób odpowiada na diabelskie
propozycje: wybiera dobro, które ten
próbuje przed Nim ukryć. Nie chce
karmić się chlebem, ale Bożym
słowem. Nie chce wystawiać Boga na
próbę, ale ufa Mu. Nie chce królestw
tego świata, lecz jedynie służyć
swemu Ojcu.



W ten sposób Ewangelia ukazuje
nam Pana jako „nowego Adama,
który pozostaje wierny tam, gdzie
pierwszy Adam uległ pokusie. Jezus
doskonale wypełnia powołanie
Izraela: w przeciwieństwie do tych,
którzy prowokowali niegdyś Boga
przez czterdzieści lat na pustyni (por.
Ps 95, 10), Chrystus objawia się jako
Sługa Boży całkowicie posłuszny woli
Bożej”[8]. Zwycięstwo naszego Pana
nad kusicielem jest również dla
naszego dobra: „Nie takiego bowiem
mamy arcykapłana, który by nie
mógł współczuć naszym słabościom,
lecz doświadczonego we wszystkim
na nasze podobieństwo, z wyjątkiem
grzechu” (Hbr 4, 15). Chrystus „nie
tylko jako Bóg zna słabość naszej
natury, ale także jako człowiek
doświadczył naszych cierpień,
chociaż był bez grzechu. Ponieważ
jest dobrze zaznajomiony z naszą
słabością, jest w stanie udzielić nam
potrzebnej pomocy, a sądząc nas,



wyda wyrok, mając na uwadze tę
słabość”[9].

Po tym epizodzie Jezus rozpocznie
swoją publiczną działalność. W ciągu
tych czterdziestu dni na pustyni
chciał wzmocnić swojego ducha
przed odkupieńczą misją, która
będzie trudna i wymagająca.
Pustynie, przez które możemy
przejść w naszym życiu - pokusy,
kryzysy, niepowodzenia - mogą
również służyć jako bodziec do
dojrzewania naszego
chrześcijańskiego powołania i mogą
być momentem łaski. Chrystus
pomoże nam przejść przez nie idąc z
nami ramię w ramię. Wiedzmy, że na
każdej pustyni ukrywa się Bóg.

[1] Franciszek, Anioł Pański, 7 III 2022.

[2] To Chrystus przechodzi, 75.

[3] Benedykt XVI, Audiencja, 13 II
2013.

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/angelus/2022/documents/20220306-angelus.html
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/75/
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130213.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130213.html


[4] Droga, 762.

[5] Bruzda, 860.

[6] Benedykt XVI, Audiencja 7 XI 2012.

[7] Franciszek, Homilia, 8 V 2018.

[8] Katechizm Kościoła Katolickiego,
539

[9] Teodoret z Cyru, Interpretatio ad
Hebraeos, ad loc

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/doswiadczenie-pustyni/
(27-01-2026)

https://escriva.org/pl/camino/762/
https://escriva.org/pl/surco/860/
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121107.html
https://opusdei.org/pl-pl/article/doswiadczenie-pustyni/
https://opusdei.org/pl-pl/article/doswiadczenie-pustyni/

	Doświadczenie pustyni

