
opusdei.org

Domowa atmosfera
— szkoła miłości

Pragnąc osiągnąć wzrost
miłości, każda rodzina musi
starać się rozszerzać swoją
zdolność dawania i
otrzymywania.

26-01-2019

I. Rodzina wychodząca: dawać i
otrzymywać

Rodzina to komórka otwarta na
służbę społeczeństwu. Nie jest to
zamknięta, odległa instytucja, o ściśle
prywatnym charakterze. Katechizm



Kościoła Katolickiego mówi, że:
„Rodzina jest podstawową komórką
życia społecznego. Jest naturalną
społecznością, w której mężczyzna i
kobieta są wezwani do daru z siebie
w miłości i do przekazywania życia.
Autorytet, stałość i życie w
związkach rodzinnych stanowią
podstawy wolności, bezpieczeństwa i
braterstwa w społeczeństwie.
Rodzina jest wspólnotą, w której od
dzieciństwa można nauczyć się
wartości moralnych, zacząć czcić
Boga i dobrze używać wolności.
Życie rodzinne jest wprowadzeniem
do życia społecznego”[1]. Zgodnie z
tym możemy powiedzieć, że rodzina
jest naturalnym środowiskiem
miłości.

Ta miłość, właściwa dla małżonków,
to pragnienie, żeby druga osoba
funkcjonowała dobrze, a nie
jakkolwiek. Dlatego że cię kocham,
pragnę twojego dobra i szczęścia.
Wraz z pojawieniem się dzieci miłość



między małżonkami wzrasta, ulega
pomnożeniu i objawia się w
pragnieniu dobra dla każdego
dziecka, w pragnieniu dla dzieci tego,
co najlepsze, pod każdym względem:
fizycznym, emocjonalnym,
duchowym itd. Jednakże rodzina nie
ogranicza się do samej siebie, lecz
wykracza poza swój własny teren i
włącza się w społeczeństwo — co
więcej, bez rodziny nie ma
społeczeństwa. Miłość, która zaczęła
istnieć między małżonkami, a
następnie przeszła na ich dzieci, jest
również powołana do rozszerzania
się. Wszyscy zasługują na to, by
uczestniczyć w miłości, która
promieniuje z rodziny i która
objawia się w pragnieniu dobra.

Pragnąc osiągnąć wzrost miłości,
każda rodzina musi starać się
rozszerzać swoją zdolność dawania i
otrzymywania. Niekiedy występuje
skłonność do zrywania głębokiej
jedności dawania-otrzymywania.



Skutkiem jest rozpad rodziny,
ponieważ wydaje się, że „…dawanie
to rzecz rodziców, otrzymywanie to
rzecz dzieci. W sumie powstaje zbiór
ludzkich istot słabo połączonych
rodzinną miłością: pełni poświęcenia
rodzice, mniej lub bardziej
nieodpowiedzialne dzieci… Jedni i
drudzy powinni dawać i
otrzymywać. Przede wszystkim 
dawać, ponieważ każda osoba jest
sumą tego, co daje innym. Następnie
— otrzymywać, żeby dawać więcej,
żeby dawać lepiej”[2]. Jak mówi
Enrique Rojas: „Miłość nie jest
egoistyczna. Jej jedynym punktem
odniesienia jest druga osoba. Miłość
kończy z życiem w samotności”.
Jednakże miłość tę należy 
skonkretyzować. Na ten temat
wypowiada się Papież Franciszek:

„Zważcie, że miłość (…) nie jest
miłością z telenoweli! Nie, to coś
innego! Miłość chrześcijańska ma
zawsze pewną cechę: konkretność



(…). Sam Jezus, kiedy mówi o miłości,
mówi nam o rzeczach konkretnych:
nakarmić głodnych, odwiedzać
chorych...”.

Papież podsuwa nam dwa kryteria. 
Pierwsze mówi, że miłość polega
bardziej na czynach niż na słowach.
Powiedział to sam Jezus. Nie każdy,
który Mi mówi „Panie, Panie” — to
znaczy ten, który dużo mówi —
wejdzie do Królestwa Niebieskiego,
lecz ten, kto spełnia wolę Bożą. W
związku z tym jest to zaproszenie do
„konkretnego” postępowania
poprzez spełnianie Bożych
uczynków. A zatem pierwszym
kryterium jest miłowanie czynami,
nie tylko słowami. Drugie kryterium
jest następujące: w miłości ważniejsze
jest dawanie niż otrzymywanie.
Człowiek, który miłuje, daje: daje
życie, daje rzeczy, daje czas, oddaje
samego siebie Bogu i bliźnim.
Natomiast człowiek, który nie miłuje
i jest egoistą, zawsze pragnie



otrzymywać. Zawsze pragnie osiągać
korzyść[3].

Dzisiaj jest wiele osób
potrzebujących pomocy z powodu
najróżniejszych okoliczności, takich
jak głód, emigracja, wojny,
nadużycia, przemoc i terroryzm.
Wiele osób zostało poszkodowanych
przez katastrofy naturalne, są ludzie
prześladowani za swoją wiarę,
cierpiący z powodu dramatu aborcji i
eutanazji, młodzież nie mogąca
znaleźć pracy, starcy żyjący w
samotności. Każda z tych
rzeczywistości funkcjonuje w taki
czy inny sposób obok nas, dzień po
dniu, i to właśnie tam każdy
człowiek, każda rodzina są powołani
do bycia czynnikiem pomocy i
zmiany na rzecz najbardziej
potrzebujących.

Jak mówi Sobór Watykański II,
„rodzina jako taka otrzymała od
Boga posłannictwo, by stać się



pierwszą i żywotną komórką
społeczeństwa. Wypełni ona to
posłannictwo, jeżeli przez wzajemną
miłość swych członków i przez
modlitwę wspólnie zanoszoną do
Boga okaże się niejako domowym
sanktuarium Kościoła; jeżeli cała
rodzina włączy się w kult liturgiczny;
jeżeli wreszcie rodzina świadczyć
będzie czynne miłosierdzie i popierać
sprawiedliwość oraz inne dobre
uczynki, służąc wszystkim braciom
znajdującym się w potrzebie. Spośród
różnych rodzajów apostolstwa
rodzinnego zasługują na
wyszczególnienie następujące:
adoptowanie opuszczonych dzieci,
gościnne przyjmowanie przybyszów,
pomoc w prowadzeniu szkół,
służenie radą i pomocą materialną
młodzieży, pomaganie narzeczonym,
by lepiej przysposobili się do
małżeństwa, udział w katechizacji,
wspieranie małżonków i rodzin
przeżywających trudności
materialne lub moralne,



zapewnienie starcom nie tylko
niezbędnych środków do życia, ale
także słusznego udziału w owocach
postępu gospodarczego”[4].

W tym Jubileuszowym Roku
Miłosierdzia jawi się przed nami
nowa szansa, żeby żyć rodzinną
miłością i w konkretny sposób
wyrażać miłość do potrzebujących.
Zbiór uczynków miłosierdzia oferuje
nam możliwość otwarcia się na
innych, dawania siebie innym.
Papież Franciszek wzywa nas,
żebyśmy na nowo odkryli uczynki
miłosierne względem ciała: głodnych
nakarmić, spragnionych napoić,
nagich przyodziać, podróżnych w
dom przyjąć, chorych nawiedzać,
więźniów pocieszać, umarłych
grzebać. A także, abyśmy nie
zapominali o uczynkach
miłosiernych względem duszy:
wątpiącym dobrze radzić,
nieumiejących pouczać, grzeszących
upominać, strapionych pocieszać,



urazy chętnie darować, krzywdy
cierpliwie znosić, modlić się do Boga
za żywych i umarłych. „Miłosierdzie
to nie pobłażliwość czy zwykły
sentymentalizm”. Przeciwnie — to
przejaw nieskończonej Miłości Boga
do każdego i ludzka konkretyzacja
miłości bliźniego.

Jest tak dlatego, że rodzina jest
powołana do bycia „szkołą hojności”.
To znaczy, że w rodzinie „człowiek
uczy się, że własne szczęście zależy
od szczęścia drugiej osoby, odkrywa
wartość spotkania i dialogu,
bezinteresowne oddanie i hojną
służbę”.

„Dzieci, które w swoim domu widzą,
jak zawsze poszukuje się dobra
wspólnego rodziny i jak jedni
poświęcają się dla innych, uczą się
stylu życia opartego na miłości i na
hojności. Jest to przeżycie, które
pozostawia niezatarty ślad. Dzieci
wzrastają, wiedząc, że życie w



społeczeństwie to nie tylko
otrzymywanie, ale otrzymywanie i
dawanie”[5].

II. Dawanie siebie we własnej
rodzinie

Bardzo często — i tak należy
postępować — kierujemy spojrzenie
ku dalekiej rzeczywistości, pragnąc
czynić dobro: dajemy pieniądze,
czas, pracę, zapominając być może,
że to najbliżsi są naszym
podstawowym i najważniejszym
polem działania. Nie tylko w
stosunku do współmałżonka i dzieci,
ale w stosunku do starszych już i być
może chorych rodziców
wymagających specjalnej opieki, w
stosunku do krewnych mających
różne potrzeby, w stosunku do
bliskich przyjaciół potrzebujących
naszej rady, w stosunku do
znajomych, których widzimy i z
którymi regularnie obcujemy, a
którzy chwilowo potrzebują domu,



obecności przyjaciela itd. Dla
chrześcijańskich małżonków ich
pierwszymi „peryferiami” jest
własna rodzina, gdzie być może
znajdują się ci, którzy najbardziej
potrzebują ich pełnego miłości daru.
Później dopiero jest cały świat, w
którym można starać się „zagłuszyć
zło obfitością dobra”, jak lubił
mawiać św. Josemaría[6].

Powracając do kwestii osób starszych
w rodzinach, zasługują one — tak
samo jak dzieci — na szczególną
troskliwość, bez względu na to, czy
chodzi o rodziców, czy też o innych
bliskich krewnych, którzy z powodu
upływu lat potrzebują szczególnej
opieki. Coraz bardziej zwiększa się
długość życia, niemniej nie doszło do
podobnego postępu w dziedzinie
opieki nad osobami starszymi, które
często są uważane za trudny do
zniesienia ciężar albo jeszcze coś
gorszego w przypadku tych, którzy z
powodu określonych okoliczności są



opuszczeni i porzuceni. W stosunku
do każdego z nich musimy być
uprzejmi, cierpliwi, oddani, oferować
im nasz czas, naszą miłość i pomoc w
ich potrzebach, a także uczyć nasze
dzieci postępowania w ten sam
sposób. Jutro to one być może będą
musiały opiekować się swoimi
rodzicami i jeżeli nie widziały, nie
przeżyły tego w dzieciństwie, nie
będą umiały albo nie będą chciały się
tym zająć. Rodzina jest miejscem,
gdzie najsłabsi znajdują pomoc i
ochronę. Dlatego jest najlepszym
środowiskiem do opieki nad
starszymi. Na ten temat mówił
Benedykt XVI: „Jakość społeczeństwa,
czy można by tak rzec cywilizacji,
mierzy się także tym, jak traktowani
są ludzie starsi i jakie zajmują miejsce
w życiu wspólnoty”.

To dawanie siebie tym, którzy są
blisko, jeżeli odbywa się z miłości,
jest dokonywane z radością przez
tych, którzy wiedzą, że są dziećmi



Bożymi, przeznaczonymi do
szczęścia, a szczęście człowiek
znajduje jedynie wówczas, kiedy
czyni dobro.

Carolina Oquendo Madriz

tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Katechizm Kościoła Katolickiego,
2207.

[2] Oliveros F. Otero (1988), La
felicidad en las familias, Loma
Editorial, México.

[3] Por. Papież Franciszek, Homilia w
Domu Świętej Marty, 9 stycznia 2014
r.



[4] Dekret Apostolicam Actuositatem
(18 listopada 1965 r.), 11.
Podkreślenie autorki.

[5] María Lacalle Noriega (2015), La
dimensión pública de la familia. En:
Nicolás Álvarez de las Asturias (Ed.), 
Redescubrir la familia, Palabra,
Madrid.

[6] Św. Josemaría, Bruzda, 864.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/domowa-atmosfera-szkola-
milosci/ (05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/domowa-atmosfera-szkola-milosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/domowa-atmosfera-szkola-milosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/domowa-atmosfera-szkola-milosci/

	Domowa atmosfera — szkoła miłości

