
opusdei.org

Dojrzały owoc
tożsamości

Tożsamość wykuwa się przez
całe życie. W ostatnim tekście z
serii “Kształtowanie
osobowości” ukazujemy, że
celem kształtowania naszej
kruchej tożsamości jest
upodobnienie się do Boga.

06-05-2017

Kim pan jest?… Podczas rozmowy o
pracę, odprawy na lotnisku,
surfowania po internecie i w wielu
innych okolicznościach jesteśmy
proszeni o podanie danych



osobowych, takich jak imię i
nazwisko, data urodzenia, zawód,
obywatelstwo…, wzrost, waga i kolor
oczu… Możemy nawet wskazać
niektóre cechy naszego sposobu
bycia: jestem dobrym lub złym
sportowcem, mam skłonność do
tycia, jestem zręczny lub niezdarny,
jestem optymistą lub pesymistą,
jestem człowiekiem nieśmiałym lub
wylewnym i gadatliwym. Ale czy nie
jest tak, że zawsze pozostaje jeszcze
coś do powiedzenia na temat tego, 
kim jestem rzeczywiście?

Na pierwszych stronach niniejszej
książki czytaliśmy o tym, że dojrzały
chrześcijanin ma wzniosły, czysty i
harmonijny projekt życia, oświetlony
jego powołaniem dziecka Bożego.
Poznanie tego projektu i uczynienie
go własnym jest tym, co pozwala
nam lepiej określić samych siebie.
Kolejne rozdziały pozwalały nam
zrozumieć proces wzrastania i
dostrzec oznaki dojrzałości, która



obejmuje działanie Ducha Świętego
w naszych duszach. Na początku, w
trakcie i na koniec tego procesu
nasza tożsamość zawsze jest w
trakcie stawania się, niczym diament,
który szlifierz obrabia powoli, żeby
nadać mu blask, a tym samym,
większą wartość. Już jako dzieci
wiemy, kim jesteśmy, i znamy część
planu, chociaż równocześnie
wszystko pozostaje do zrobienia...
Stopniowo ten projekt rozwija się,
uzyskujemy większą świadomość
naszej wartości i misji w świecie,
dajemy nazwę ograniczeniom i
zdolnościom, odkrywamy to, co
dobre i złe u innych.

Na początku to nasi rodzice decydują
za nas o tym, jak mamy mieć na imię,
jak się odżywiać, w co wierzyć i jaką
szkołę wybrać… W okresie
dojrzewania umacnia się to, co nas
wyróżnia, a na następnych etapach
rozwijają się skrzydła do lotu
niezależnego, chociaż nie samotnego.



Na koniec naszego ziemskiego
istnienia życie, które było
wypełnione sensem, zamyka się
pełną tożsamością, zamienioną już w
klejnot. W ten sposób ręka Boga
kreśli linie naszego życia i pełnię
osiąga szkic naszej historii, którą
próbujemy napisać na Ziemi.
Otwiera się przed nami prawdziwa
historia: odnajdziemy po stokroć (Mt
19, 29), wszystko to, co miłowaliśmy, i
wszystkich tych, których
miłowaliśmy.

Celować w środek tarczy

Jeżeli chcemy trafić do celu, musimy
celować wysoko i na wprost, niczym
łucznik, który wypuszcza strzałę.
Musimy widzieć przed sobą ideały i
ku nim się kierować. Osoba dojrzała
będzie próbowała o nich pamiętać
przed podjęciem się każdego zadania
albo zanim poweźmie decyzję. W ten
sposób nie pomyli środków z celem.
Dlatego że wie, kim jest i dokąd



zmierza, nie da się zwieść pozorom
szczęścia łatwych przyjemności ani
iluzji niezależności kogoś, kto
akceptuje tylko własny osąd. Chcąc
dobrze „trafić”, osoba dojrzała będzie
korzystać z doświadczenia kogoś, kto
wskaże, jak mocno trzeba naciągnąć
cięciwę, jak trzymać łuk, jak skupić
się na tym, co istotne. Z zewnątrz
ktoś może powiedzieć nam, dokąd
docierają nasze strzały i poprawiać
nas miłym i pewnym głosem: wyżej,
bardziej na prawo, bardziej na lewo,
uwaga na wiatr… To właśnie próbują
robić rodzice, dobrzy wychowawcy i
przyjaciele, kapłan albo ktoś, kto
doradza nam w naszym
chrześcijańskim życiu.

Posłuszeństwo, z jakim przyjmiemy
zarówno sugestie kogoś, kto nas
kocha, jak też poruszenia Boga w
duszy, to klucz do upragnionego celu.
Aby trafić do celu, musimy celować
w środek tarczy, ale możemy ulec
rozproszeniu i popatrzeć w



jakiekolwiek inne miejsce, nie
zważając na sygnały i ostrzeżenia. A
zatem nie wystarczy poznać projekt:
trzeba dołożyć starań, żeby
poszukiwać go w każdej chwili, być
wytrwałym i prosić o pomoc.

Tak wiele razy nie udaje nam się
zmienić tego, co się nam przydarza
ani zmodyfikować naszego sposobu
bycia. Niemniej postawa wobec tych
ograniczeń może być bardzo
zróżnicowana, a od niej w dużej
części będzie zależeć radość, jaką
będziemy odczuwać i którą
będziemy mogli przekazywać innym.
Styl naszych reakcji, formy działania
i postępowania naznaczają naszą
osobowość. Każda myśl i pragnienie,
słowa, gesty, spojrzenie i uśmiech
napełniają się powietrzem, którym
oddychamy. I to „powietrze” popycha
nas do tego, żeby rozpoczynać dzień i
każde zajęcie, mając na uwadze
koniec. In omnibus respice finem,
mówi starożytna dewiza



heraldyczna: we wszystkim patrz
końca. W pracy, w odpoczynku,
ożywieni czy śpiący jesteśmy zawsze
ci sami, mamy jedną tożsamość,
która nie ulega zniszczeniu i której
ukrywanie nie miałoby sensu. Strach
przed pokazaniem się takimi, jacy
jesteśmy, byłby właśnie objawem
chwiejnej tożsamości. Chrześcijanin
postrzega Boga jako Ojca i nie
przejmuje się tym, czego oczekuje od
życia, tak bardzo jak tym, czego Bóg i
życie oczekują od niego[1].

Jeżeli często zadajemy sobie pytanie,
czego chce od nas Bóg, i staramy się
Mu podobać, stajemy się bardziej
sobą: mężczyzną lub kobietą.
Zyskujemy na spójności: nie tylko
wiemy, kim jesteśmy, ale wiemy, jak
postępować we wszelkich
okolicznościach. Nasza tożsamość
dojrzewa w zajęciach i wzrasta
razem z naszymi osobistymi
cechami. Jesteśmy szczęśliwi, że
jesteśmy sobą i że robimy to, co



robimy. Relacja z Bogiem pozostaje
naznaczona synostwem i ufnością,
nawet gdy stajemy w obliczu
osobistych słabości lub spraw,
których nie rozumiemy. Nasz
„chrześcijański dokument
tożsamości” jest zbieżny z
"dokumentem" Jezusa, a jego cechą
wyróżniającą jest również Jego
krzyż[2]. Znając Chrystusa,
poznajemy lepiej samych siebie.
Patrząc na Chrystusa, dzięki Jego
potężnej pomocy, trafimy do celu.

Pewny wzór modlitwy „Ojcze nasz”

Jezus jest naszym wzorem, ze swoim
życiem i swoimi naukami. Od Niego
otrzymujemy nazwę chrześcijan i
naszą własną modlitwę „Ojcze nasz”,
która jest doskonałym wzorem do
kształtowania naszego życia i
naszego charakteru. Modlitwa „Ojcze
nasz“ wskazuje nam to, o co
powinniśmy prosić, i porządek, w
jakim powinniśmy to czynić, a także



zaspokaja pragnienia naszej
uczuciowości. Przeżycia, lektury,
obrazy, które przechwytuje
siatkówka naszego oka, dają nam
impuls albo nas hamują. Liczne są
czynniki, które sprawiają, że idziemy
do przodu, albo sprowadzają nas z
właściwej drogi. Modlitwa prowadzi
nas pośród tej złożoności, w chwili
zapisywania każdego dnia nowej
stronicy życia.

Odmawialiśmy wielokrotnie „Ojcze
nasz“, ale za każdym razem możemy
na nowo przeżyć chwilę zdumienia.
Uznajemy, że mamy Ojca, który jest w
niebie, nie na zewnątrz czy daleko,
ale również bardzo blisko nas. I nie
mówimy mój, tylko nasz, ponieważ
bycie ludźmi oznacza życie w relacji
z innymi. Prosimy Go, żeby święciło
się Jego imię. On, który nie
potrzebuje niczego, chce być znany,
czczony, upragniony i uwielbiany,
ponieważ tylko w ten sposób zostaje
nasycony głód ludzkości[3].



Dalej prosimy: przyjdź Królestwo
Twoje. Osobisty projekt zostaje
oświetlony tym dążeniem, które staje
się rzeczywistością w Chrystusie, w
Jego łasce, która działa w nas, i
prowadzi nas do wiecznej chwały.
«Tożsamość chrześcijańska, będąca
owym chrzcielnym przytuleniem,
które jako dzieciom przekazał nam
Ojciec, budzi w nas tęsknotę, jak w
marnotrawnych – a umiłowanych w
Maryi – synach, za innym uściskiem
Ojca miłosiernego oczekującego na
nas w chwale»[4]. Bądź wola Twoja,
jako w niebie, tak i na ziemi: spraw,
żebyśmy wzrastali ku Tobie —
fundamentowi i celowi naszej
tożsamości. Sukces lub porażka,
radości lub krzywdy są wówczas
postrzegane z tej perspektywy.

Uznajemy samych siebie za
stworzenia potrzebujące dóbr
materialnych, chleba naszego
powszedniego. Poza tym, na wyższej
płaszczyźnie, ten chleb odnosi się do



Eucharystii, samego Jezusa, który
zaprasza nas do przyjęcia go.
Podczas Mszy Świętej, po
zakończeniu Modlitwy
Eucharystycznej, kapłan zwraca się
do wiernych, mówiąc: ośmielamy się
mówić… i wówczas odmawia z
pozostałymi modlitwę, której
nauczył nas Pan. Powszedniego —
dzisiaj i teraz jest chwila, żeby
skłonić się ku Niemu, żeby nastroić
swoje życie i grać Bożą muzykę, żeby
przebaczać i nie chować uraz.

W pewnym kraju, w którym jest
niewielu wierzących, podczas lekcji
miejscowego języka dla
cudzoziemców, nauczycielka
zapytała chrześcijańskiego ucznia:
„Co robi Bóg?”, kiedy chciała
wyjaśnić znaczenie słowa „karać”.
Uczeń znalazł się w kłopotliwej
sytuacji, ponieważ, choć
stwierdzenie nauczycielki wydawało
mu się niesprawiedliwe, nie mówił
wystarczająco biegle tym językiem,



żeby udzielić obszernych wyjaśnień.
W każdym razie, ku zaskoczeniu
obecnych na sali, udało mu się użyć
słów: „Bóg przebacza”. My prosimy
Boga, żeby uczynił nas uczestnikami
tej tak bardzo właściwej Mu cechy,
dzięki której jesteśmy do Niego
podobni. Czy można nie usłuchać
słów, które wyszły z Jego ust: odpuść
nam nasze winy, jako i my
odpuszczamy naszym winowajcom?

Na koniec mówimy: i nie wódź nas na
pokuszenie, ale nas zbaw ode złego.
Pragniemy, żeby Bóg napełnił nas
swoją miłością, swoim
miłosierdziem, które nie polega tylko
na przebaczaniu nam, ale również
na pokazywaniu nam
niebezpieczeństw na drodze. Bóg
wskazuje nam, przy pomocy swojego
Kościoła, czego należy unikać.
Błogosławieństwa z Kazania na
Górze szczegółowo ukazują program,
który jest wymagający, ale który
równocześnie jest programem



dobrego i pogodnego życia. Na
zasadzie kontrastu grzech nie tylko
obraża Boga, ale szkodzi nam i
zabiera nam pokój, ponieważ dzieli
nasze serce, natomiast «nikt nie
może dwom panom służyć» (Mt 6,
24). Dlatego powinniśmy być
wdzięczni za to, że ktoś radzi nam,
gdzie postawić stopę, żeby wejść
bezpiecznie na górę i w czym
pokładać nasze nadzieje, żeby
zostały one zaspokojone. Przy
pomocy modlitwy nasza tożsamość
zapuszcza głębokie korzenie.
Odkrywamy, że nasze życie jest
ciągłym dialogiem z Bogiem. Bo
przecież jeżeli Bóg z nami, któż
przeciwko nam? (Rz 8, 31).

Postawić wszystko na jedną kartę

Nasze spojrzenie się wznosi ku górze,
nasze kroki postępują w stronę
nieba. Wiemy, że «Pan zażądał od
nas całej miłości, całego życia, całego
serca, całego rozumu. I trzeba



odpowiedzieć, umiejąc postawić
wszystko na jedną kartę, kartę
miłości Boga. Panie, miłuję Cię,
dlatego że pragnę Cię miłować»[5].
Chrześcijańska tożsamość wykuwa
się w odpowiedzi na to, co Bóg nam
daje i czego od nas żąda, w
podążaniu za własnym powołaniem.
Każde z naszych działań,
interpersonalne relacje — przyjaźń,
stosunki w pracy — muszą nosić tę
pieczęć. Tożsamość potrzebuje
spójności z wezwaniem, które
skierował do nas Pan.

Dojrzałość jest zadaniem, które nigdy
się nie kończy i dlatego formowanie
samego siebie jest nauką tego, w jaki
sposób żyć jako ktoś, kim naprawdę
się jest[6]. Ten, kto pragnie wygrać w
jakiejś grze albo w zakładzie, ma na
uwadze wiele czynników i zwykle
nadmiernie nie ryzykuje. Natomiast
w chrześcijańskim życiu zdajemy się
na Boga. Całe życie nabiera
znaczenia dzięki temu celowi: miłość



do Boga, niemożliwa bez skutecznej
miłości do bliźnich, czyni jednolitym
sposób postępowania. Kiedy
odkrywamy wyraźną misję, która
nas napełnia, dziękujemy temu, kto
nam ją ukazał, i pokładamy w Nim
nasze zaufanie. Dobrze zakorzeniona
tożsamość prowadzi do tego, żeby na
Niego postawić wszystko i na zawsze.
To właśnie jest «ryzykowna pewność
chrześcijanina»[7].

Celem naszego chrześcijańskiego
powołania jest utożsamienie się z
Chrystusem. Jeżeli jesteśmy spójni,
naturalni i prości, rozpoznamy Go,
ponieważ On chwali tych, w których
«nie ma podstępu» (J 1, 47).
Przeciwnie — «wszystko, co zawiłe i
skomplikowane, ustawiczne kręcenie
się wokół własnego ja tworzy wokół
nas mur, który często nie pozwala na
usłyszenie głosu Pana»[8].
Rozwijanie tożsamości to burzenie
tych murów, które jawią się jako
odmiany fałszywej pewności. To



eliminacja barier, oddalających nas
od innych ludzi i od Boga. W Jezusie
łączą się ziemia i niebo.
Utożsamienie się z Nim to
odnalezienie prawdy o nas samych.

Nadprzyrodzona tożsamość

Wszystko, co robimy — jedzenie,
praca, stosunki rodzinne i społeczne
— nosi pieczęć tego, co ludzkie, przy
znaczących podobieństwach w
najróżniejszych rasach i kulturach.
Tylko istota ludzka potrafi
przeobrażać swoje działania w gesty
pełne znaczenia. W niej błyszczy
piękno ciała i jego język, który chroni
ze wstydliwością — znak tożsamości
i przestrzeń wolności[9]. Tylko
człowiek zamienia popędy w
skłonności, ponieważ zna cel swoich
impulsów i jest w stanie nad nimi
panować. Nie daje się porwać ślepym
siłom, ale rządzi nimi przy pomocy
rozumu i woli. Tylko mężczyznę i
kobietę stworzył Bóg na swój obraz i



podobieństwo (por. Rdz 1, 26) —
uczynił ich osobami. Chciał, żeby
odbierały wychowanie i dojrzewały
stopniowo. Przede wszystkim zaś
chciał, żeby uczestniczyły w Jego
głębi — chciał wznosić na ludzkich
fundamentach nadprzyrodzoną
tożsamość.

Ta tożsamość nie izoluje, tylko
formuje się z innymi ludźmi i dla
innych ludzi, prowadzi nas do
zapomnienia o sobie samych i do
patrzenia na zewnątrz. Widzimy to u
niemowlęcia, które po kilku
miesiącach nie troszczy się już tylko
o własny palec. Rozpoznaje twarz
matki, uśmiecha się. Później
odkrywa, że nie jest jedynym
„królem“ na świecie, przestaje żądać
wszystkiego i mówić: „moje, moje“…
Nastolatek uczy się, że nie może
domagać się wszystkiego. Jeżeli chce,
żeby rodzice kupili mu rower,
czeka… i być może zachowuje się
lepiej przed swoimi urodzinami. W



ten sposób uczy się wartości
oczekiwania, które przygotowuje go
do prawdziwego oczekiwania,
pełnego optymizmu —
chrześcijańskiej nadziei. Stopniowo
pojawia się cały szereg duchowych
cech. Zdajemy sobie sprawę, że
wolność nie pociąga za sobą tylko
zdolności wyboru, ale również
odpowiedzialność: coś lub ktoś żąda
od nas odpowiedzi.

Rozwijanie własnej osobowości nie
polega wówczas zasadniczo na
doskonaleniu samego siebie, tylko na
rozwijaniu naszego otwarcia na
innych i na umacnianiu wszystkiego,
co możemy im dać. Zadanie
rozpoczyna się w domu, w rodzinie,
«w której panuje solidne i miłujące
zaufanie, i gdzie zawsze powraca
zaufanie mimo wszystko»[10]; gdzie
każdy mężczyzna i każda kobieta
wie, kim jest i co może zrobić dla
innych.



Zdziwienie wobec tak szczególnego
projektu wychodzi na spotkanie
pytaniu o sens istnienia: Kim jestem?
Nasza krucha tożsamość stworzeń
spoczywa na pełnej tożsamości, którą
posiada jedynie Bóg. Rozumieli to
dobrze nasi pierwsi bracia w wierze:
«chrześcijanie są w ciele, lecz żyją
nie według ciała. Przebywają na
ziemi, lecz są obywatelami
nieba»[11].

Wenceslao Vial

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Por. Viktor Frankl,Człowiek w
poszukiwaniu sensu, tłum.
Aleksandra Wolnicka, Czarna Owca,
Warszawa 2009.

[2] Por. Franciszek, Homilia w Domu
św. Marty, 26.11.2014.



[3] Por. Benedykt XVI, 
Homiliapodczas Mszy św. na
zamknięcie XXV Kongresu
Eucharystycznego Włoch, 11.09.2011.

[4] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii gaudium, 144.

[5] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 30.11.1960
(AGP, biblioteka, P01, 1969, s. 265).

[6]Por. R. Yepes, Fundamentos de
antropología. Un ideal de la
excelencia humana,Pamplona 1996.

[7] To Chrystus przechodzi, 58.

[8] Przyjaciele Boga, 90.

[9] Por. G. Derville, Amor y desamor.
La pureza liberadora, Rialp, Madrid
2015, str. 127-149.

[10] Franciszek, Adhortacja
apostolska Amoris laetitia, 115.

[11] List do Diogneta, 5 (PG 2, 1174).



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/dojrzaly-owoc-tozsamosci/
(06-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/dojrzaly-owoc-tozsamosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/dojrzaly-owoc-tozsamosci/

	Dojrzały owoc tożsamości

