
opusdei.org

Dobro i zło:
porządek moralny

Obecnie nikt nie podważa
konieczności większej troski o
nasz wspólny dom. Dlatego
niszczenie środowiska dla
osobistych korzyści jest
postrzegane jako akt egoizmu,
niesprawiedliwość i w
ostateczności jako zło moralne.

20-07-2019

Tak zwana «świadomość
ekologiczna» jest z dnia na dzień
coraz większa. Zdaliśmy sobie
stopniowo sprawę, że środowisko nie



wytrzymuje wszystkiego i łatwo
można stwierdzić negatywne skutki
niszczenia przyrody. Obecnie nikt
nie podważa konieczności większej
troski o nasz wspólny dom. Dlatego
niszczenie środowiska dla osobistych
korzyści jest postrzegane jako akt
egoizmu, niesprawiedliwość i w
ostateczności jako zło moralne. Nie
możemy używać przyrody w
jakikolwiek sposób, ponieważ,
pośród innych rzeczy,
ryzykowalibyśmy jej przyszłość.

Dzięki doświadczeniu i poważnym
badaniom środowiska naturalnego,
odkrywamy w przyrodzie jej
właściwą celowość i wewnętrzny
porządek – ze swoimi prawami,
rytmami i cyklami. Ten wewnętrzny
porządek jest jak «gramatyka», której
mamy się nauczyć i którą winniśmy
szanować, jeśli chcemy nawiązać
odpowiednią relację z naturą.
Mówiąc słowami Benedykta XVI,
«środowisko naturalne to nie tylko



materia, którą możemy dysponować
według własnych zachcianek, ale
wspaniałe dzieło Stwórcy,
zawierające w sobie „gramatykę”
wskazującą na celowość i kryteria
dla mądrego, a nie instrumentalnego
czy samowolnego korzystania z
niej»[1]. W ten sposób rozumiemy, że
nasza wolność nie ma charakteru
absolutnego i jest mierzona przez
szacunek wobec tego porządku
wpisanego w przyrodę. Co więcej,
chodzi o otrzymany dar, ponieważ
wiemy, że to nie my stworzyliśmy
świat i jego wewnętrzny porządek.
To prezent, o który powinniśmy
zadbać w sposób rozumny.

Gramatyka dla człowieka

W tym kontekście warto zatrzymać
się, aby przemyśleć pewną
rzeczywistość: byty ludzkie nie są
elementem sztucznym w tym
świecie; nie stworzyliśmy samych
siebie ani nie usytuowaliśmy się w



tym szczególnym otoczeniu –świecie
– decyzją naszej wolnej woli.
Jesteśmy częścią stworzenia. A jeśli
tak jest, to czyż nie jest czymś
spójnym, że człowiek ma również
wewnętrzny porządek i celowość,
pewną wewnętrzną «gramatykę»
która ukierunkowuje go do celu, i
który ma osiągnąć w sposób
rozumny i wolny?

Rozumiemy, że istnieje właściwy
sposób, aby dbać o zdrowie cielesne i
chronić ludzkie życie. Nie wszystko,
co wydaje się dobre, koniecznie
sprzyja zdrowiu; nie wszystkie
grzyby są jadalne. Ale w bycie
człowieka jest coś więcej niż troska o
zdrowie. W naszym sercu
odnajdujemy nieodparte pragnienie
szczęścia. Poprzez wiarę, my
chrześcijanie wiemy, że zostaliśmy
stworzeni na obraz i podobieństwo
Boga, który «jest Miłością» (1 J 4,8), i
dlatego, mamy jasność, że szczęście
ma związek z prawdziwą miłością i



w ostateczności, z Bogiem. W
rzeczywistości jest to coś, co nie jest
dla nikogo obce, ponieważ
doświadczenie pokazuje nam, że
wszyscy odkrywamy w nas
pragnienie miłości otrzymywanej i
dawanej. Mówiąc w sposób
obrazowy: «Nasze serce zawsze
zmierza w pewnym kierunku: jest
jak kompas szukający
ukierunkowania. Możemy je nawet
porównać do magnesu: musi się
czegoś trzymać»[2].

Wiele propozycji, wiele dróg

Na czym polega szczęście? Na
bogactwie, na przyjemności, na
rozrywce, na sukcesie zawodowym,
na miłości? I jaka jest dobra droga,
aby do niego dojść? Dzisiaj wiele
osób stwierdza z głębokim
przekonaniem, że nie istnieje jedna
prawda na temat dobra lub zła
działania biorąc pod uwagę ludzką
doskonałość. To co istnieje to prawdy



jednostki, «polegające na tym, by być
autentycznym wobec tego, co każdy
czuje w swym wnętrzu, prawdy
ważne tylko dla konkretnej osoby,
których nie można zaproponować
innym z tym zamiarem, by służyły
dobru wspólnemu»[3]. W ten sposób
«gramatyka» miłości i ludzkiego
szczęścia, wielka prawda dotycząca
działania moralnego, która w całości
ukierunkowuje życie osobiste i
społeczne ku szczęściu, życiu
spełnionemu, nie istniałaby i patrzy
się na nią z «podejrzliwością»[4].

A jednak, stwierdzamy, że chociaż
wszyscy szukają szczęścia, istnieje
wiele nieszczęścia na tym świecie.
Jest to postrzegane jako zło, to znaczy
jako brak dobra odpowiadającemu
człowiekowi. Nie wszystko to, co
człowiek kocha i uważa za klucz do
szczęścia jest tym w rzeczywistości, a
także nie wszystkie drogi, które
wydają się prowadzić do szczęścia
prowadzą do niego: istnieje obfitość



pozorów i lustrzanych odbić. Na
przykład, często widzi się szczęście w
przyjemnościach, w zdrowiu i
dobrym samopoczuciu lub w
posiadaniu bogactw, i ukierunkowuje
się odpowiednio własne działania. A
jednak, wiele osób wszystkich
czasów, które poszukiwały –i
osiągnęły– życie pełne przyjemności,
zdrowia i dobrego samopoczucia, a
także bogactw, przyznają z głębi
swojego serca, że są nieszczęśliwe.
Nie była to ich prawda na temat tego
co dla nich dobre? I czy działania
przez które dążyli do szczęścia nie
były dobre moralnie, ponieważ była
to ich prawda?

Jeśli moralność byłaby czymś
subiektywnym, co zmienia się w
zależności od osób, epok i
społeczeństw, nie byłoby czymś
nieodpowiednim, aby powrócić do
zezwolenia np. na niewolnictwo w
zależności od miejsc i okoliczności.
Nawet myślenie o tym powoduje



odrzucenie, a niemoralność
niewolnictwa to prawda moralna
niepodlegająca dyskusji; to prawda
osiągnięta po zwycięstwie nad
silnym oporem rozumu
zaciemnionego przez potężne
korzyści osobiste i zbiorowe.

Patrząc z innego punktu widzenia,
doświadczenie każdej osoby, która
cierpi na własnej skórze bolesne
skutki zła moralnego, może pomóc,
aby zrozumieć, że istnieje
prawdziwy, nie subiektywny
porządek moralny. Jak rozumnie
wytłumaczyć komuś, kto stracił pracę
i możliwość utrzymania rodziny
przez oszczerstwo, że tak naprawdę
kłamstwo nie jest obiektywnie złe?
Jak przekonać go, że jest złe dla niej
albo dla niego, ale może było
moralnie dobre dla tego kto skłamał,
ponieważ jest szczęśliwszy, lub
sprawiło dobro osobom trzecim?



Pewna intuicja wznosi się z tego co
najgłębsze: nieludzkim jest to, aby
nie istniała obiektywna prawda
dotycząca dobra i zła związana z
człowiekiem i najgłębszym
pragnieniem jego serca. «Zawsze
przychodzi taki moment, kiedy dusza
nie potrafi znieść tego dłużej, nie
wystarczają jej zwyczajne wymówki,
nie zadowalają jej kłamstwa
fałszywych proroków»[5]. To, co
oddala człowieka od drogi ku
prawdziwemu szczęściu, czyni mu
krzywdę, i dlatego jest to zło
moralne. Z drugiej strony, to co
prowadzi go tą ścieżką, to dobro.
Każda osoba ma przed sobą zadanie
nauczenia się i odróżnienia prawdy
na temat dobra i zła w stosunku do
miłości i szczęścia, i działać w
zależności od tego: to wyzwanie, aby
odkryć porządek moralny, albo
innymi słowy «gramatykę» miłości i
szczęścia.



Kto zna porządek moralny który
prowadzi do szczęścia?

Każdy powinien odnaleźć i przejść
drogę do szczęścia w sposób wolny,
poprzez jego własne sumienie. A
jednak, byłoby uciążliwe, gdybyśmy
musieli zaczynać od zera w
poszukiwaniu drogi do szczęścia.
Dzięki Bogu, prawo naturalne jest
«obecne w sercu każdego człowieka i
ustanowione przez rozum»[6] i jest
czymś do czego mamy bezpośredni
dostęp, ponieważ stanowi część
naszej natury. Co więcej, nikt nie jest
samotną wyspą, a refleksja na temat
tego, co czyni ludzkie życie
spełnionym i doskonałym –jak
osiągnąć szczęście– jest bardzo stara.
Każda osoba posiada siłę rozumu i
serca potrzebną do tych poszukiwań,
ale będąc realistami, jesteśmy także
świadomi, że często rozum jest
zaciemniony i wola staje się ofiarą
własnych korzyści i namiętności,
które deformują prawdę. Nie jest



łatwo utrafić w prawdziwy porządek
moralny, który prowadzi do ludzkiej
pełni. Odczuwa się krzyk bardzo
różnych propozycji, przyciągających
głosów, ale które nie zawsze
przekazują prawdę. Jak się w tym
wszystkim poruszać?

Jeśli ktoś chce odróżnić dobre wino
od słabego, może brać pod uwagę to,
co mówią znawcy, którzy jako owoc
doświadczenia i studiów osiągnęli
budzącą podziw zdolność, aby
odkryć dobre cechy wina. W
porządku moralnym dzieje się coś
podobnego. Jak mówił święty
Tomasza z Akwinu, «ten kto
zachowuje się w sposób prawy we
wszystkim posiada prawy osąd
dotyczący poszczególnych
przypadków. Tymczasem ten komu
brakuje prawości brakuje również
zdolności dobrego osądu: jak ten kto
jest przebudzony dobrze osądza
zarówno tego, kto jest przebudzony
jak i tego, który śpi; podczas gdy ten,



kto śpi nie ma dobrego osądu ani
wobec siebie ani na temat innych.
Dlatego, rzeczy nie są takie, jakie
wydają się temu kto śpi, ale jak
wydają się temu, kto jest
przebudzony»[7].

Wielki skarb, jaki posiadają dzięki
wierze chrześcijanie, aby przekazać
go całej ludzkości, to
nieporównywalny do czego innego
kompas i mapa na temat porządku
moralnego, które pozwalają dobrze
wybrać drogę miłości i szczęścia.
Chodzi o porządek stworzony przez
tego, który posiada «copyright»
miłości i szczęścia: samego Boga,
twórcę człowieka i świata. W Panu
Jezusie, Synu Bożym, który stał się
człowiekiem Bóg «objawia w pełni
człowieka samemu człowiekowi i
okazuje mu najwyższe jego
powołanie»[8]. Życie Pana Jezusa –
Ewangelia– łączy się z intuicjami i
doświadczeniami ludzkiego serca.
Nie zawiera jedynie wspaniałej



wskazówki na temat prawdziwej
miłości i szczęścia, ale przede
wszystkim pokazuje przykład i
mądrość Pana Jezusa, który nauczał i
przeszedł drogę szczęścia i
towarzyszy każdej osobie powołanej
do życia: «Dałem wam bowiem
przykład, abyście i wy tak czynili, jak
Ja wam uczyniłem (…). Wiedząc to
będziecie błogosławieni, gdy według
tego będziecie postępować» (J
13,15.17).

Prawdy dotyczące porządku
moralnego, którego objawienie w
pełni dokonało się w Chrystusie,
zostały przyjęte i są przekazywane
przez wieki poprzez nauczanie Ojca
Świętego i pozostałych następców
apostołów –biskupów. Ich zadanie
polegało na zachowywaniu depozytu
wiary i moralności otrzymanego od
Pana Jezusa, i przekazaniu go
nienaruszonego z pokolenia na
pokolenie. W ten sposób Kościół
przekazuje światu pewną



«gramatykę» ludzkiego zachowania i
czyni to, pomimo otrzymywania
mocnych nacisków, aby zmienić to
nauczanie. Jest to coś, co widzimy z
pełną jasnością w naszych czasach,
np. w sprawach, które dotyczą
małżeństwa, miłości i seksualności.

Oprócz nauczania Magisterium,
Kościół ukazuje przede wszystkim
nieporównywalne świadectwo życia
wielu tysięcy mężczyzn i kobiet,
którzy przez całą historię starali się
żyć zgodnie z tym porządkiem
moralnym. Są to osoby, które
osiągnęły ludzką doskonałość życia –
taką miłość i szczęście– która
powoduje zachwyt świata i której nie
można zaprzeczyć. Nie zapominając
o słabościach, które wynikają z
niespójności wobec życia Chrystusa
wielu chrześcijan, Kościół jest
renomowaną «fabryką» osób
świętych, jak święta Teresa z Kalkuty,
święty Maksymilian Kolbe albo jak
niedawno beatyfikowana Guadalupe



Ortiz de Landázuri, których życie
pokazuje pewność i głębokie
człowieczeństwo porządku
moralnego przeżywanego i
nauczanego przez Jezusa Chrystusa.
Kto nosi w sobie pewien niepokój ze
względu na pewne zagadnienie
etyczne nie powinien lekceważyć
faktu, że porządek moralny
proponowany przez Kościół, jest
najbardziej wypróbowany –i
trwający przez najdłuższy czas– w
wielu kulturach świata, dając
dowody swojej zdolności kontaktu z
głębią ludzkiego serca w kontekstach
kulturowych i społecznych
zadziwiająco różnych pomiędzy
sobą.

W końcu, kiedy Kościół wypowiada
się w sprawach dotyczących
społeczeństwa –np. na temat
pewnych ustaw– czyni to jedynie
wtedy, kiedy w grę wchodzą godność
ludzkiego życia, sprawiedliwość lub
inne ważne dobra. Kościół absolutnie



nie dąży do zniesienia sprawiedliwej
autonomii rzeczywistości doczesnych
ani narzucania tego co myśli tym,
którzy nie podzielają jego wiary.
Uczestniczy w dialogu i ukazuje
swoje doświadczenie etyczne,
ponieważ historia ludzkości
pokazuje, że ludzki rozum «musi być
stale oczyszczany, gdyż jego
zaślepienie etyczne, wynikające z
przewagi interesu i władzy, która go
zaślepia, jest zagrożeniem, którego
nigdy nie można całkowicie
wyeliminować»[9]. W ostateczności
to, czego pragnie Kościół, to «służyć
formowaniu sumienia w polityce i
wpływać na to, aby rosła czujność na
prawdziwe wymagania
sprawiedliwości i równocześnie
gotowość do reakcji w oparciu o nie,
również gdy sprzeciwiałoby się to
osobistej korzyści»[10].

* * *



Dziś łatwo jest odczuć wezwanie, aby
dbać o nas samych i o świat, który
nas otacza. W rzeczywistości to
wezwanie jest związane z
powołaniem do miłości i szczęścia
właściwego człowiekowi.
Jakakolwiek osoba, która chce podjąć
na serio to głębokie pragnienie, może
znaleźć w Ewangelii Jezusa
Chrystusa, głoszonej w jego Kościele,
jasne wskazanie, odpowiednią
«gramatykę» aby nawiązać dialog z
ludzkim sercem i ze światem, który
nas otacza, w poszukiwaniu
prawdziwego szczęścia.

Gregorio Guitián

[1] Benedykt XVI, Enc. Caritas in
Veritate, 29 VI 2009, nr 48.

[2] Franciszek, Homilia w Środę
Popielcową, 6 III 2019.



[3] Francisco, Enc. Lumen fidei, 29 VI
2013, nr 25.

[4] Ibid.

[5] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 260.

[6] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1956.

[7] Św. Tomasz z Akwinu, In I Cor, c.
2, lect. 3, n. 118.

[8] Sobór Watykański II, Konst. 
Gaudium et spes, 7 XII 1965, nr 22.

[9] Benedykt XVI, Enc. Deus caritas
est, 25 XII 2005, nr 28.

[10] Ibid.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/dobro-i-zlo-porzadek-moralny/


pl/article/dobro-i-zlo-porzadek-moralny/
(05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/dobro-i-zlo-porzadek-moralny/

	Dobro i zło: porządek moralny

