
opusdei.org

Dobro dzieci:
odpowiedzialne
rodzicielstwo (I)

«Dziecko nie jest niczym innym,
jak owocem miłości
małżonków, zjednoczonych
intymnie w miłości Boga, który
stwarza duszę». Niniejszy
artykuł, jako jeden z cyklu
tekstów poświęconych miłości,
porusza temat dziecka jako
daru.

11-02-2016



Nic bardziej praktycznego niż
dobra teoria

Popularne powiedzenie głoszące, że
kto nie żyje tak, jak myśli, zaczyna
myśleć zgodnie z tym, jak żyje, wcale
nie wyczerpuje tematu ani nie
porusza tego, co w nim
najważniejsze.

Bo choć prawdą jest, że ci, którzy nie
próbują zmienić błędnej postawy,
często w końcu sięgają po jakąś
teorię, która ją usprawiedliwi, to nie
mniej prawdziwym jest, że
odpowiednia znajomość
najważniejszych prawd stanowi
najlepszą i najtrwalszą pomoc w
prawym postępowaniu.

Spośród owych prawd, żadna inna
nie oddziałuje na zachowanie tak
bardzo, jak dogłębne zrozumienie
tego, że każdy mężczyzna i każda
kobieta jest osobą. I żadna inna nie
wpływa tak skutecznie na stosunek



małżonków do siebie nawzajem i do
swoich dzieci.

Dlatego też spokojna refleksja
odnośnie tego, co oznacza być osobą,
nie tylko nie oddala nas od praktyki
wychowawczej, lecz doprowadza do
jej sedna, rozjaśniając jednocześnie
od wewnątrz najgłębsze znaczenie 
odpowiedzialnego rodzicielstwa.

Osoba i dziecko Boże

Odkrycie wartości osoby ludzkiej,
historycznie związane z
rozpowszechnianiem się
chrześcijaństwa, daje się odczuć w
całej okazałości, gdy odpowiadamy
na jedno zasadnicze pytanie: Jaka
musi być wartość każdego człowieka,
jeśli Słowo Boże zdecydowało się na
Wcielenie i Śmierć na krzyżu, by
przywrócić człowiekowi możliwość
radowania się Nim i z Nim przez całą
wieczność?



Prawda była równie
niezaprzeczalna, co podniosła i
zdumiewająca, zaś jej konsekwencje
tak w praktyce głębokie i dotykające
codziennego życia, iż pierwsi, którzy
ją dojrzeli, obawiali się, że nie będą
umieli stanąć na wysokości zadania
wobec takiej wspaniałości. Obawiali
się również, że mogliby zapomnieć,
choćby na chwilę, o imponującej
wielkości tych, którzy ich otaczali.

Pragnęli zatem mieć pewność, że
samo słowo, którego używali w
odniesieniu do innych ludzi, będzie
przywodziło na myśl niemal
nieskończoną wartość wszystkich
mężczyzn i kobiet, „każdego z nas”.

I to właśnie oznacza słowo osoba[1],
używane od tamtej pory, aby ich
określić: nieopisaną wielkość oraz
absolutną, niezastępowalną
wyjątkowość każdej istoty ludzkiej,
bezpośrednio związaną, dzięki łasce,
z faktem bycia dziećmi Bożymi.



Podążając za boskim wzorem

Filozofia i teologia potwierdzają to,
co ludzie dobrej woli przeczuwają,
zaś chrześcijanie wiedzą z całą
pewnością: jedynym, co może skłonić
Boga do aktu stworzenia, jest dobro
istot, które zamierza powołać do
życia, w szczególności osób; nie
zyskuje On nic, stwarzając nas,
ponieważ Jego Dobro jest
nieskończone i nic nie może go
powiększyć.

Mówiąc prościej, każda istota ludzka
jest bezpośrednim owocem Miłości
Boga, który pragnie dla niej tego, co
najlepsze.

A ponieważ nie istnieje nic
doskonalszego, niż sam Bóg, stwarza
On człowieka na swój obraz i
podobieństwo – czyni go zdolnym do
poznania i pokochania Go – a
poprzez łaskę przeznacza go do
ostatecznego zjednoczenia z Nim,
włączenia się w Jego własne życie, w



wieczny, mający jednoczącą moc
dialog poznania i miłości.

Odnosząc się do tego ostatecznego
stanu osiąganego przez człowieka,
św. Tomasz z Akwinu posługuje się
śmiałymi i jednocześnie głębokimi
określeniami: jako ludzie jesteśmy
wezwani do „dosięgnięcia” czy też
„dotknięcia” Boga (attingere Deum),
„przebóstwiając” się dzięki temu
uczestnictwu (participative dii).

Jeśli można opisać Boga jako
nieskończony, doskonały Akt Bożej
Miłości, będziemy całkowicie do
niego podobni wtedy, gdy na sam
koniec, prowadzeni łaską, także
przemienimy całe nasze „ja” w
wieczny i radosny akt Bożej miłości.

Przebóstwieni dzięki uczestnictwu w
Bożej naturze: oto nasze
przeznaczenie oraz najwyższa
oznaka naszej wielkości.



Jak „odpowiedzieć” na wielkość
naszych dzieci?

Na przekonaniu tym zostało
zbudowane – i nadal się na nim
opiera – to, co najlepsze w naszej
cywilizacji. Na tym samym
fundamencie, wzbogaconym i
uskutecznionym poprzez dialog z
Bogiem, należy budować wzajemną
relację małżonków oraz ich relację z
każdym dzieckiem.

Zawsze, w każdych okolicznościach,
odnosząc się do swoich dzieci ojciec i
matka powinni mieć na uwadze, że
mają do czynienia z osobą, oraz że
ich własna postawa i sposób
postępowania powinny 
odzwierciedlać tę wielkość cechującą
każdą osobę.

W swym najgłębszym znaczeniu
odpowiedzialne rodzicielstwo
wyznacza sposób zachowania
rodziców, odpowiadających – jako
osoby – na nieopisaną, niemożliwą



do przerysowania szlachetność
dzieci, które również są osobami.

Będąc czymś więcej niż ogólnie
pojętym szacunkiem, czy wręcz
uwielbieniem albo czcią, odpowiedź
ta zostaje należycie wyrażona
poprzez jedno słowo: miłość,
prawidłowo rozumianą jako
integralne, zdecydowane
poszukiwanie dobra ukochanej
osoby.

Współpracownicy Boga

Życie na ziemi zatem, bardziej niż
jako swego rodzaju próba, powinno
być postrzegane jako wspaniała
szansa dana nam przez Boga, by
doskonalić naszą zdolność do
miłości, tak abyśmy stawali się coraz
bardziej szczęśliwi już na tym
świecie oraz byśmy, pod koniec
naszej ziemskiej egzystencji,
zdoławszy poszerzyć granice naszych
serc, umieli „zmieścić” w naszej



duszy Boga i bardziej się Nim
radować przez całą wieczność.

Ojciec i matka zaś powinni
współpracować z Bogiem w tym
zadaniu w szczególny sposób,
wynikający z ich kondycji jako
rodziców.

Wzorem jest tu jak zwykle sam Bóg.
Tak jak Chrystus „unicestwił się” dla
naszego zbawienia, ukazując w ten
sposób nieskończoność Bożej miłości,
w wychowywaniu – które w zasadzie
nie jest niczym innym, jak
nauczaniem miłości – ojciec i matka
powinni umieć podobnie „zniknąć”
dla dobra każdego dziecka. Oznacza
to, że ich najbardziej szlachetne
zainteresowania, zdolności i
marzenia liczą się tylko w takim
stopniu, w jakim będą umieli bez
zastrzeżeń wykorzystać je do
realizacji planu Bożego dla każdego
ze swoich dzieci.



Innymi słowy w takim stopniu, w
jakim będą one pomocne dla każdego
z ich dzieci w odkrywaniu owego
planu – niepowtarzalnego, a jednak
zbieżnego z Bożym zamysłem wobec
każdej istoty ludzkiej – oraz w jakim
będą rozwijać i wspierać ich
wolność, by umiały same podążać w
stronę pełni Miłości, która powołała
je do istnienia i która ponownie
wzywa je, by dobrowolnie do Niej
wróciły.

Odpowiedzialni współtwórcy

Owo prawo – obowiązek wypływa,
jak już wspominałem, z ich kondycji
jako rodziców. Jak przypomina
również św. Tomasz z Akwinu, kto
przyczynił się do zaistnienia danej
rzeczywistości może, a nawet
powinien być zarazem sprawcą jej
rozwoju.

Dziecko nie jest niczym innym, jak
owocem miłości małżonków,
zjednoczonych w miłości Boga, który



stwarza duszę. Współpraca z Bogiem
w wychowywaniu każdego dziecka
jest zatem ich niezbywalnym
prawem. Jest to zarazem obowiązek,
z którego nikt nie może ich zwolnić:
właśnie ze względu na fakt bycia
rodzicami; ze względu na to, że są
współtwórcami.

Bóg jest samowystarczalny i nie
potrzebuje niczego ani nikogo, by dać
życie każdej istocie ludzkiej. Zechciał
nas jednak zaangażować do swojego
aktu stwórczego, będącego owocem
Jego nieskończonej Miłości, w
pewnym sensie podnosząc nas do
poziomu współtwórców.

I uczynił to na swój sposób, mając na
względzie własną wzniosłość oraz,
jeśli można tak to określić, wielkość
efektu swojego dzieła – człowieka –
zasługującego na to, by zawsze
traktowano go z miłością, szczególnie
w tym cudownym momencie, w
którym rozpoczyna swoje istnienie;



w momencie, bez którego nic innego
nie mogłoby się potem wydarzyć.

Z tego powodu, aby umożliwić
zaistnienie każdego nowego
człowieka, Bóg pragnął „czegoś”
równie wspaniałego: jeśli
nieskończona i wszechmogąca Boża
Miłość jest Tekstem opowiadającym i
rozpoczynającym życie człowieka –
Słowo Boże jest nieskończenie
potężne – jedynym kontekstem
dostosowanym do tej niezmierzonej
Miłości może być jedynie równie
wielki i wspaniały akt miłości.

Nawiązuję tu, jak łatwo można się
domyślić, do niezwykłego aktu, w
jakim w intymny sposób łączą się
mężczyzna i kobieta, którzy z miłości
oddali się sobie nawzajem na całe
życie.

Jak już wspominałem, ten zbiór
prawd, na które zwykle nie zwraca
się zbytnio uwagi, stanowi
nieodzowną bazę i horyzont, na



którego tle odcina się wyjątkowa
doktryna odpowiedzialnego
rodzicielstwa.

To, co zwykle się twierdzi w jej
ramach – a co będzie tematem
kolejnego artykułu – można
zrozumieć tylko w świetle godności
osób, które w najbardziej
bezpośredni sposób uczestniczą w
stwarzaniu i rozwoju każdej istoty
ludzkiej: Boga, samego dziecka oraz
każdego z rodziców.

Tomás Melendo

Z tej serii zobacz również: Dobro
dzieci: odpowiedzialne rodzicielstwo
(II)

[1] Przyp.tłum.: Wg jednej z teorii
lingwistycznych (autorstwa
Altheima), łacińskie słowo persona
(osoba) pochodzi od etruskiego 

https://opusdei.org/pl-pl/article/dobro-dzieci-odpowiedzialne-rodzicielstwo-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/dobro-dzieci-odpowiedzialne-rodzicielstwo-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/dobro-dzieci-odpowiedzialne-rodzicielstwo-ii/


phersu, które z kolei ma się
wywodzić od greckiego Persephone i
oznaczać „uosobienie boga”.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/dobro-dzieci-odpowiedzialne-

rodzicielstwo/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/dobro-dzieci-odpowiedzialne-rodzicielstwo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/dobro-dzieci-odpowiedzialne-rodzicielstwo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/dobro-dzieci-odpowiedzialne-rodzicielstwo/

	Dobro dzieci: odpowiedzialne rodzicielstwo ​(I)

