
opusdei.org

Dobre maniery

Dobre maniery to przede
wszystkim uprzejmość,
życzliwość, grzeczność i
wszystko, co z nimi związane są
młodszymi siostrami innych
większych cnót. Dla nich zaś
rodzina jest najlepszym
środowiskiem, gdzie można się
ich nauczyć, bez względu na
wiek.

11-11-2016

Uprzejmość, życzliwość, grzeczność i
wszystko, co z nimi związane są
młodszymi siostrami innych



większych cnót. A rodzina jest
najlepszym środowiskiem, gdzie
można się ich nauczyć, bez względu
na wiek.

Jeśli się przyjmie, że maniery
ewoluowały w czasie, czy że różnią
się w zależności od regionu, łatwo
można by dojść do wniosku, że są
czysto umowne, możliwe do
modyfikowania, i że swobodnie
można je przekraczać.

A jednak wydaje się, że to, co
najważniejsze w zakresie
uprzejmości, jest trwałe. Wszyscy
słyszeliśmy zdania takie jak: "jego
zachowanie wskazuje, że jest z
dobrej rodziny" lub "jak dobrze
wychowane dziecko!". A jeśli to do
nas skierowano takie słowa
prawdopodobnie czuliśmy się
zaszczyceni.

Ludzkie cnoty, będące fundamentem
tych nadprzyrodzonych, leżą u
podstaw zwyczajów i tradycji



narodów oraz tego, co zwykle
rozumiemy jako grzeczność lub
ogłada.

Zapewne nie można powiedzieć, że
uprzejmość, cecha osoby, z którą
miło się przebywa i rozmawia, jest
najważniejszą ludzką zaletą, ale
rodzi ona poczucie empatii, ciepła,
zrozumienia, które jest trudne do
wyjaśnienia lub okazania innymi
sposobami.

Grzeczność pokazuje nam coś, bez
czego nie można żyć w
społeczeństwie, uczy nas być ludźmi.
Uprzejmość, życzliwość, grzeczność i
to, co z nimi powiązane są młodszymi
siostrami innych, większych cnót.
Wyróżnia je to, że bez nich
współżycie między ludźmi byłoby
nieznośne. Ponadto, w praktyce,
osoba niegrzeczna i nieuprzejma
właściwie nie jest w stanie kochać.

Patrząc na Jezusa



Pewnie nie raz, gdy zachowaliśmy się
w sposób niewłaściwy przeszło nam
przez głowę pytanie: "Co o mnie
pomyśleli? Dlaczego to zrobiłem? Jak
kiepsko teraz wypadłem! ".

Ewangelia pozostawiła nam strony
opisujące dwie przeciwstawne
postawy: osoby dobrze postrzeganej
w swoim czasie, i grzesznicy[1].
Szymon faryzeusz wydał ucztę mając
na uwadze rangę zaproszonego
gościa - kogoś uznawanego za
proroka. Z pewnością omówił
wcześniej, jak ulokować
biesiadników, jak powinna zachować
się służba, jakie dania zaoferować i
jakie tematy zaproponować
Mistrzowi. Trzeba było dobrze
wypaść i przed otoczeniem, które się
liczyło, i przed głównym gościem. Ale
nie pomyślał o kilku szczegółach,
których Panu brakowało: „Widzisz te
kobietę? Wszedłem do twojego
domu, a nie podałeś Mi wody do
obmycia nóg. A ona obmyła mi stopy



łzami i wytarła włosami. Nie
pocałowałeś mnie na powitanie, a
ona, odkąd wszedłem, nie przestaje
całować moich stóp. Nie namaściłeś
mi głowy oliwą, a ona olejkiem
namaściła moje stopy."[2].

Na pierwszy rzut oka te drobiazgi
mogą wydawać się nieistotne. Jednak
Jezus, doskonały Bóg i doskonały
człowiek, zauważa ich brak. Święty
Josemaría, który przyglądał się z
dużą przenikliwością rzeczywistości
Wcielenia Syna Bożego,
przejawiającej się również w gestach,
niezauważalnych dla niezakochanych
oczu, mówił o tym fragmencie: Jezus
Chrystus przynosi zbawienie, a nie
zniszczenie natury; i uczymy się
od Niego, że to nie po
chrześcijańsku źle traktować
drugiego człowieka, istotę Bożą,
stworzoną na Jego obraz i
podobieństwo (por. Rdz 1, 26) [3].



Tu znajdujemy lekcję dla tych, którzy
chcą uświęcać się na różnych
drogach świata. Szczególnie
dlatego,że sama ludzka natura z jej
zdolnościami i możliwościami,
została wyniesiona przez Pana.

Nie ma takiej rzeczy, choćby
wyglądała na małą i nic nie
znaczącą, której nie można by
zanieść do Boga: Czy jecie, czy
pijecie, czy cokolwiek innego
czynicie, wszystko na chwałę Bożą
czyńcie[4].

Wszystkie nasze godne czyny zostały
już odkupione, a więc wszystkie,
wykonane w zjednoczeniu z Nim
mogą uczestniczyć w dziele
zbawczym. Cnoty są osobiste, należą
do osoby; ale jak to łatwo zauważyć,
osoba nie jest "bytem
wyizolowanym"; żyjemy w relacji ze
światem, współistniejemy z innymi:
jesteśmy niezależni, a jednak
zależymy od innych: pomagamy lub



przeszkadzamy. Jesteśmy wszyscy
ogniwami tego samego łańcucha
[5]. Cnoty mają również charakter
społeczny. Nie są po to, aby
błyszczeć, by promować egoizm, ale
ostatecznie służą innym. Dlaczego
czujemy się tak dobrze w
towarzystwie jednych osób, a gorzej
w towarzystwie innych?
Prawdopodobnie dlatego, że nas
słuchają, rozumieją, nie okazują
pośpiechu, dają pokój, nie są
nachalni, szanują nas, są dyskretni,
pytają w sposób delikatny.

.

Cnoty przy stole

Coraz częściej we wszystkich
warstwach społecznych staje się
regułą, że zarówno ojciec jak i matka
pracują poza domem. Obie pensje
często są niezbędne dla utrzymania
rodziny. Szczególnie w dużych
miastach staje się coraz trudniejsze
zgromadzenie razem całej rodziny,



gdy każdy ma inny harmonogram
zajęć, a odległości są ogromne. I
wiele matek sądzi, że całe szczęście,
dzieci mogą zjeść obiad w szkole.

Nieprawdą jest, że wcześniej, gdy
było łatwiej jeść razem, spotkania
rodzinne były zawsze cudowne.
Czasem dzieci się kłóciły, narzekały
na to, co dostawały do jedzenia, i
rodzice musieli je upominać, ale
łatwiej było wykorzystać możliwości,
które oferowało samo życie i
przekształcić małe porażki w
sytuacje formacyjne.

Ile razy staraliśmy się, przekształcić
codzienną kolację lub weekendowe
obiady w spotkanie rodzinne?
Istnieją już badania, gdzie chłopcy i
dziewczyny wskazują "rodzinny
posiłek" jako najważniejszą dla nich
czynność.

Bycie z ludźmi, którzy nas kochają,
dzielenie się z innymi, ma wartość
społeczną, uczy dawać się innym,



poprawia stosunki między członkami
rodziny, zapewnia rodzicom liczne
nieformalne chwile, które pozwalają
im lepiej zrozumieć własne dzieci i
przewidzieć potencjalne trudności.

Ile momentów wychowawczych,
które można wykorzystać: "czy
mogłabyś podać sól?", "umyj ręce
zanim usiądziesz do stołu", "siedź
prosto, i nie zakładaj nogi na nogę,
gdy jesz", "możesz pomóc bratu
nakryć do stołu?", "chleba się nie
wyrzuca", "trzymaj poprawnie
widelec", "pokrój mięso na małe
kawałki, i nie mów z pełnymi
ustami", "trzeba jeść nie tylko
żołądkiem, ale i głową, zjada się
wszystko, co się nałożyło na talerz,
czy smakuje, czy nie." "zupa do buzi,
a nie buzia do talerza", "nie siorb
kiedy pijesz", "nie jedz z łokciami na
stole".

Niektóre wskazówki są związane z
konkretnym miejscem, ale wiele jest



dość uniwersalnych. Takie
upominanie może wydawać się
przykre ale, gdy popatrzmy na nie
jako na naukę tego, jaki wzgląd
powinniśmy mieć na innych i
dbajmy o uprzejmość, higienę,
zauważanie rzeczy, które mogłyby
irytować innych.

Podczas posiłków można nauczyć się
podstawowych rzeczy, takich jak ta,
że jest uzasadnione służyć przy stole
zwracając uwagę na innych
biesiadników, czy że nie powinno się
jeść między posiłkami, aby lepiej
docenić to, co dla nas przygotowano.
Z drugiej strony wspólne jedzenie nie
jest tylko aktem społecznym, ale
również wyrazem kultury w ścisłym
tego słowa znaczeniu.

Słowo kultura, jak wielu autorów
wskazuje, jest związane z kultem.
Oddawanie czci Bogu, jest częścią
ludzkiej natury, która również
przekształca się w kulturę w formie



obrzędów i instytucji. Co za
wspaniały sposób oddać Panu
chwałę, gdy "rytuał" posiłku
poprzedzony jest modlitwą!, gdy
prosimy Boga o błogosławieństwo
dla naszej rodziny i
błogosławieństwo darów, jakie
otrzymujemy, gdy dziękujemy Panu
za chleb, który nam daje każdego
dnia, i gdy modlimy się za tego, kto
go przygotował.

Błogosławienie posiłków jest
zwyczajem pomagającym przyswoić
fakt, że Bóg jest ciągle blisko nas, i że
powinniśmy umieć dziękować za to,
co otrzymujemy, i szanować innych
ludzi w codziennym życiu.

Zachować wysoki ton

Przy stole i podczas uroczystości
rodzinnych, dzieci przygotowują się
do życia w społeczeństwie. Jest coraz
bardziej oczywiste, że motto
"wszystko jest dozwolone" nie
odpowiada rzeczywistości. Osoba,



której wszystko przeszkadza, lub
która o wszystko się kłóci jest trudna
do współpracy.

Osoba, która nie potrafi się dobrze
zaprezentować przed ludźmi,
wykazuje mały szacunek dla siebie i
innych, nie budzi zaufania,
przynajmniej nie na pierwszy rzut
oka. Poprawne wyrażanie się,
właściwe zabieranie głosu w
dyskusji, czekanie na swoją kolej
oraz umiejętne ubranie się do okazji,
wyrażają umiejętności społeczne.

To, co nas wynosi ponad pospolitość
bardziej niż moda, to styl. Posiadanie
stylu, klasy charakteryzuje się
zrównoważeniem, umiejętnością
pogodzenia skrajności i kontrastów, a
nie podążaniem za modą.

Styl stanowi część naszej osobowości.
Jest ważne umieć ubrać się stosownie
do okazji. Schludność polega nie tyle
na posiadaniu rzeczy drogich i



markowych, ale raczej na noszeniu
ubrań czystych i wyprasowanych.

I właśnie to dzieci wynoszą z domu
patrząc, jak ich rodzice dbają o
elegancję i stosowność w ubiorze.
Nie jest tym samym uroczysta
kolacja, co posiłek wśród przyjaciół
lub w gronie rodzinnym. Ma
znacznie, czy chodzimy po domu
byle jak ubrani, czy dbamy by
założyć szlafrok, gdy tylko
wstaniemy z łóżka.

Warto też planować wycieczki oraz
zwiedzanie dzieł sztuki, by rozwijać
zainteresowanie tematami
rodzinnymi, związanymi z
tradycjami religijnymi,
patriotycznymi, czy kulturalnymi.
Dzieci wtedy uczą się mówić nie
podnosząc głosu i nie krzycząc, a co
ważniejsze, uczą się słuchać i nie
przerywać rozmowy, nie narzucać
swoich poglądów i swoich żądań.



W rodzinie dbamy o siebie poprzez
małe gesty. Nikt nie powinien
chodzić źle ubrany, ani jeść byle jak.
Matki starają się zwykle przygotować
ulubiony posiłek dziecku, które
obchodzi jakąś rocznicę. Każdy gest
ma znaczenie, i zwraca uwagę na to,
czego inni potrzebują. Oferujemy
wodę lub chleb innym zanim sami
się poczęstujemy. Dziękujemy za
każdy gest, gdyż wdzięczność
wzmacnia jedność i zgodę.

Po dobrym posiłku spożytym z
rodziną jesteśmy szczęśliwsi: nie
tylko odczuwając fizjologiczną
radość zdrowych zwierząt[6], ale
ponieważ podzieliliśmy się naszą
intymnością z tymi, których
najbardziej kochamy. Wzbogaciliśmy
się moralnie, osobiście. Zachowania,
o których czytamy powyżej
pomagają formować nasze wnętrze,
kierują nas wprost do Boga i do
innych. Dojrzała kobieta i mężczyzna
są zakotwiczeni w rzeczywistości,



dlatego starają się prawdziwie
cieszyć z tego, co mają. Nauczyli się
szanować siebie, być panami swojego
ciała i duszy. Zachowują się
naturalnie, ostrożnie i adekwatnie do
sytuacji. Są wytrwali w przyjaźni, w
pracy, w celach, które sobie obrali,
gdyż nie tylko są w stanie brać, ale
również dawać. Nauczyli się być
hojnymi i wstają każdego dnia jak
słońce exultavit ut gigas ad
currendam viam, weseli jak
bohater, aby przebiec drogę [7], z
dobroczynnym humorem, który
uszlachetnia wszystko, czego
dotknie.

J.M. Martín

Dobre maniery (PDF)

--------------------------------

[1] Por. Łk 7, 36 ff.

[2] Łk 7, 44-46.

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Dobre%20maniery20150520-110934.pdf


[3] Św. Josemaria, Przyjaciele Boga,
nr 73.

[4] 1 Kol 10, 31.

[5] Św. Josemaria, Przyjaciele Boga,
nr 76.

[6] Por. Św. Josemaria, Droga, nr 659.

[7] Ps 19, 6.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/dobre-maniery/ (23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/dobre-maniery/
https://opusdei.org/pl-pl/article/dobre-maniery/

	Dobre maniery

