
opusdei.org

Dar przyjaźni

Tekst z rozdziału z książki
Juana Luisa Lordy, "Humanizm
dobra niewidzialne".

22-07-2019

1. Skarb

Klasycy uważali przyjaźń za jedno z
najwspanialszych dóbr.
Dysponujemy licznymi
świadectwami na ten temat. Na
przykład słyszymy od Sokratesa:
„Zdaje mi się, na psa, że raczej, niż
posiąść skarby Dariusza wolałbym
znaleźć przyjaciela. (...) Tak mi jakoś



potrzeba przyjaźni” [i]. Arystoteles:
„Przyjaźń jest jednak nie tylko czymś
koniecznym, ale też czymś moralnie
pięknym; bo chwalimy tych, co
skłonni są do zawierania przyjaźni, a
posiadanie wielkiej ilości przyjaciół
uchodzi powszechnie za coś
pięknego” [ii]. „Święte i czcigodne
imię” – mówił Owidiusz [iii]. Cyceron
wyznawał: „Poza mądrością bogowie
nie ofiarowali ludziom niczego
lepszego: bez przyjaźni nie ma
godnego życia ludzi wolnych” [iv], a
podczas trudnych dla niego
okoliczności mówił: „Obecnie niczego
tak bardzo nie potrzebuję jak osoby,
której mógłbym zawierzyć to, co
mnie najbardziej martwi, kogoś
rozsądnego, kto będzie mnie
szanował i z kim będę mógł w
zaufaniu rozmawiać bez udawania” 
[v]. Seneka: „Nic jednak nie sprawia
tak wielkiej radości, jak przyjaźń
serdeczna i wierna” [vi].



W Biblii natomiast czytamy: „Wierny
przyjaciel potężną obroną, kto go
znalazł, skarb znalazł. Za wiernego
przyjaciela nie ma odpłaty ani
równej wagi za wielką jego wartość.
Wierny przyjaciel jest lekarstwem
życia; znajdą go bogobojni” [vii].

Platon w jednym ze swoich dialogów
w Uczcie wkłada w usta Arystofanesa
stary mit o przyjaźni, który opowiada
o początkach człowieka. Powiada
zatem Arystofanes, że na początku
ludzie-dusze byli kuliści (starożytni
mieli wielką słabość formy kulistej,
ponieważ tę figurę uznawali za
doskonałą), ale ponieważ źle się
zachowali wobec bogów, za karę
zostali przecięci na pół. Dlatego
wszyscy chodzimy po świecie,
szukając tego, czego nam brakuje i co
nas uzupełnia. Choć później
przeniesiono obraz „połówki
pomarańczy” na małżeństwo, na
początku odnosił się on jednak do



przyjaźni, i to przyjaźni, która może
rozwinąć się także w małżeństwie.

Mit opowiada o intensywności
przyjaźni, która może doprowadzić
do takiego uczucia. Horacy – a potem
św. Ambroży – mówią o przyjacielu,
który będzie alter ego, „drugim ja” 
[viii]; Cyceron odnosił się do „połowy
mojego życia”, a św. Augustyn do
„bliźniaczej duszy”. Nie chodziło im
jedynie o retorykę, stało za tym
doświadczenie przyjaźni. W
szczególności św. Augustyn
opowiada nam o nieogarnionym
uczuciu, którym darzył przyjaciela z
lat swej młodości, oraz o
intensywności swego bólu, gdy
śmierć go od niego oddzieliła:
„Wtedy ból zamroczył moje serce. Na
cokolwiek patrzyłem, wszędzie
widziałem tylko śmierć. Rodzinne
miasto stało się dla mnie czymś
niemożliwym do zniesienia, dom
rodzinny – samym nieszczęściem.
Wszystko, co przedtem było nam obu



wspólne, teraz, bez niego, zmieniło
się w straszną mękę” [ix]. Dalej
jeszcze dodaje: „Dziwiłem się, że inni
śmiertelni ludzie żyją jeszcze, skoro
umarł ten, którego tak kochałem,
jakby nigdy nie miał umrzeć. A
zwłaszcza dziwiłem się, że po jego
śmierci żyję ja, który byłem połową
jego duszy. Trafnie to ktoś powiedział
o przyjacielu: «Połowa duszy mojej».
Odczuwałem to tak, że jego i moja
dusza były jedną duszą w dwóch
ciałach. Dlatego też przerażało mnie
życie, bo nie chciałem przez nie
kroczyć będąc tylko połową siebie” 
[x].

Przyjaźń jest jednym z
najwspanialszych darów życia
ludzkiego, prawdziwym prezentem,
błogosławieństwem, które jest czymś
niespodziewanym i niezasłużonym.
Francuski filozof i eseista Gabriel
Marcel rozwinął całą filozofię
„spotkania”. Twierdził, że coś z
wieczności musi zawierać się w tych



spotkaniach, w których rodziła się
przyjaźń, dostarczając nam tak
wzniosłego daru. Nie mogą być one –
myślał – dziełem zwykłego
przypadku.

„Starożytnym – mówi C.S. Lewis we
wspaniałym eseju – przyjaźń
wydawała się najszczęśliwszą,
najbardziej ludzką z miłości, koroną
życia i szkołą cnót. W porównaniu z
tym świat współczesny pomija ją
milczeniem” [xi]. Być może będzie
przesadą powiedzieć, że ją ignoruje,
gdyż istnieje szerokie pragnienie
przyjaźni. Wszyscy pragną
przyjaciół, ich posiadanie uważa się
za wielkie szczęście, ale nie wiadomo
zbyt dobrze, jak ich zdobyć. Wydaje
się to nieprzewidywalną loterią i
prawdopodobnie w jakiejś mierze
nią jest. Ale jest również coś do
zrobienia z naszej strony. Dlatego w
przyjaźni jest miejsce na sztukę jak w
każdej innej rzeczywistości, w której



pojawia się wolność. Warto na
chwilę się nad tym zastanowić.

Oceniając te świadectwa o przyjaźni,
powinniśmy pamiętać o dwóch
sprawach: po pierwsze, zacytowane
opinie reprezentują szczególną elitę
niezwykłych i mądrych ludzi, a po
drugie, nastąpiła pewna rewolucja w
postrzeganiu rozrywki. Świat
klasyczny był w istocie światem ludzi
wolnych, stanowiących mniejszość,
któremu służyła ogromna rzesza
niewolników. Niewolnicy
podejmowali prace, mające
zaspokoić potrzeby związane z
przetrwaniem, natomiast ludzie
wolni zajmowali się szlachetnymi
zadaniami: życiem publicznym i
rozrywką rozumianą jako
uprawianie ducha i poszukiwanie
mądrości. Zarówno dla jednej, jak i
drugiej grupy społecznej
towarzystwo przyjaciół było
nieocenione: z przyjaciółmi się
rozmawia, mogąc z nimi dzielić i



ulepszać punkty widzenia zarówno
w aktywności politycznej, jak w
mądrości życiowej. Z jakiegoś
powodu filozofia Platona została
zapisana w formie dialogów,
podobnie jak duża część dzieł
Cycerona czy Seneki.

Nasza cywilizacja stała się
cywilizacją rozrywki, nie z powodu
wzrostu liczby niewolników, lecz
dzięki sukcesywnemu
opanowywaniu materii i postępowej
mechanizacji procesów
produkcyjnych, które uwolniły nas
od ciężaru pracy manualnej i
służebnej. Większa część
społeczeństwa dysponuje znaczącą
ilością czasu wolnego, jeśli
weźmiemy pod uwagę „okruchy
dnia” – by wspomnieć słynną
powieść Kazuo Ishiguro – czy także
„okruchy tygodnia”, oficjalne
kalendarze świąt czy okresy
wakacyjne. Masowe pojawienie się
„czasu wolnego” wytworzyło



potrzebę wypełnienia go i dało
początek nieogarnionemu
przemysłowi rozrywkowemu.

Wyróżnia się w nim przede
wszystkim telewizja, która w sposób
pasywny dostarcza spektakli i
rozrywek; na drugim miejscu
znajdują się gry komputerowe czy
inne programy interaktywne z
rzeczywistości wirtualnej, które
obiecują osiągnięcie niezmierzonego
rozwoju. Jeśli porównamy tę sytuację
z doświadczaną przez klasyków,
uzmysłowimy sobie, że poświęcanie
się sprawom ducha nadal pozostaje
domeną mniejszości, z czego wynika,
że także ten rodzaj przyjaźni, o
którym mówią klasycy, wciąż należy
do mniejszości. Jest niezwykle
trudno zbudować wielką przyjaźń,
oglądając na przykład telewizję,
ponieważ wspólne poświęcanie temu
czasu jest sumą aktywności
indywidualnych, bez nawiązywania
jakiejkolwiek relacji poza



sporadycznym komentarzem.
Decyduje o tym pasywność,
wymagana do śledzenia programów,
ale także uniemożliwiająca
jakąkolwiek inną aktywność.
Również uczestnictwo w wielu grach
wideo ma charakter indywidualny.

2. Elementy przyjaźni

Przyjaźń w znaczeniu klasycznym
jest wzajemnym uczuciem, które
rodzi się z dzielenia jakiegoś dobra i
prowadzi do pewnej intymności.
Trzeba zatem rozróżnić dwa
elementy: dobro, które się wspólnie
dzieli, i wzajemne uczucie, które
rodzi się z tego podejścia i pragnie
rozszerzać tę zgodność na pozostałe
aspekty. Dlatego dzielone wspólnie
dobra mogą z biegiem czasu się
zmieniać.

Przyjaźń to nie to samo, co
znajomość. To także coś więcej niż
sympatia, która rodzi się na bazie
zgodności czy podzielania tych



samych spraw lub identycznych
godzin pracy. To głębsze uczucie
oparte na wspólnocie ducha, które
ma charakter bardziej ekskluzywny i
wyróżniający przyjaciół spośród
grupy. Pracowanie w tym samym
miejscu może być okazją do
nawiązania przyjaźni, ale również
może się zdarzyć, że nie odkryje się
więcej zbieżności i nie wyjdzie poza
normalną znajomość. Przyjaźń rodzi
się dzięki odkryciu głębokich
zbieżności co do upodobań, idei,
zainteresowań i projektów; to zaś
prowadzi do okazywania innych
aspektów intymności, szukania
zbieżności, pomocy i rady. C.S. Lewis
opisuje to z wyjątkowym wdziękiem:
„Przyjaźń rodzi się ze zwykłego
koleżeństwa, wówczas gdy dwóch
lub więcej kolegów stwierdzi, że
posiadają podobną intuicję lub
wspólne zainteresowania, albo
nawet gusty, których inni nie mają i o
których aż do tej chwili sądzili, że są
wyłącznym ich skarbem (lub



ciężarem). «Co? Ty też? A ja
myślałem, że tylko ja jeden...»” [xii].

W stopniu, w którym odkrywa się te
zbieżności, powstaje wyjątkowy
szacunek (w kulturze łacińskiej
nazywany dilectio) i zaufanie, które
ułatwia wzajemne porozumiewanie.
To zaś stwarza szczególną więź,
pewien rodzaj paktu, który
zobowiązuje do wzajemnej
lojalności. Od tego momentu
wybrana osoba wyróżnia się z całego
tła i nabywa dużo bardziej
wartościowego wymiaru: nie jest już
zwyczajnym „kolegą z pracy”, lecz
przyjacielem. W nim możemy
przybliżyć się do głębi bytu
ludzkiego. Czynimy to, okazując nie
tylko dobre wychowanie i ogólny
szacunek, na który zasługuje „kolega
z pracy”, lecz miłość, na którą
zasługuje jedyna i niepowtarzalna
osoba. Według Lewisa: „Przyjaciele
również czegoś wspólnie dokonują,
ale czegoś bardziej duchowego,



mniej łatwego do określenia i do
podzielenia się z innymi. Są nadal
myśliwymi, ale w pogoni za mniej
zmaterializowaną zdobyczą, nadal
współpracują, ale nad dziełem,
którego świat nie rozumie w ogóle
lub nie zrozumiał dotąd, są nadal
współtowarzyszami podróży, ale
podróż ta jest innego rodzaju” [xiii].

Można i trzeba być dobrym
znajomym wszystkich, ale przyjaźń
ze swej istoty jest selektywna. Nie
okazujemy jej wobec wszystkich,
gdyż wymaga ona zgodności w
pewnych punktach oraz rodzi
szczególny szacunek i zaufanie.
Dlatego właśnie jeśli nie zachowa się
ostrożności, pozostali z otoczenia
mogą czuć się obrażeni – bardzo
często nieświadomie – i odstawieni
na bok. Każdej większości zwykle
przeszkadzają mniejsze grupy, które
rodzą się na jej łonie i podlegają
uproszczonym oskarżeniom o
konfabulacje.



Można podejrzewać, że Cyceron
myślał o doskonałej przyjaźni, gdy
zapisał w swoim dialogu o przyjaźni
tę definicję, która stała się już
klasyczna: „Zgoda we wszystkich
sprawach boskich i ludzkich, której
towarzyszy życzliwość i uczucie” 
[xiv] i nieco dalej dodał: „bez
przymusu i bez żadnej korzyści” [xv].
W ten sposób pojawiają się cztery
zasadnicze elementy przyjaźni:
zbieżność, przekazywanie
intymności, wzajemny szacunek oraz
bezinteresowność.

1) Fundamentem przyjaźni jest
zbieżność. Również Salustiusz* w
znanym powiedzeniu zauważa: idem
velle, idem nolle ea demum firma
amicitia est („Chcieć tego samego i
nie chcieć tego samego, to dopiero
mocna przyjaźń”.) [xvi]. Jednak
wyrażenie to przypomina, że owa
zgodność niezwykle trudno obejmuje
„wszystkie rzeczy boskie i ludzkie”,
jak chciał tego Cyceron. Zwykle jest



ona częściowa, gdyż przyjaciele
pozostają odmienni, zgadzają się w
pewnych sprawach, ale różnią w
innych. Poziom przyjaźni zależy od
kategorii tego, co się podziela.
Zwykle są to gusty i zainteresowania,
punkty widzenia na politykę,
społeczeństwo, firmę, w której się
pracuje. Przyjaźń zaczyna się od
niespodziewanej zbieżności w
pewnych sprawach, ale potem
zwykle przychodzi etap próby, w
którym osoby pytają się i odkrywają
więcej punktów wspólnych. To
pewien rodzaj ekspansywności:
początkowa zbieżność budzi
ciekawość, aż do pewnego stopnia,
gdy drugi jest alter ego, „bliźniaczą
duszą”, a każda nowa zbieżność jest
zabawną niespodzianką i
odczuwaniem siebie jako mniej
samotnego na świecie. W tym
następowaniu po sobie zbieżności
rośnie i umacnia się szacunek. W
końcu przyjaźń sprawia, że podziela
się początkowe zainteresowania, lecz



także wielką zażyłość, którą się
okazywało, wiele dobrych chwil i
wzajemny szacunek.

2) Drugim podstawowym elementem
przyjaźni jest zażyłość. Dzięki niej
przyjaźń niejako się zazębia.
Zażyłość dotyczy naszego świata
wewnętrznego: tego, o czym myślimy
i czego pożądamy, nieraz nieco
szalonych pragnień, naszych
niepewności, wspomnień,
zachwytów i wyrzutów sumienia.
Wszyscy czujemy pewien wstyd
przed udostępnieniem tego świata, a
jednocześnie pragnienie czy wręcz
potrzebę ukazania go, aby otrzymać
wsparcie czy pocieszenie.
Odczuwamy wstyd, ponieważ
czujemy się słabi i bezbronni: boimy
się, że zostaniemy źle potraktowani
przez innych ludzi, że oni nie
zrozumieją nas i będą się z nas
wyśmiewać. Ale mamy również
pragnienie otwarcia, ponieważ
potrzebujemy potwierdzenia



naszych intuicji, poparcia naszych
aspiracji, porad w chwilach
wątpliwości i zrozumienia w naszych
klęskach. „Wymóg wietrzenia
sumienia jest wyrazem palącej
konieczności psychiczno-moralnej w
chwilach krytycznych (…);
wewnętrzny niepokój człowieka i
jego niezdolność dochowania sekretu
jest jednym z czynników
umacniających uczucie religijne,
podporządkowanie bytom wyższym i
zażyłe rozmowę z przyjaciółmi” 
[xvii]. Przyjaźń pojawia się, gdy
otwieramy owe drzwi, co jest
wielkim dowodem zaufania. Potem
poprzez wspólne przebywanie,
szukanie odpowiedzi i spontaniczne
wyznania wychodzi to, co nosimy
wewnątrz. Dojrzała przyjaźń
dochodzi do samego środka: jeśli
pojawi się jakiś mroczny środek czy
strefa udawania, nastąpi wycofanie,
który utrudni powstanie przyjaźni.
Być może nie jest konieczne
poruszanie najstarszych i uśpionych



tematów naszej świadomości, lecz
bardziej opowiadanie o sprawach,
które od środka nas niepokoją;
poszukiwanie wsparcia i
zrozumienia, a także akceptacji przez
przyjaciela takimi, jakimi naprawdę
jesteśmy. Jeśli nie, mamy wrażenie,
że przyjaźń nie jest prawdziwa, a
drugi człowiek ceni kogoś, kim w
rzeczywistości nie jesteśmy.

3) Na trzecim miejscu znajduje się
wzajemny szacunek, który rodzi się
ze wspólnego przebywania i
gromadzi wiele rzeczy: podziw dla
dobrych cech przyjaciela,
wdzięczność za jego pomoc, a nade
wszystko za zaufanie, które w nas
pokłada. Przyjaźń zakłada pełnię i
doskonałość miłości i dlatego daje
wiele radości, ponieważ miłość jest
zasadniczym źródłem ludzkiej
radości. Czasami możemy odczuwać
nieco wstydu, zanim zaakceptujemy,
że ktoś nas kocha, ponieważ gdy
bardzo szanujemy daną osobę,



wydaje się nam, że uczucie, które
ona do nas żywi, jest niezasłużone;
niemniej przyjaźń potrzebuje
wzajemności. Czasami poszukuje się
wśród zwierząt – psów, kotów – tego,
co mogą nam ofiarować jedynie
ludzie; choć w jakiejś mierze można
to osiągnąć, zwłaszcza jeśli nie ma
lepszego rozwiązania. Ale głęboką
aspiracją życia ludzkiego jest kochać
i być kochanym przez innych ludzi.
Dlatego, jak mówił Camus, którego
powieściowi bohaterowie są tak
często zimni uczuciowo: „Smutne jest
to jedynie, że nie jest się kochanym, a
nieszczęściem – niekochanie”. Warto
zwrócić uwagę na całkowite
przeciwieństwo sensu tych słów
wobec tego, co myślał Sartre: „Piekło
to inni”. Tylko ludzi są godni miłości;
w rzeczywistości miłość jest
traktowaniem, które w istocie należy
się jedynie osobie. W przyjaźni to, co
jest aspiracją, projektem pełni, staje
się rzeczywistością, choć pozostaje
poddane znikomości rzeczy ludzkich.



4) Wreszcie czwarty element
prawdziwej przyjaźni odwołuje się
do jej bezinteresowności: nulla
indigentia, nulla utilitate quaesita
(„nie szukając zaspokojenia żadnej
potrzeby, żadnej korzyści”). Św.
Tomasz z Akwinu, komentując
zdanie Arystotelesa, zauważa: „że nie
jakiekolwiek lubienie ma charakter
miłości, ale lubienie, które połączone
jest z życzliwością, a mianowicie
wówczas, gdy kogoś lubimy życząc
mu dobra. Kiedy jednak
przedmiotom, które lubimy, nie
życzymy dobra, a natomiast ich
dobra pożądamy dla siebie(...),
wówczas lubienie to nie jest
przyjaźnią, a raczej pożądaniem” 
[xviii]. Potrzebna jest wielka hojność,
która obejmuje nawet subtelne
aspekty; stąd nie jest tym samym
posiadanie przyjaźni i „nienasycona
potrzeba bycia potrzebnym” (C.S.
Lewis) [xix]. Przyjaciele powiększają
nasze możliwości, ale poszukiwanie
jedynie tego zniszczyłoby naszą



przyjaźń. Dlatego ogólnie wymaga
się pewnej równości pozycji, władzy,
kategorii wśród przyjaciół. Owszem,
może zaistnieć przyjaźń między
osobami o różnej pozycji, lecz
kosztem dodatkowego wysiłku, aby
pokonać różnice.

Istnieje szczególny rodzaj przyjaźni,
którą jest przyjaźń małżeńska,
oparta na dzieleniu pewnego aspektu
osobowego, którym jest seksualność.
Nadaje ona tej przyjaźni cechy
własne i szczególne, które odróżniają
ją od normalnej przyjaźni. W
przyjaźni małżeńskiej dochodzą do
głosu inne, bazujące na wspólnocie
życia i celu elementy: miłość
erotyczna i poczucie tworzenia
rodziny. „Kochankowie siedzą
zwykle naprzeciwko siebie
zaabsorbowani nawzajem swoją
obecnością, przyjaciele obok siebie
zaabsorbowani wspólnym obiektem
zainteresowań. A przede wszystkim
Eros (póki jego panowanie trwa)



łączy oczywiście tylko dwóch ludzi.
Ale ta liczba nie jest bynajmniej
konieczna w przyjaźni, ani
najbardziej jej sprzyjająca. (...) Bo
prawdziwa przyjaźń jest najmniej
zazdrosną miłością. Dwóch
przyjaciół cieszy się, gdy przybywa
do ich grona trzeci” [xx].

Seksualność jest rzeczywistością tak
silną i tak narzucającą się, że trudno
wziąć ją poza nawias w relacjach
między mężczyzną i kobietą; chyba
że jest wyłączona z jakiegoś
poważnego powodu: na przykład
wieku czy zobowiązań. Ale jeśli
pojawi się ona w przyjaźni,
natychmiast zajmuje centralne
miejsce i przesuwa pozostałe
elementy: jest to zainteresowanie
hegemoniczne, skupiające całą
intymność, i zaćmiewające pozostałe,
w których następowała zbieżność.
Dlatego bardzo trudno jest o
przyjaźń intymną między mężczyzną
a kobietą, która nie byłaby



przyjaźnią małżeńską. Może pojawić
się szeroka relacja wewnątrz pewnej
grupy, ale relacja wyłączna i
szczególna wymaga równowagi
niezwykle trudnej do zachowania,
chyba że zaistnieją wyjątkowe
okoliczności. Dlatego przyjaźń
zwykle powstaje między
mężczyznami lub między kobietami.
Jedni i drudzy osobno dzielą swoje
zainteresowania, które ponadto
zwykle są odmiennie
ukierunkowane. Choć może wydać
się to banałem, to jednak nie jest
nieprawdą, że przyjaciółki wolą iść
na zakupy, a przyjaciele łowić ryby;
oni mówią o polityce, a one o
rodzinie; oni o ideach, one o osobach.

Normalna przyjaźń może wzbogacić
przyjaźń małżeńską, ale zazwyczaj
zajmuje w związku drugie miejsce.
Dzielenie życia sprawia, że odkrywa
się inne zbieżności co do upodobań,
zainteresowań, aspiracji i projektów,
które ubogacają życie małżeńskie,



ale nie są one niezbędne. Może
pojawić się również przyjaźń między
rodzeństwem oraz między rodzicami
i dziećmi, lecz jest to już coś innego i
dodanego do miłości rodzinnej: do
ojcostwa, macierzyństwa i synostwa.
Działa ona jednak wedle tych samych
reguł, które już widzieliśmy.

3. Praktyka przyjaźni

To zrozumiałe, że gdy chodzi o dobra
tak wielkie i tak zachwalane,
wszyscy pragną posiadać przyjaciół,
istnieją nawet słynne książki, które w
tym chcą pomóc. Ale jest to trudna
sprawa, ponieważ przyjaźń – jak już
zauważyliśmy – ma wiele z
niezasłużonego daru i zaskakującej
niespodzianki. Nie można jej zdobyć
za pomocą jakiejś techniki, ponieważ
posiada ona spontaniczne i
niekontrolowalne aspekty, takie jak
upodobanie, odczuwanie podziwu i
szacunku oraz odkrywanie
niespodziewanych zbieżności.



Jednak istnieją niektóre właściwości,
które choć nie mogą rozbudzić
przyjaźni, są narzędziami, które ją
ułatwiają.

Na pierwszym miejscu dostrzegamy
sympatię: posiadanie korzystnej i
pozytywnej opinii o ludziach oraz
postawę otwartości ukierunkowaną
na dialog i odkrycie bliźniego. Osoby
nieśmiałe, które uciekają od
towarzystwa ze względu na
wstydliwość lub nieufność, mają
trudności z nawiązaniem przyjaźni.
To oczywiste, że im bardziej otwarty
będzie nasz charakter, będziemy
spoglądać na innych z większym
szacunkiem i sympatią, tym łatwiej
będzie nam nawiązać relacje, które
mogą przekształcić się w prawdziwą
przyjaźń. Na samym początku
potrzebne jest zainteresowanie
innymi ludźmi i gotowość do życia
towarzyskiego.



Pomaga w tym bycie osobą dobrze
wychowaną, która odpowiednio się
zachowuje, potrafi zaskoczyć jakimś
szczegółem, szanuje opinie innych, a
zwłaszcza interesuje się tymi, którzy
żyją wokół niej; która potrafi
zachęcić do rozmowy i rozmawia ze
szczerością i prostotą także o swoich
sprawach, ale na drugim miejscu.
Pomaga bardzo bycie szczerym,
przyjemnym i wesołym, ale trzeba
unikać zbytniego gadulstwa, potok
słów bowiem płoszy.

Do prawdziwej przyjaźni potrzebna
jest szlachetność, ponieważ kocha się
jedynie to, co dobre. Przyjaźń
wymaga wzajemnego szacunku;
mogą przyciągać pewne cechy i
zdolności, ale cechą rodzącą przyjaźń
jest szlachetność, a więc bycie
prawdziwie dobrym. Jak już
zaznaczył Arystoteles, przyjaźń jest
możliwa jedynie między dobrymi;
między ludźmi zepsutymi możliwe są
jedynie niestałe i kierowane



interesem sojusze. Układ o obopólnej
korzyści czyni z nich wspólników,
lecz nie przyjaciół, ponieważ w głębi
duszy wiedzą, że nie mogą sobie
wzajemnie ufać. W stosunku do osób
upośledzonych można odczuwać
miłosierdzie i okazywać im miłość-
caritas, lecz nie pojawi się tu
prawdziwa przyjaźń. Przyjaźń jest
zawsze między równymi i dobrymi,
przynajmniej w jakiejś mierze.

Przyjaźń wzmacnia się dzięki
okazywaniu sobie wzajemnego
szacunku. Czujemy się zobowiązani
wobec osoby, która była w stanie
dobrze zachować się wobec nas,
wyrażając nie tylko kurtuazyjną
wdzięczność, ale także osobiste
oddanie. Są to szczegóły, które
podziwiamy i które nas przekonują,
zakładają one przecież pewien
wysiłek i ofiarę. Każda miłość
przechodzi próbę i doskonali się w
ofierze, przyjaźń także. Gdy zdajemy
sobie sprawę z tego, że ktoś zdobył



się na pewien wyjątkowy i
przekonujący nas gest, czujemy się
zmieszani i wdzięczni oraz wezwani
do odpowiedzi. W tych gestach
objawia się moralny charakter
drugiej osoby i to one bardzo często
stają się początkiem długiej
przyjaźni.

W praktykowaniu przyjaźni nie
należy jednak popadać w stany
irytacji i niecierpliwego oczekiwania
na szybki sukces. Przyjaźń to dziwny
skarb: nie można go nadwyrężać.
Choćby bardzo się chciało, to jednak
nie rodzi się ona wobec
jakiegokolwiek człowieka. Można
naprawdę starać się dobrze odnosić
do wszystkich, ale nie będzie się
przyjacielem wszystkich, gdyż dla
przyjaźni konieczny jest pewien
stopień podobieństwa, zbieżności
zainteresowań i intymności, które
pojawiają się, ale niestety niezbyt
często. Nie należy się niecierpliwić,
jeśli nie osiągniemy głębokiej relacji



z pierwszą napotkaną osobą.
Przyjaźnie są prezentami i wymagają
właściwego dla nich czasu.

Przyjaźń potrzebuje zbieżności w
jakimś punkcie, w jakimś działaniu,
zainteresowaniach czy choćby w
jakiejś pasji. Z wdziękiem wyraża to
C.S. Lewis: „I to jest właśnie
przyczyna, że tym godnym litości
ludziom, którzy po prostu chcą się
«zaprzyjaźnić», nigdy się to nie
udaje. Pragnienie czegoś poza
przyjaźnią jest koniecznym
warunkiem zaprzyjaźnienia się.
Gdyby prawdziwa odpowiedź na
pytanie: «Czy dostrzegasz tę samą
prawdę?» brzmiała: «Nie, nie
dostrzegam i nic mnie prawda nie
obchodzi, chcę po prostu mieć
przyjaciela» – nie mogłaby powstać z
tego żadna przyjaźń, choć może
powstanie przywiązanie. Nie
miałaby się wokół czego owinąć, bo
przyjaźń musi posiadać swój
ośrodek, choćby nim była pasja do



gry w domino lub do białych myszy.
Ci, co nic nie posiadają, nie mają się
czym dzielić, ci, co nigdzie nie
zmierzają, nie mogą mieć towarzyszy
podróży” [xxi].

Normalną przestrzenią do
zawiązywania przyjaźni jest praca,
zbieżność w zajęciach
podejmowanych każdego dnia lub
często sfery kontaktów towarzyskich,
relacje rodzinne czy sąsiedzkie.
Stwarzają one wiele sposobności do
odkrywania podobieństw. Zwykle
przy okazji spotkań w pracy
wyrażamy zainteresowanie tymi,
którzy nas otaczają, poznając ich
osobistą historię, rodzinę czy hobby.

Warto zdać sobie sprawę, że przyjaźń
zarówno dla nas, jak i dla klasyków
jest związana z relaksem. W
rzeczywistości możliwym polem dla
nawiązania przyjaźni we
współczesnych społeczeństwach jest
sport i ogólnie rzecz biorąc



zainteresowania. Naturalnie, istnieją
także inne obszary: podejmowanie
wspólnych przedsięwzięć (takich jak
wolontariat) i – jak w przypadku
klasyków – dzielenie się mądrością,
choć to nadal pozostaje rzadkością.

4. Powinności i próby przyjaźni

Przyjaźń, podobnie jak każda miłość,
zobowiązuje, i to bardzo. Na zasadzie
kontrastu wydają się niezwykle
odkrywcze obserwacje, które wyraża
Jean Baptiste Clamence – ciekawski i
cyniczny bohater literacki Alberta
Camus: „trzeba mi pańskiej sympatii.
Widzę, że to oświadczenie dziwi
pana. Czy nie doznawał Pan nigdy
nagłej potrzeby sympatii, pomocy,
przyjaźni? Tak, oczywiście. Ja
nauczyłem się zadowalać sympatią.
Można ją znaleźć łatwiej, a poza tym
nie zobowiązuje do niczego (…). Jest
to uczucie znane premierom:
zdobywa się je tanim kosztem po
katastrofach. Z przyjaźnią sprawa



nie jest tak prosta. Długo i z trudem
się ją zdobywa, ale kiedy się już
przyjaźń posiadło, nie sposób się od
niej uwolnić, trzeba stawiać czoło” 
[xxii].

Każda przyjaźń jest zobowiązaniem,
paktem, którego być może nigdy się
nie zawiązało, ale posiadającym
przynajmniej trzy wymogi:
kontaktowania się, lojalności i
wzajemnej pomocy.

1) Przyjaźń rodzi się z dzielenia
pewnych zainteresowań. Dlatego aby
utrzymać przyjaźń, trzeba nadal
trwać w dzieleniu się tym, co już się
uznało za wspólne. Z tego powodu
przyjaciele, gdy pozostają oddzieleni,
poszukują sposobów stałego i
bieżącego doświadczania zmian
zachodzących w życiu, a także
znajomości nowych pomysłów i
aspiracji. Próbami dla przyjaźni są
kontakty w chwilach najbardziej
smutnych i radosnych. Próby te



nabierają przy tych okazjach
nadzwyczajnego znaczenia i należą
do tych sytuacji, za które jesteśmy
naszym przyjaciołom szczególnie
wdzięczni. W ten sposób razem dzieli
się smutki i radości, które zazwyczaj
nadają kurs naszemu życiu.

2) Z przyjaźni rodzi się obowiązek
lojalności. Prawdziwym przyjacielem
jest ten, kto nie wstydzi się drugiego
w żadnych okolicznościach, zawsze
go broni, zawsze mówi o nim dobrze.
Uznalibyśmy za bolesną zdradę
wiadomość podawaną przez kogoś
trzeciego, że nasz przyjaciel
skrytykował nas bez potrzeby i
niesprawiedliwie albo drwił z nas
lub mówił o nas bez szacunku i z
dystansem. Za brak lojalności
uchodzi także wyjawianie – dla
zabawy lub własnej korzyści –
aspektów naszej sfery intymnej,
którą nasz przyjaciel poznał ze
względu na specjalne i właściwe
przyjaźni traktowanie: ta bowiem



wymaga zachowywania
powierzonych spraw. Są to ciężkie
rany, które na ogół natychmiast
doprowadzają do zerwania
przyjaźni.

3) Jednym ze zobowiązań
właściwych dla przyjaźni jest pomoc.
Oczywiście pomoc w złych chwilach,
które zawsze uznawano za próbę dla
prawdziwej przyjaźni. Pomoc, którą
ofiaruje się bez żadnych
niedomówień: „Dowodem
prawdziwej przyjaźni jest nie to, że
gdy kogoś bieda przyciśnie, pomoc
zostanie mu udzielona (bo
oczywiście tak będzie), ale że
udzielenie tej pomocy niczego nie
zmieni” [xxiii]. Pragnie się pomagać i
pomaga się z całą przyjemnością bez
żądania czegoś w zamian.
Pomaganie polega również na
wzajemnym doskonaleniu się.
Miłość, która pragnie dobra dla
dobrego, chce go widzieć także
wolnym od wszelkiego zła. Dlatego



wymaga i zachęca: próbuje,
poprawia i namawia do poprawy.
Inni znają nas lepiej, ponieważ
postrzegają nas obiektywnie, z
zewnątrz. Nie ma lustra dla duszy,
ale po to właśnie mamy tych, którzy
nas kochają: to oni tak często ratują
nas od śmieszności, ponieważ
pomagają nam dostrzec, że pewne
szczegóły naszego zewnętrznego
zachowania, gesty, ubiór,
przyzwyczajenia, nasz sposób
mówienia czy postępowania nam nie
przystoją. Przyjaciele pokazują nam
niedoskonałości i wyrządzające nam
szkodę wady naszego charakteru.
Mówią nam to, czego być może inni
nigdy by się nie odważyli
powiedzieć.

Prawdziwe przyjaźnie rodzą się po
to, aby były wieczne: Amicitiae
immortales, mortales inimicitias esse
debet („Przyjaźnie powinny być
nieśmiertelne, śmiertelne
nieprzyjaźnie”) – mawiał Tytus



Liwiusz [xxiv]. Ale, jak ostrzegał
Arystoteles, można je stracić: gdy
traci się kontakt lub cnotę. Przyjaźń
znika, gdy zagubi się motywy do
okazywania podziwu i szacunku,
które ją wywołały; nie można kochać
czegoś, co nie jest dobre.

Kontakt można stracić także przez
niedbałość, przez brak
wystarczającej uwagi poświęcanej
drugiej osobie. Czasami przeszkodą
są odległość lub zmiany życiowych
planów wywołane przeprowadzkami
do innych miejsc. Wówczas przyjaźń
wymaga szczególnej uwagi. Ludzkie
współżycie, które – nie zapominajmy
– rozwija się, wyraża i utrzymuje w
czasie, potrzebuje wierności pewnym
detalom: przesyłania książek,
wiadomości, pocztówek, pozdrowień.

Kardynał Newman, wielki angielski
humanista z XIX wieku, który był
człowiekiem niesłychanie
zamkniętym, ale jednocześnie osobą



o nadzwyczajnej wielkości
intelektualnej i ludzkiej, posiadał
bardzo wielu przyjaciół i
utrzymywał swoje przyjaźnie
zwłaszcza korespondencyjnie:
zachowało się ponad dziesięć tysięcy
jego listów. Naturalnie, pomagały mu
w tym jego nieprzeciętne zdolności
intelektualne: miał wiele do
powiedzenia i do dzielenia się z
innymi.

[i] Platon, Lizjaszu, 211, VIIe, przeł.
W. Witwicki.

[ii] Arystoteles, Etyka nikomachejska,
VIII, 1, przeł. D. Gromska.

[iii] Owidiusz, Tristia, 1,8,15.

[iv] Cyceron, Laelius de amicitia
[Leliusz o przyjaźni], 86.

[v] Cyceron, List do Attyka, I, 18.



[vi] Seneka, De tranquillitate animi [O
pokoju ducha], VII, 3, przeł. L.
Joachimowicz.

[vii] Syr 6, 14-16.

[viii] Horacy, Ody, I, 3, 8.

[ix] Św. Augustyn, Wyznania, IV, 4, 9,
PAX, Warszawa 1987, przeł. Z.
Kubiak.

[x] Ibidem, IV, 6, 11.

[xi] C.S. Lewis, Cztery miłości,
Palabra-Pax, Warszawa 1993, przeł.
M. Wańkowiczowa, s. 76.

[xii] Ibidem, s. 85-86.

[xiii] Ibidem, s. 87.

[xiv] Cyceron, Laelius de amicitia, op.
cit., 6, 20.

[xv] Ibidem, 27, 100.



[xvi] Salustiusz, Bellum Catilinae, XX,
4; *Gaius Salustius Crispus (86-34
p.n.e.) – rzymski historyk, zwolennik
Juliusza Cezara, autor Bellum
Catilinae i Bellum Jugurthinum,
twórca słynnych ogrodów na
Kwirynale.

[xvii] A. Vázquez de Prada, Estudio
sobre la amistad [Studium o
przyjaźni], cytat wg: Rialp, Madrid
1975, s. 224 (tł. wł.).

[xviii] Św. Tomasz, Summa
Theologiae, II-II, q.23, a.1, przeł. A.
Głażewski; tekst Arystotelesa w: 
Etyka nikomachejska, 1157b, 27-31.

[xix] Por. C.S. Lewis, op. cit.

[xx] Ibidem, s. 80-81.

[xxi] C.S. Lewis, Ibidem, s. 88.

[xxii] A. Camus, Upadek, w: Dżuma.
Upadek, PIW, Warszawa 1987, przeł.
J. Guze, s. 216.



[xxiii] C.S. Lewis, op. cit., s. 92.

[xxiv] Tytus Liwiusz, Ab urbe condita
[Od założenia Miasta], 40, 46, 12.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/dar-przyjazni/ (22-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/dar-przyjazni/
https://opusdei.org/pl-pl/article/dar-przyjazni/

	Dar przyjaźni

