
opusdei.org

Czytanie duchowe

Fragment książki Scotta Hahna
"Znak Życia. 40 zwyczajów i ich
korzenie biblijne" dotyczący
praktyki czytania duchowego.

21-03-2019

Jedna z głównych postaci IV wieku,
święty Epifaniusz [1], powiedział:
„Nabywanie chrześcijańskich ksiąg
jest konieczne dla tych, którzy
potrafią z nich korzystać. Samo
spojrzenie na te księgi czyni nas
bowiem mniej podatnymi na grzech i
zagrzewa nas do tego, byśmy
wierzyli mocniej w sprawiedliwość”.



Jestem mocno uzależniony od
książek, tak że w moim domu trudno
znaleźć miejsce, w którym bym był 
wystawiony na grzech.
Chrześcijańskie książki są zawsze i
wszędzie w zasięgu wzroku.
Rozumiem, że nie każdy jest tak
zagorzałym czytelnikiem jak ja. Ale
nawet ja czasami mam mniejszą
ochotę czytać to, co muszę —
artykuły i książki potrzebne mi do
pracy lub książki wyznaczone mi do
lektury przez autorytety: mojego
dziekana, spowiednika lub żonę.
Muszę więc za każdym razem
przypominać sobie, że czytanie
wymaga dyscypliny.

Czytanie duchowe różni się od innej
lektury, ponieważ jest ono studium,
którego podejmujemy się być może
na prośbę duchowego kierownika, by
wzrastać w cnocie, znajomości
doktryny i zjednoczeniu z Bogiem.
Nie jest to czytanie dla rozrywki ani
nawet dla edukacji. Powinno ono



prowadzić do modlitwy i samo w
sobie jest ono jej formą. Kartuzjański
opat Guigo II podsumował to w
słowach, które stały się klasyką:
„Szukajcie, czytając, a znajdziecie,
rozmyślając; pukajcie, modląc się, a
będzie wam otworzone przez
kontemplację"[2]. Formuła ta zakłada
wielość modlitw, ale są to modlitwy
wyrastające z solidnego fundamentu
lektury. Rzeczywiście Guigo ostrzega
nas, że nasza modlitwa ucierpi, jeśli
będziemy marnowali czas na
czytanie bezwartościowych lektur.

Co więc jest warte duchowego
czytania? Zazwyczaj przyjmuje się,
że najlepsi autorzy to ci, przed
których imieniem widniej skrót "św."
– jak święty Augustyn, święty
Tomasz, święty Bonawentura, święty
Ignacy, święty Alfons i tak dalej. To
wciąż jest prawdą. Kiedy Kościół
kogoś kanonizuje, to dekret jest
nieomylny i wiemy, że taka osoba jest
w niebie. Ponieważ niebo jest także



naszym celem, święci wytyczają nam
ścieżkę, która jest sprawdzona i
godna zaufania.

A jednak święci różnią się między
sobą temperamentem, metodami i
stylem. Jest nam więc bardzo trudno
złożyć duchową całość opartą na
fragmentach różnych duchowości.
Potrzebujemy pomocy, by znaleźć
słowa, które są dopasowane do
aktualnych okoliczności.
Przykładowo: książka, która zajmuje
się istotą codziennego życia w
klasztorze, może stanowić
niewyczerpane źródło mądrości dla
mnichów, a jednak być czymś
zupełnie bezużytecznym dla
świeckich katolików.

Tak więc najlepszą rzeczą dla was i
dla mnie będą lektury wyznaczone
nam przez doświadczonego
kierownika duchowego lub
spowiednika. Ja sam znam kilka
takich osób, które opublikowały



pomocną listę lektur, mogącą służyć
nam przez całe życie [*]. Tak czy
inaczej, osobista uwaga kierownika
duchowego jest niezastąpiona.
Chcemy być pewni, że nasza lektura
duchowa nie przebiega według
naszych zachcianek, interesów lub
kapryśnego gustu. Możemy na
przykład nie mieć ochoty czytać
książek z dziedziny teologii
trynitarnej lub innej, poświęconej
wzrostowi w dobroci. A jednak mogą
to być dokładnie te lektury, które
powinniśmy przeczytać – i to jak
najprędzej. Nasz kierownik duchowy
wie o tym najlepiej.

Otrzymanie zadania to nie koniec
„dyscypliny”. Pożyteczne jest dla nas
czytanie w sposób wyważony. Nie
jest dobrze „pożerać” duchowe
lektury z łakomstwem, pochłaniając
ich wielkie fragmenty za jednym
posiedzeniem. Lepiej będzie, gdy
potraktujemy dzisiejszą lekturę jako
posiłek. Powinniśmy przyswajać



sobie słowa powoli, by je
zasymilować. Trzeba nam trochę
poczytać, pomodlić się i dać sobie
okazję do tego, by przetrawić to, co
wchłonęliśmy. Dobrze jest, jeśli
spędzamy tyle wolnego czasu na
refleksjach, co na aktywnym
czytaniu.

Ale zaczynam zanadto wybiegać do
przodu. Nasze duchowe czytanie
powinno zaczynać się tak jak posiłek:
modlitwą. Umiłowałem sobie
szczególnie tradycyjną kościelną
modlitwę do Ducha Świętego:
„Przyjdź, Duchu Święty, napełnij
serca swych wiernych i zapal w nas
swój ogień, ogień miłości Twej. Niech
zstąpi Duch Twój, na nowo będziemy
stworzeni, Ty sam odnowisz oblicze
ziemi”.

Istnieje wiele możliwości. Jeden z
moich ulubionych duchowych
pisarzy, Eugene Boylan [3]
zaproponował taką oto krótką



prośbę: „Jezu, daj mi siebie przez tę
książkę!”. Ojciec Boylan podkreśla
także potrzebę przewodnictwa w
dobrym czytaniu [4]. Biadał on nad
awersją świeckich chrześcijan do
studiowania dogmatów: „Kiedy
teologia jest czytana przez świeckich,
to jest ona zazwyczaj pojmowana ra‐
czej z punktu widzenia argumentów
apologetycznych aniżeli
dogmatycznych podstaw prawdziwej
pobożności. Widzimy w tym
odwrócenie pojęć”. Ja też. Teologia
może być trudna w czytaniu i
szczególnie wymagająca dla
umysłów, które nie są wyrobione w
tej dziedzinie. Większość katolików
mojego pokolenia nie jest
wyćwiczonych nawet w
podstawowej doktrynie – nie mówiąc
o teologii! Niemniej ojciec Boylan
wskazał, że „nawet, jeśli czytanie
katolickiej teologii nauczy człowieka
tylko tego, jak niewiele wie on o tej
dziedzinie, to jest to wielki zysk”.



Nasze czytanie powinno być
regularne. Tak naprawdę powinno
ono być codzienne. Nie może być
ciężarem. Powinniśmy ograniczyć
czas, który poświęcamy na lekturę —
powiedzmy do piętnastu minut — i
trzymać samych siebie w ryzach.
Lepiej jest, byśmy przeznaczyli
dziesięć minut dziennie na duchowe
czytanie w ciągu trzydziestu dni, niż
obciążali się pięciogodzinną lekturą
w ciągu jednego dnia.

Jeśli zalecona lektura nie
zainteresuje nas, powinniśmy ją
czytać mimo wszystko. Nasi
kierownicy duchowi mają „łaskę
stanu”, by przeprowadzić nas przez
te sprawy (KKK, 2004). Pamiętajmy:
nie czytamy dla estetycznej
przyjemności (choć i ta pojawia się
dosyć często), ale raczej dla pożytku.

Nasze potrzeby będą się zmieniać,
zgodnie z indywidualnymi
okolicznościami i porami naszego



życia. Nie powinniśmy się zatem
dziwić, jeśli nie zawsze będziemy
widzieli sens w naszym programie
czytania. Nie wahajmy się także
poprosić o książki, które nas
interesują lub odpowiadają naszym
bieżącym potrzebom. Liczba książek
jest doprawdy olbrzymia —
chrystologia, żywoty świętych,
moralność, metafizyka, angelologia,
mariologia, katechizmy... Nasi kie‐
rownicy mogą nawet polecić nam
książkę świecką, która jest
odpowiednia do duchowej lektury.

Ojciec Boylan powiedział, że bez
regularnego czytania „nie ma
możliwości postępu w duchowym
życiu: nawet wytrwanie w nim jest
bardzo wątpliwe" [5].

Powinniśmy wszyscy posłuchać
bardzo dawnego wezwania świętego
Augustyna: Tolle, lege! Tolle, lege!
(Bierz i czytaj! Bierz i czytaj!). Nie
jest to wezwanie do uzależnienia od



książek. Jest to nawoływanie do
bardzo pomocnej dyscypliny, która
nie jest zbyt wielkim ciężarem,
przynajmniej dla niektórych z nas.

ROZWAŻ W SWOIM SERCU

Posyłam ci obiecaną książkę o
nadziei chrześcijańskiej. Będzie ona
dla ciebie prawdziwym skarbem.
Abyś jednak skorzystał z wszelkich
jej owoców, tak jak się tego
spodziewam, musisz jednak poha‐
mować swoje pragnienie czytania i
nie dać się ponieść ciekawości.
Wykorzystaj czas wyznaczony przez
regułę na czytanie, skup całą swoją
uwagę na tym, co akurat czytasz, nie
kłopocząc się całą resztą. Ponad
wszystko zalecam ci, abyś wniknął w
znaczenie pocieszających i
utrwalonych prawd, które
odnajdziesz w tej książce; jednak
bardziej na sposób praktyczny
aniżeli spekulatywny. Od czasu do
czasu rób krótkie przerwy, by



pozwolić tym prawdom wniknąć we
wszelkie zakamarki duszy i aby dać
sposobność do działania Duchowi
Świętemu, który podczas tych
spokojnych przerw i chwil cichej
uwagi wyryje i odciśnie owe prawdy
w sercu. Wszystko to ma się odbywać
bez zakłócania twojej uwagi lub
gwałtownego wysiłku, by zapobiec
refleksji, ale z prostym i cichym
staraniem o to, by prawdy te
wniknęły raczej do twego serca
aniżeli umysłu.

Szczególną uwagę zwróć na kilka
ważniejszych rozdziałów, których ci
bardzo potrzeba, po to, byś
przeczytał je ponownie, kiedy znowu
będziesz miał czas. Ogólnie radzę ci
mocno, byś nie przeładowywał
swojego umysłu czytaniem i
praktykami zewnętrznymi, o wiele
lepiej jest czytać niewiele i
przetrawić to, co się przeczytało.
Obecnie twoja dusza potrzebuje
jedności i prostoty i wszystkie twoje



lektury i praktyki winny zmierzać do
jednego końca, to znaczy do tego, aby
uformował się w tobie duch
rekolekcji [6].

Jean-Pierre de Caussade SJ, XVIII w.

[1] Św. Epifaniusz z Cypru, cyt. za: B.
Ward, The Sayings of the Desert Fa‐
thers, Cistercian Publications,
Kalamazoo (MI) 1984, s. 58.

[2] Cytat ten znajduje się w
Katechizmie Kościoła Katolickiego,
2654. Jednak dzieło tego autora Scala
claustralium (PL 184, 476) jest samo
w sobie wspaniałym materiałem do
lektury duchowej. Patrz: Guigo II
Kartuz, Medytacje kartuskie, wyd.
Flos Karmeli, Poznań 2007.

[*] Orientacyjny plan Czytania
duchowego

https://opusdei.org/pl-pl/article/orientacyjny-plan-czytania-duchowego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/orientacyjny-plan-czytania-duchowego/


[3] M. E. Boylan, This Tremendous
Lover, Christian Clasics, Westminster
(MD) 1989, s. 123.

[4] Ibidem, I 19, 116.

[5] Ibidem, I 13.

[6] J.-P. Caussade, Abandonment to
Divine Providence, Herder, St Louis
1921, s. 201 (Polskie wydanie 
Powierzenia się Bożej Opatrzności nie
zawiera listu Caussade'a, z którego
zaczerpnięto cytowany fragment).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/czytanie-duchowe/
(25-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/czytanie-duchowe/
https://opusdei.org/pl-pl/article/czytanie-duchowe/

	Czytanie duchowe

