
opusdei.org

Coś wielkiego i niech
to będzie miłość
(VIII): Czy dokonam
właściwego wyboru?

Gdy do serca wkrada się
niepokój dotyczący wyboru
możliwej drogi, to normalne, że
towarzyszą mu również
wątpliwości i lęk. Bóg nas
szuka, a my, mimo naszych
słabości, chcemy żyć z Nim i dla
Niego.

20-06-2019



Uczniowie zastanawiali się nad
spotkaniem Jezusa z bogatym
młodzieńcem i finałem tego
spotkania. „Odszedł
zasmucony” (por. Mt 19, 22).
Zapewne uderzyło ich spojrzenie
Jezusa, nie smutne, lecz pełne bólu.
„Bogaty z trudnością wejdzie do
królestwa niebieskiego”. Piotr, jak
zwykle, wypowiada na głos to, co
wszyscy myślą: „Oto my opuściliśmy
wszystko i poszliśmy za Tobą, cóż
więc otrzymamy?”. W podobnych
słowach i z tą samą zażyłością
dobrego przyjaciela święty Josemaría
zwracał się do Pana w trudnych dla
Dzieła chwilach: „Co masz zamiar
teraz z nami zrobić? Nie możesz
porzucić nas, którzy Ci
zaufaliśmy”[1].

Co ze mną będzie?

Początek powołania, tak jak wejście
na nową drogę, niesie ze sobą
pewien niepokój. Kiedy Bóg



dopuszcza ten niepokój serca i
zaczynamy się zastanawiać nad
konkretną drogą, nasuwa się pytanie
„Czy to dobra droga?”.

Co stoi za tymi wątpliwościami? Po
pierwsze, zwykły lęk. Strach przed
życiem i naszymi własnymi
decyzjami. Nie wiemy, co przyniesie
przyszłość, dokąd ta droga nas
doprowadzi, bo nigdy wcześniej nią
nie szliśmy. Mamy wątpliwości
również dlatego, że chcemy dokonać
właściwego wyboru. Chcemy, żeby
nasze życie było wartościowe,
zostawiło ślad. Poza tym, rzeczy
wielkie i piękne są bardzo
wymagające, więc nie chcemy się
spieszyć. Ale najgłębsza przyczyna
tych wątpliwości jest zarazem
tajemnicza i oczywista: Bóg nas
szuka, a my chcemy z Nim żyć. Na
ogół to nie Bóg wywołuje w nas lęk,
ale my sami. Niepokoi nas nasza
słabość wobec tak ogromnej Miłości.
Wydaje nam się, że nie damy rady.



Kiedy święty Piotr pyta Jezusa: „Co
otrzymamy?”, kiedy święty
Josemaría pyta Jezusa: „Co
otrzymamy?”, kiedy chrześcijanin
pyta Jezusa: „Co otrzymam, jeśli
pójdę tą drogą?", co odpowiada
Chrystus? Patrząc w serce, Jezus
mówi nam głosem pełnym troski i
radości, że stawia na każdego z nas.
Życie to przygoda, ryzyko,
ograniczenia, wyzwania, wysiłki,
wyjście poza strefę komfortu i
odkrycie piękna poświęcenia
swojego życia dla czegoś większego
niż my sami, czegoś, co zaspokoi
nasze pragnienie szczęścia. Możemy
sobie wyobrazić pełne nadziei
spojrzenie Jezusa, kiedy wypowiada
słowa, które na długo pozostaną w
wielu sercach: „każdy, kto dla mego
imienia opuści dom, braci lub siostry,
ojca lub matkę, dzieci lub pole,
stokroć tyle otrzyma i życie wieczne
odziedziczy” (Mt 19, 29). Bóg jest
hojnym płatnikiem.



Nie należy jednak oczekiwać jasnej
wizji lub planu określonego w
każdym szczególe. Bóg o nas myśli,
ale zostawia nam również
inicjatywę. „Kiedy ktoś nie ma
pewności, czy istnieje dla niego
specyficzne powołanie od Boga,
powinien koniecznie prosić Ducha
Świętego o „światło, by mógł
zobaczyć” własne powołanie.
Jednakże, jeśli ta osoba oraz osoby,
które muszą uczestniczyć w
rozeznaniu powołania
(kierownictwo duchowe, itd.) nie
widzą żadnych przeciwnych
obiektywnych danych, a Opatrzność
– zwykle poprzez różne środki
ludzkie - faktycznie doprowadziła
osobę do takiego doświadczenia, jest
ważne - myślę, że ważniejsze - nie
tylko nadal prosić Boga o „światło, by
zobaczyć”, ale prosić o „siłę, by
chcieć”. W ten sposób, dzięki tej sile,
która podnosi wolność, z czasem
ukształtuje się samo odwieczne
Powołanie”[2].



Nie jesteśmy sami: Kościół jest
drogą

W procesie rozeznawania powołania
nie jesteśmy sami, bo każde
powołanie chrześcijańskie rodzi się i
wzrasta w Kościele. Poprzez Kościół
Bóg nas przyciąga i wzywa, a sam
Kościół nas przyjmuje i towarzyszy
nam na drodze do Boga.

Kościół przyciąga. Bóg na przełomie
wieków posługuje się ludźmi, którzy
zostawiają swym życiem głęboki
ślad, którzy wskazują drogi oddania
innym. Ich życie, ich ideały, ich
nauczanie są dla nas inspiracją.
Wydobywają nas z naszego egoizmu
i wzywają do życia pełniejszego, do
miłości. To wezwanie to część Bożych
planów, działanie Ducha Świętego,
który szykuje nam drogę.

Kościół wzywa. „Pan nie prosi nas o
zezwolenie, by mógł nam
«skomplikować życie». Wkracza… i
już!”[3]. Liczy na to, że jego synowie



zdecydują się na wzajemne
zapraszanie się do poważnego
zastanowienia się nad możliwością
poświęcenia Mu swojego życia. Jezus
porównał Królestwo Boże do wielkiej
uczty: Bóg chce, aby uczestniczyli w
niej wszyscy, nawet ci, którzy na
początku nie czuli się zaproszeni
(por. Łk 14, 15-24). Najczęściej Bóg
opiera się na zaproszeniu z zewnątrz,
aby Jego głos dobrze wybrzmiał w
ludzkim sercu.

Każde Boże powołanie, kiedy
napotyka zakochaną odpowiedź,
prowadzi do świętości. Dlatego dla
każdego najlepsze jest jego własne
powołanie. Jednak nie ma dróg
zamkniętych a priori. Życie
skierowane ku Bogu, czy w
małżeństwie, czy w celibacie, to
otwarta dla wszystkich droga, która
powoli się klaruje wraz z upływem
lat i naszych osobistych
doświadczeń. Wybór zależy od
naszej wolności osobistej: właśnie –



wybór. Chrystus chce, abyśmy byli
wolni. „Jeśli kto chce pójść za Mną”…
(Mt 16, 24). „Jeśli chcesz być
doskonały”… (Mt 19, 21).

Co sprawia, że wybieramy to
konkretne powołanie spośród tylu
innych? Wolność szuka rzeczy
wielkich, świętych, pełnych miłości.
Święty Ignacy Antiocheński mawiał:
„chrześcijaństwo nie jest dziełem
perswazji, lecz wielkości”[4].
Wystarczy zaproponować je w całym
jego pięknie i prostocie, z życiem i
słowami, aby przyciągnęło dusze
swoją własną siłą, zawsze, gdy
zdecydują się pójść za Chrystusem
(por. Mk 10, 21). Coś we wnętrzu
osoby, coś bardzo osobistego i
głębokiego, trochę nieznanego i
tajemniczego nawet dla niej samej,
wybrzmiewa i współgra z tą
propozycją drogi wewnątrz Kościoła.
Potwierdzali to już Grecy: podobne
poznajemy przez podobne[5].
Autentyczne życie innych chrześcijan



wzywa nas do zbliżenia się do Jezusa
i oddania Mu się. Widzimy przykłady
świętości w ludziach obok nas i
myślimy: „może ja też…”. To jest
właśnie ewangeliczne „chodź i
zobacz”, które nas wzywa tu i teraz (J
1, 46).

Kościół przyjmuje i towarzyszy.
Każdy człowiek może, nie
odczuwając specjalnego wezwania,
podjąć życie w służbie i poświęceniu.
W celibacie, w małżeństwie, w
kapłaństwie, w zakonie. Rozpoznanie
powołania opiera się o prawość
intencji, możliwości danej osoby i jej
odpowiedniość do danego
powołania.

Do rozpoznania powołania
niezbędna jest pomoc innych,
zwłaszcza w kierownictwie
duchowym. Ważna jest również
opinia osoby zarządzającej instytucją
kościelną, o którą chodzi, ponieważ
misja przyjmowania przez Kościół



polega również na upewnieniu się,
że każdy znajdzie właściwe dla siebie
miejsce. Gdyby się nad tym
zastanowić, jest to Boże
błogosławieństwo, że już kiedy Bóg
planował nasze życie, znalazły się w
nim osoby, którym możemy zaufać i
które nam ufają. Że inni, znając
dobrze nas i naszą sytuację, mogą z
czystym sumieniem powiedzieć
„dasz radę”, masz talenty i
możliwości potrzebne do wykonania
tej misji, której być może powinieneś
się podjąć, jeśli naprawdę tego
chcesz. Albo z czystym sumieniem
mogą nam powiedzieć: „Być może to
nie jest twoja droga”.

Powołanie jest zawsze sytuacją typu
"win-win", wszyscy zwyciężają, a
każdy dostaje to, co dla niego
najlepsze, zarówno osoba, jak i
instytucja kościelna. Bóg Ojciec
czuwa nad każdą z tych historii ze
Swoją pełną miłości Opatrznością.
Duch Święty sprawił, że powstały w



Kościele instytucje i drogi świętości,
które wyznaczają kierunek i pomoc
konkretnym osobom. To również
Duch Święty porusza konkretne
osoby w konkretnych momentach ich
życia do ożywiania swoim oddaniem
tych kierunków w Kościele.

Spadochron wiary: zaufać Bogu

Jezus, widząc podążające za nim
tłumy, pyta Filipa: „Skąd kupimy
chleba, aby oni się posilili?” (J 6, 5).
Apostołowie dobrze wiedzą, że sami
są bezradni wobec ludzkiego głodu.
Mają tylko „pięć chlebów
jęczmiennych i dwie ryby” od
stojącego wśród tłumu chłopca.
Jezus, wziąwszy chleby, nakarmił
wszystkich, a widząc, jak dużo
jeszcze zostało, rzekł do uczniów:
„Zbierzcie pozostałe ułomki, aby nic
nie zginęło” (J 6, 12). Tylko Jezus
może sprawić, że nic w naszym życiu
się nie zmarnuje, że skorzysta cała
ludzkość. Ale musimy oddać Mu



wszystko, co mamy. Wtedy czyni
cuda, a pierwsi ich efekty
odczuwamy my sami.

Jeśli zaufamy Bogu i otworzymy Mu
bramy naszego życia, to zjednoczymy
się z Nim wobec głodnych Go
tłumów, będących jak owce bez
pasterza. I zrozumiemy, że liczy na
nas, aby zanieść Swoją Miłość
wszystkim tym ludziom. I
zdecydujemy się na ten skok, bo
chodzi o coś, czego sami nie
moglibyśmy się podjąć. Zdecydujemy
się na ten skok świadomi, że z
Bogiem nam się uda. Rzucimy się w
Jego ramiona, całkowicie Mu ufając.
A ponieważ Bóg się nie narzuca,
potrzebny nam jest spadochron
wiary. „Dlaczego nie oddasz się Bogu
raz na zawsze… ale tak naprawdę…
teraz?!”[6].

Zawsze należy się zastanowić.
Kościół nazywa to czasem
rozeznania. Trzeba jednak pamiętać,



że „rozeznanie nie jest zarozumiałą
samoanalizą, egoistyczną
introspekcją, ale prawdziwym
wyjściem ku tajemnicy Boga, który
pomaga nam żyć misją, do jakiej nas
powołał dla dobra braci”[7].
Powołanie to wyjście poza siebie, ze
swojej strefy komfortu i osobistego
bezpieczeństwa.

Przy skoku na spadochronie
kluczowe jest, aby spadochron
dobrze działał i się otwierał, abyśmy
mogli bezpiecznie wylądować. Ale
najpierw trzeba skoczyć, potem
dopiero otworzyć spadochron.
Podobnie powołanie zakłada
zaufanie Bogu, a nie własnym siłom.
Kiedy Jan Chryzostom opowiada o
Mędrcach, wspomina, że gdy
przebywali w Persji, widzieli tylko
gwiazdę, kiedy jednak opuścili swoją
ojczyznę, ujrzeli samo słońce
sprawiedliwości. Można powiedzieć,
że nie mogliby dłużej widzieć owej



gwiazdy, gdyby zostali w swoim
kraju[8].

„Wiesz, że twoja droga nie jest
wyraźna. I że nie jest taka, ponieważ
nie idziesz blisko za Jezusem. – Na co
czekasz, aby podjąć decyzję?”[9].
Tylko jeśli wybiorę jakąś drogę, mogę
nią pójść, żyjąc tym, co wybrałem.
Aby zobaczyć gwiazdę, trzeba zacząć
iść, bo Boże plany zawsze nas
przerastają, wychodzą poza nasze
wyobrażenia. Uda nam się tylko jeśli
zaufamy Bogu. Na początku to
niemożliwe, trzeba wzrosnąć. A żeby
wzrosnąć, trzeba wierzyć: „beze
Mnie nic nie możecie uczynić” (J 15,
5), ze Mną możecie wszystko.

Częstym błędem jest spędzanie
młodości na czekaniu na jakąś jasną
wizję i niedecydowanie się na nic.
Pojawia się również utrudnienie
dzisiejszych czasów: selfie. Ludzie
robią tyle selfie, widzą się na tylu
zdjęciach, że wydaje im się, że znają



się na wskroś. Ale żeby naprawdę
poznać własną tożsamość, trzeba
odkryć to, czego nie widać: tę 
tajemnicę, obecność i Miłość Boga w
każdym z nas. Chcieć żyć to odkryć tę
tajemnicę i jej zaufać, przyjmując
logikę i argumenty, których nie
jesteśmy w stanie do końca pojąć.

Historie pisane przez Boga rozwijają
się powoli, ale droga zaufania, na
której ryzykuje się wszystko
prowadzi do spełnienia
najśmielszych marzeń, marzeń Boga.
Kiedy, jako dobrzy synowie Boga,
dajemy się prowadzić Duchowi
Świętemu (por. Rz 8,14), nabieramy
wiatru w żagle. To była droga
Mędrców. Droga Maryi, młodej
dziewczyny, która została Matką
Boga. Droga Józefa, rzemieślnika,
który stał się przybranym ojcem
Jezusa. Droga Apostołów, którzy
przeszli od wątpliwości i
początkowych pomyłek do bycia
filarami Kościoła. Droga tylu innych



chrześcijan, którzy nas poprzedzili i
nam towarzyszą. Kto na początku
swojego życia pomyślałby o tak
wielkiej tajemnicy? Widać ją dopiero
na końcu. Ale koniec następuje, bo
na początku każdy potrafił wyjść ze
swojej fałszywej strefy
bezpieczeństwa i rzucić się w
otwarte ramiona Boga Ojca[10].

Kiedy postępujemy w rozeznaniu i
dane powołanie zaczyna nabierać
konkretnych kształtów, konieczne
wydaje się powiedzenie „tak”, aby
pójść dalej, skoczyć ze spadochronem
wiary. Tylko w ten sposób
rozeznanie się dopełnia i dlatego
Kościół przewidział, w swojej
wielowiekowej mądrości, szereg
etapów które należy przebyć, aby
upewnić się o odpowiedniości danej
osoby do konkretnego powołania. W
ten sposób serce jest pełne pokoju i
wzmacnia decyzję o zaufaniu Bogu, o
oddaniu Mu się. Nie wątpimy w



Boga, tylko w siebie samych i dlatego
ufamy Bogu i Kościołowi.

Musimy rozważyć, kim jesteśmy i ile
jesteśmy warci, abyśmy mogli oddać
wszystko, jak opowiada przypowieść
o talentach (por. Mt 25, 14-30), i
wszystkim się podzielić. To jest
właśnie klucz do decyzji dojrzałej i
szczerej: gotowość do oddania
wszystkiego, do pozostawienia
wszystkiego w rękach Boga, niczego
sobie nie zostawiając, i do
zrozumienia, że to nas napełnia
pokojem i radością, które nie
pochodzą z nas. Tak może zakorzenić
się w nas głębokie przekonanie, że
znaleźliśmy własną drogę.

***

Kiedy Maryja rozpoznaje swoje
powołanie, pyta anioła: „Jakże się to
stanie, skoro nie znam męża?” (Łk 1,
34). Anioł jest posłańcem, Bożym
głosem. Maryja nie stawia żadnych
warunków, ale dopytuje, aby dobrze



zrozumieć. Anioł zapewnia ją, że
stanie się to za sprawą Ducha
Świętego, bo Maryję to przerasta, ale
„dla Boga nie ma nic
niemożliwego” (Łk 1, 37). Jeśli
Maryja, nasza Matka, chce się
upewnić, to o ile bardziej my
powinniśmy prosić o radę wobec
wewnętrznych poruszeń Bożej
Miłości? Co mam robić, żeby oddać
życie Bogu? Którędy wiedzie moja
droga do szczęścia? Jak wspaniale
jest słuchać rad, aby móc powiedzieć
„tak” w promiennej wolności i
zaufaniu do Boga, aby złożyć
wszystko w Jego rękach. „Niech mi
się stanie według słowa Twego”.

Pablo Marti

tłum. Anna Reicher-Ribeiro



[1] A. Vázquez de Prada, Założyciel
Opus Dei, tłum. P. Skibiński, Kraków
2006, t. 3, s. 39.

[2] F. Ocáriz, Powołanie do Opus Dei
jako powołanie w Kościele, w: Opus
Dei w Kościele.

[3] Św. Josemaría, Kuźnia, 902.

[4] Św. Ignacy Antiocheński, List do
Rzymian.

[5] Por. Arystoteles, O duszy.

[6] Św. Josemaría, Droga, 902.

[7] Franciszek, Adhortacja apostolska
Gaudete et Exsultate, 175.

[8] Por. św. Jan Chryzostom, Homilie
na Ewangelię wg św. Mateusza, VII.

[9] Św. Josemaría, Droga, 797.

[10] Por św. Josemaría, Droga
krzyżowa, stacja VII.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/czy-dokonam-wlasiwego-
wyboru/ (16-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/czy-dokonam-wlasiwego-wyboru/
https://opusdei.org/pl-pl/article/czy-dokonam-wlasiwego-wyboru/
https://opusdei.org/pl-pl/article/czy-dokonam-wlasiwego-wyboru/

	Coś wielkiego i niech to będzie miłość (VIII): Czy dokonam właściwego wyboru?

