
opusdei.org

Czy Bóg naprawdę
istnieje?

Na to pytanie odpowiada św.
Jan Paweł II (fragment książki
"Przekroczyć próg nadziei").

13-07-2017

format harmonijka na PDF

Vittorio Messori - Wiara chrześcijan
katolików, których Wasza Świątobli‐
wość jest pasterzem i nauczycielem (w
imieniu jedynego Pasterza i
Nauczycie!a), ma niejako trzy
„stopnie”, trzy „poziomy” ściśle ze

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Czy%20B%C3%B3g%20naprawd%C4%99%20istnieje20170814-080014.pdf


sobą związane: Bóg, Jezus Chrystus,
Kościół.

Każdy chrześcijanin wierzy, że Bóg
istnieje. Każdy chrześcijanin wierzy
również, że ten Bóg nie tylko przemó
wił, ale także przyjął ludzkie ciało w
historycznej postaci Jezusa z Na‐
zaretu, w czasach rzymskiego ce‐
sarstwa. Ale katolik posuwa się dalej:
wierzy, że ten Bóg, że ten Chrystus —
by posłużyć się pojęciem z Nowego
Testamentu — żyje i działa w „ciele”
Kościoła, którego Głowa widzialną na
ziemi jest Biskup Rzymu.

Z pewnością wiara jest darem, Boża
łaska. Lecz darem Bożym jest również
rozum. Zgodnie z wypowiedziami
świętych i Doktorów Kościoła
chrześcijanin „wierzy, aby zrozumieć”,
lecz stoi także przed wezwaniem:
„rozumieć, aby wierzyć”.

Zacznijmy więc od początku: Ojcze
Święty, chcąc pozostać — jeśli to
możliwe, przynajmniej na razie — w



perspektywie ludzkiej, czy człowiek
może — i w jaki sposób — dojść do
przekonania, że Bóg naprawdę
istnieje?

W Pańskim pytaniu chodzi w gruncie
rzeczy o Pascalowskie rozróżnienie
pomiędzy Absolutem, czyli Bogiem
filozofów („libertins", racjonalistów),
a Bogiem Jezusa Chrystusa, a przed
Nim Bogiem Ojców od Abrahama do
Mojżesza. Tylko ten drugi jest Bogiem
Żywym.

Pierwszy jest owocem ludzkiej myśli,
ludzkiej spekulacji, która zresztą jest
w stanie powiedzie coś słusznego o
Nim, jak przypomniała nam to
soborowa Konstytucja Dei verbum (n.
3). Wszystkie te rozumowe
argumenty w gruncie rzeczy idą
drogą wskazaną przez Księgę
Mądrości i List do Rzymian: od
widzialnego świata do
niewidzialnego Absolutu.



Inaczej postępuje tą drogą
Arystoteles, inaczej Platon. Tradycja
chrześcijańska przed Tomaszem z
Akwinu, a więc i Augustyn, była
raczej związana z Platonem, od
którego równocześnie starała się
dystansować, i słusznie, gdyż dla
chrześcijan Absolut filozoficzny, czy
to jako Pierwszy Byt, czy Najwyższe
Dobro, jest czymś drugorzędnym. Po
co mają wchodzić w filozoficzne
spekulacje na temat Boga, gdy
przemówił do nici Żywy Bóg, i to nie
tylko przez Proroków, ale przez
swojego Syna? Teologia Ojców,
zwłaszcza na Wschodzie, coraz
bardziej dystansuje się od Platona i
od filozofów.

Zostaje teologią nawet wtedy, gdy
bywa uprawiana jako filozofia (i tak
na przykład w nowożytnych czasach
w wypadku Włodzimierza
Sołowjowa).



Natomiast św. Tomasz w pewnym
sensie nie opuścił drogi filozofów.
Zaczął Summę teologiczna, od

pytania: „An Deus sit?” – „Czy Bóg
istnieje?" (por. I, q. 2, a. 3), to jest od
tego samego pytania, które Pan
stawia. I to pytanie okazało się
bardzo potrzebne. To pytanie
stworzyło nie tylko teodyceę, ale
także i całą cywilizację zachodnią.
Cywilizacja ta, rzekomo najbardziej
rozwinięta, poszła w rytmie tego
pytania. I chociaż dzisiaj, niestety,
odłożono Summę teologiczna, na
półki, to jednak wyjściowe pytanie 
Summy trwa w naszej cywilizacji i
nadal rozbrzmiewa.

W tym miejscu należy zacytować w
całości następujący fragment
Konstytucji Gaudium et spes Soboru
Watykańskiego II: „Zakłócenia
równowagi, na które cierpi dzisiejszy
świat, w istocie wiążą się z bardziej
podstawowym zachwianiem
równowagi, które ma miejsce w



sercu ludzkim. W samym bowiem
człowieku wiele elementów zwalcza
się nawzajem. Będąc bowiem
stworzeniem, doświadcza on z jednej
strony wielorakich ograniczeń, z
drugiej strony czuje się
nieograniczony w swoich
pragnieniach i powołany do
wyższego życia. Przyciągany wielu
ponętami, musi wciąż wybierać
między nimi i wyrzekać się
niektórych. Co więcej, będąc słabym i
grzesznym, nierzadko czyni to, czego
nie chce, nie zaś to, co chciałby
czynić. Stąd cierpi rozdarcie w
samym sobie, z czego z kolei tyle i tak
wielkich rozdźwięków rodzi się w
społeczeństwie. [...j Mimo to, wobec
dzisiejszej ewolucji świata, z każdym
dniem coraz liczniejsi stają się ci,
którzy bądź stawiają zagadnienia jak
najbardziej podstawowe, bądź to z
nową wnikliwością rozważają: czym
jest człowiek; jaki jest sens cierpienia,
zła, śmierci, które istnieją nadal, choć
dokonali się tak wielki postęp?



Na cóż te zwycięstwa, tak wielką oku
pione cena; co może człowiek dać
społeczeństwu, a czego się od niego
spodziewać; co nastąpi po tym życiu
ziemsk:m? Kościół zaś wierzy, że
Chrystus, który za wszystkich umarł i
zmartwychwstał, może człowiekowi
przez Ducha swego udzielić światła i
sił, aby zdolny byt odpowiedzieć
najwyższemu swemu powołaniu;
oraz że nie dano ludziom innego pod
niebem imienia, w którym by mieli
być zbawieni. Podobnie też wierzy,
że klucz, ośrodek i cel całej ludzkiej
historii znajduje się w jego Panu i
Nauczycielu" (n. 10).

Ogromnie bogaty jest ten soborowy
tekst. Widać z niego jasno, że
odpowiedź na pytanie: „An Deus sit?”
jest nie tylko sprawą intelektu, jest
równocześnie sprawą całej ludzkiej
egzystencji. Zależy od wielorakich
sytuacji, w których człowiek szuka
znaczenia i sensu tejże egzystencji.
Pytanie o istnienie Boga jest



najgłębiej związane z celowością
ludzkiego bytowania. Jest nie tylko
sprawą rozumu, ale także sprawą
ludzkiej woli, więcej, sprawą
ludzkiego serca („les raisons du
coeur" Blaise'a Pascala). Myślę, że
niesłusznie uważa się, iż stanowisko
św. Tomasza jest przede wszystkim
racjonalistyczne. Wprawdzie trzeba
przyznać rację Etienne Gilsonowi,
gdy mówi za Tomaszem, że najwspa‐
nialszym z Boskich tworów jest
rozum, ale nie oznacza to bynajmniej
jednostronnego racjonalizmu.
Tomasz jest rzecznikiem całego
bogactwa i złożoności wszelkiego
bytu stworzonego, a zwłaszcza bytu
ludzkiego. Niedobrze się stało, że
myślenie jego odsunięto na bok w
okresie posoborowym, nie przestaje
bowiem być mistrzem filozoficznego i
teologicznego uniwersalizmu. W tym
kontekście trzeba też odczytywać
jego quinque viae, to znaczy „pięć
dróg” prowadzących do odpowiedzi
na pytanie: „An Deus sit?”.



Vittorio Messori - Proszę, mi
pozwolić, że przerwę na krótko. Oczy‐
wiście, nie podlega dyskusji sprawa,
słuszności filozoficznej czy
teoretycznej tego, co Ojciec święty
zaczął wyjaśniać. Czy jednak ten
rodzaj argumentacji ma jeszcze jakieś
znaczenie dla człowieka, który dzisiaj
stawia sobie pytania na temat Boga,
Jego istnienia i Jego istoty?

Powiedziałbym, że dziś bardziej niż
kiedykolwiek, z pewnością bardziej
niż w nieodległych epokach. 
Umysłowość pozytywistyczna, która
najpotężniej rozwinęła się na
przełomie XIX i XX stulecia, dziś 
znajduje się poniekąd w odwrocie.
Człowiek współczesny ponownie
odkrywa Sacrum, choć nie zawsze
umie je nazwać po imieniu.

Pozytywizm był nie tylko filozofią,
nie tylko metodologią, był jedną z
tych szkół podejrzeń, które doszły do
rozkwitu w epoce nowożytnej. Czy



człowiek naprawdę zdolny jest
poznać coś więcej niż to, co widzą
jego oczy i słyszą jego uszy? Czy
istnieje jakakolwiek inna wiedza
poza wiedzą ściśle empiryczną?
Granice ludzkiej racjonalności są
całkowicie podporządkowane
zmysłom, wewnętrznie zaś
kierowane prawami matematyki,
które okazały się szczególnie
przydatne do racjonalnego porządko‐
wania zjawisk, a także do sterowania
procesami technicznego postępu.
Stając na stanowisku
pozytywistycznym, takie pojęcia, jak
na przykład Bóg czy dusza, nie mają
po prostu sensu. Nic bowiem nie
odpowiada im w zakresie
zmysłowego doświadczenia.

Otóż właśnie to stanowisko jest
obecnie w odwrocie, przynajmniej w
niektórych dziedzinach. Można
stwierdzić ten odwrót nawet
porównując dzieła pierwotnego i
późniejszego Ludwiga Wittgensteina,



austriackiego filozofa pierwszej
połowy naszego stulecia.

Zresztą dla nikogo nie jest
zaskoczeniem, że ludzkie poznanie
jest w pierwszej instancji poznaniem
zmysłowym. Żaden klasyk filozofii,
ani Platon, ani Arystoteles, nie
kwestionował tego. Realizm
poznawczy, zarówno tak zwany
realizm naiwny, jak i realizm
krytyczny, zgadza się na to, że „nihil
est in intellectu, quod prius non fuerit
in sensu” (nie ma nic w intelekcie, co
najpierw nie byłoby w zmysłach).
Jednakże granice tego „sensus" nie są
wyłącznie sensualistyczne. Wiemy
przecież, że człowiek poznaje nie
tylko barwy, tony czy kształty, ale
poznaje przedmioty całościowo – na
przykład nie tylko zbiór jakości
związanych z przedmiotem
„człowiek”, ale również człowieka
samego w sobie (owszem, człowieka
jako osobę). Poznaje więc prawdy
ponad-zmysłowe lub też inaczej



mówiąc – trans-empiryczne. Nie
można też powiedzieć, żeby to, co
trans-empiryczne, przestawało być
empiryczne.

W ten sposób można z całym
pokryciem mówić o doświadczeniu
człowieka, odoświadczeniu
moralności czy też o doświadczeniu
religii. A skoro można mówić o takich
doświadczeniach, to trudno
zaprzeczyć, że w orbicie ludzkich
doświadczeń znajduje się także
dobro i zło, znajduje się prawda i
piękno, znajduje się także Bóg. Bóg
sam z pewnością nie jest
przedmiotem ludzkiej empirii, co na
swój sposób podkreśla też samo
Pismo Święte. „Boga nikt nigdy nie
widział ani też zobaczyć nie
może” (por. J 1, 18). Jeżeli Bóg jest
przedmiotem poznania, to – jak uczy
zgodnie Księga Mądrości i List do
Rzymian – jest nim na podstawie
doświadczenia świata widzialnego, a
także poniekąd na podstawie



wewnętrznego doświadczenia
samego człowieka. W tym miejscu
Immanuel Kant, odchodząc od starej
drogi tych Ksiąg i św. Tomasza z
Akwinu, obiera drogę doświadczenia
etycznego. Człowiek rozpoznaje sie
bie jako istotę etyczną, uzdolnioną do
działania wedle kryteriów dobra i
zła, a nie tylko korzyści i
przyjemności. Rozpoznaje siebie
także jako istotę religijną, zdolną do
obcowania z Bogiem. Modlitwa – o
której była mowa poprzednio – jest w
pewnym sensie pierwszym spraw
dzianem tej rzeczywistości.

Wraz z cofaniem się przeświadczeń
pozytywistycznych myśl współczesna
dokonała postępu w coraz
pełniejszym odkrywaniu człowieka,
uznając między innymi wartość
języka metaforycznego i
symbolicznego. Współczesna
hermeneutyka, obecna na przykład
w dziełach Paula Ricoeura czy w
inny sposób u Emmanuela Lévinasa,



ukazuje nam z nowego punktu
widzenia prawdę o świecie i o
człowieku.

O ile od tego pełniejszego
zrozumienia pozytywizm nas oddala,
a w pewnym sensie całkowicie nas
odcina, o tyle hermeneutyka, drążąca
znaczenie języka symbolicznego,
pozwala nam tę pełnię z powrotem
odnaleźć, a nawet w pewien sposób
ją pogłębić. Mówiąc to, oczywiście
nie chcemy negować zdolności
rozumu do tworzenia prawdziwych
pojęć o Bogu i o prawdach wiary.

Dlatego tak ważna dla współczesnej
myśli jest filozofia religii, choćby taka,
jaką uprawia Mircea Eliade, a u nas w
Polsce na przykład arcybiskup
Marian Jaworski oraz szkoła
lubelska. Stajemy się świadkami
znamiennego powrotu do metafizyki
(filozofia bytu) poprzez integralną
antropologię. Nie można pomyśleć
człowieka bez tego odniesienia do



Boga, które jest dla niego
konstytutywne. Św. Tomasz wyrażał
to w języku filozofii istnienia jako
"actus essendi". Filozofia religii
wyraża to w kategoriach 
antropologicznego doświadczenia. W
to doświadczenie ogromnie wiele
wnieśli filozofowie dialogu, tacy jak
Martin Buber czy właśnie
wspomniany Lévinas. Tu już jesteśmy
bardzo bliscy św. Tomasza, z tym że
droga prowadzi nie tyle przez byt i
istnienie, ile przez osoby oraz
spotkanie osób: „ja” i „ty”. To jest
podstawowy wymiar bytowania
człowieka, które zawsze jest
współbytowaniem.

Skąd się tego nauczyli filozofowie
dialogu? Nauczyli się przede
wszystkim z doświadczenia Biblii.
Całe życie ludzkie jest „współ‐
bytowaniem” w wymiarze
codziennym: „ty” i „ja”, a także w
wymiarze absolutnym i ostatecznym:



„ja'” i „Ty”. Tradycja biblijna
koncentruje się wokół tego „Ty”. To
jest naprzód Bóg Abrahama, Izaaka i
Jakuba, Bóg Praojców, a z kolei Bóg
Jezusa Chrystusa i Apostołów, Bóg
naszej wiary.

Nasza wiara jest głęboko
antropologiczna, głęboko osadzona
we współbytowaniu, we wspólnocie
Ludu Bożego oraz we wspólnocie z
tym Przedwiecznym „Ty”. To
współbytowanie jest dla naszej tra‐
dycji judeochrześcijańskiej bardzo
istotne i pochodzi z inicjatywy Boga
samego. Znajduje się na przedłużeniu
stworzenia i jest – jak uczy św. Paweł
– równocześnie „odwiecznym
wybraniem człowieka w Słowie, które
jest Synem” (por. Ef 1, 4).

format harmonijka na PDF

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Czy%20B%C3%B3g%20naprawd%C4%99%20istnieje20170814-080014.pdf


pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/czy-bog-naprawde-istnieje/
(14-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/czy-bog-naprawde-istnieje/
https://opusdei.org/pl-pl/article/czy-bog-naprawde-istnieje/

	Czy Bóg naprawdę istnieje?

