
opusdei.org

Czas Bożego
Narodzenia:
betlejemskie światło

Publikujemy tekst poświęcony
Bożemu Narodzeniu, okresowi,
w którym wspominamy Jezusa
rodzącego się, „by oświetlić
naszą ziemską drogę.”

25-12-2023

Chrystus, Odkupiciel Świata,
Jednorodzony Syn Ojca, zrodzony w
tajemniczy sposób z Ojca przed
wszystkimi wiekami. 

Christe, redemptor omnium,



ex Patre, Patris Unice,

solus ante principium

natus ineffabiliter»[1].

Słowa te, pierwsze, jakie Kościół
wypowiada co roku na początku
okresu Bożego Narodzenia,
wprowadzają nas w wewnętrzne
życie Boga. Celebracje liturgiczne w
tych dniach, chwile rozważania przy
szopce, intensywniejsze życie
rodzinne mają nam pomóc w
kontemplacji słowa, które stało się
Dziecięciem, patrzenie na Niego „z
pokorną postawą duszy
chrześcijańskiej”, która nie chce
„sprowadzać wielkości Boga do
naszych ubogich wyobrażeń (…), lecz
zrozumieć, że ta tajemnica - choć
ciemna - jest światłem, które kieruje
życiem ludzi[2].

Światło, które prowadzi nas do
Ojca



„Bóg jest światłością"[3]: i nie ma w
Nim ciemności. Gdy wkracza w
historię ludzi, ciemności rozpraszają
się. Dlatego też w dniu Narodzenia
Pańskiego śpiewamy: lux fulgebit
hodie super nos, quia natus est nobis
Dominus[4]; światło zajaśniało dziś
nad nami, bo Pan się nam narodził.

Jezus Chrystus, Słowo Wcielone,
rodzi się, by oświecić naszą drogę na
ziemi, rodzi się, by ukazać nam
miłujące oblicze Ojca 

i objawić tajemnicę Boga, który nie
jest bytem samotnym, ale Ojcem,
Synem i Duchem Świętym. W
wieczności Ojciec zradza Syna 

w akcie najdoskonalszej Miłości,
która Słowo czyni Umiłowanym
Synem; od „Ojca świateł"[5] pochodzi
„światłość ze światłości, Bóg
prawdziwy 

z Boga prawdziwego"[6]. Choć tego
zrodzenia światła nie da się opisać, 



a nasze oczy tu na ziemi nie mogą go
zobaczyć, Pan nie pozostawił nas 

w ciemnościach – pozostawił nam
znak, poprzez który można dojrzeć
nieco z tego misterium. Tym znakiem
jest narodzenie Jezusa z Dziewicy
Maryi w betlejemską noc.
„Dziewictwo Maryi ukazuje
absolutną inicjatywę Boga we
Wcieleniu. Bóg jest jedynym Ojcem
Jezusa"[7]. Jedyny Syn Maryi jest
Jednorodzonym Synem Ojca, który w
niewytłumaczalny sposób narodził
się z Ojca przed wszystkimi wiekami,
również z Matki Dziewicy rodzi się w
niewytłumaczalny sposób. Dlatego
Kościół śpiewa talis partus decet
Deus[8]: takie narodzenie wspaniale
odpowiadałoby godności Boga.
Mamy tu do czynienia z misterium,
które pokornym objawia blask Bożej
chwały[9]. Jeśli przychodzimy do
Dzieciątka z prostotą, jak pasterze,
którzy w pośpiechu przybyli do



groty[10], lub jak mędrcy, którzy
„upadli na twarz 

i oddali Mu pokłon"[11], w światłości
promieniującej z Jego oblicza
możemy dostrzec odbicie jego
wiecznego pochodzenia.

Początek drogi ku Passze

„Kiedy tam przebywali, nadszedł dla
Maryi czas rozwiązania. Porodziła
swego pierworodnego Syna, owinęła
Go w pieluszki i położyła w żłobie,
gdyż nie było dla nich miejsca w
gospodzie"[12]. Łatwo sobie wyobrazić
radość, jakiej doświadczyła Maryja
od chwili Zwiastowania. Radość,
która wzbierała z dnia na dzień, w
miarę jak Syn Boży kształtował się w
Jej łonie. Jednak Maryi ani św.
Józefowi nie była oszczędzona żadna
gorycz. Świętą noc narodzenia
odkupiciela naznaczyła hardość i
chłód ludzkiego serca: „[Słowo]
przyszło do swojej własności, a swoi
Go nie przyjęli"[13]. Jeśli zatem



narodziny bez bólu stanowiły
zapowiedź chwały Królestwa, to
stanowiły również zapowiedź
„godziny” Jezusa, w której miał On z
miłości oddać swoje życie za
stworzenia: „Jego ręce - podziwiamy
Go znowu w żłóbku - są rękami
Dziecka: są to jednak te same ręce,
które rozciągnie na Krzyżu,
przyciągając wszystkich ludzi"[14].

W liturgii okresu Bożego Narodzenia
Kościół zachęca nas do wspominania
początku tej namiętnej Miłości Boga
do ludzi, która swój szczyt osiąga w
corocznych obchodach Wielkiej
Nocy. W rzeczywistości, inaczej niż
coroczną Wielkanoc, święto
Narodzenia Pańskiego zaczęto
obchodzić liturgicznie dopiero dość
długo po 300 r., w miarę jak
kalendarz coraz bardziej stanowił
odbicie całości misterium
Chrystusowego. Dlatego obchodząc
narodzenie Jezusa i pozwalając, by
dotknął nas swoją dziecięcą czułością



sprawiamy, że sens jego przyjścia na
ziemię staje się aktualny, tak jak
mówi kolęda, która tak wiele
wspomnień wzbudzała u św.
Josemaríi: „Zstąpiłem na ziemię, by
cierpieć" (Yo bajé a la tierra para
padecer). Boże Narodzenie i
Wielkanoc są ze sobą związane nie
tylko poprzez światło, ale także przez
moc chwalebnego Krzyża.

Dum medium silentium… - gdy
głęboka cisza zalegała wszystko, a
noc w swoim biegu dosięgała połowy,
wszechmocne Twe słowo z nieba, z
królewskiej stolicy, (…) jak srogi
wojownik runęło w ośrodek
zatraconej ziemi"[15]. Są to słowa z
Księgi Mądrości, które bezpośrednio
odnoszą się do starożytnej Paschy,
Wyjścia, w czasie którego Izraelici
zostali uwolnieni. W okresie Bożego
Narodzenia liturgia często je
przywołuje je, by poprzez kontrasty
ukazać nam postać Słowa, które
przychodzi na ziemię. Ten, który jest



niezmierzony, określa się w czasie,
Pan świata nie znajduje dla siebie
miejsca na swoim świecie, Książę
Pokoju zstępuje jako „srogi
wojownik” ze swojego królewskiego
tronu. Dzięki temu możemy
zrozumieć, że narodzenie Jezusa
oznacza koniec tyranii grzechu i
początek wyzwolenia dzieci Bożych.
Jezus uwolnił nas z grzechu dzięki
swojemu misterium paschalnemu.
Ono jest „godziną”, która przenika i
prowadzi całą ludzką historię. Jezus
przyjmuje naturę taką, jak nasza, z
jej słabościami, by poprzez swoją
śmierć wyzwolić nas z grzechu.
Można to zrozumieć jedynie w
perspektywie miłości, bowiem miłość
dąży do więzi, chce współdzielić los z
ukochaną osobą. „Jedyną normą lub
miarą pozwalającą nam jakoś
zrozumieć ten sposób postępowania
Boga jest uświadomienie sobie, że nie
zna ono miary: dostrzec, że rodzi się
z szaleństwa miłości, które prowadzi
Go do przyjęcia naszego ciała i



wzięcia na siebie ciężaru naszych
grzechów[16].

Pan zechciał mieć serce z ciała, jak
nasze, by przełożyć na ludzki język
szaleństwo miłości Boga do każdej i
każdego z nas. Dlatego Kościół
wykrzykuje radośnie: Dziecię nam
się narodziło! Ponieważ jest Ono
Mesjaszem oczekiwanym przez lud
Izraela, znaczenie Jego misji jest
powszechne. Jezus rodzi się dla
wszystkich: „zjednoczył się jakoś z
każdym człowiekiem"[18], nie wstydzi
się nazywać nas „braćmi” i razem z
nami chce wysławiać dobroć Ojca.
Logiczne jest, byśmy w dniach
Narodzenia Pańskiego w szczególny
sposób przeżywali braterstwo
chrześcijańskie, byśmy miłowali
wszystkich, nie czyniąc różnicy ze
względu na pochodzenie czy
zdolności. Winniśmy przyjąć
wyzwalającą miłość Jezusa, która
wyprowadza nas z niewoli naszych
złych skłonności, burzy mury między

https://opusdei.org/pl-pl/tool/opusdeicms/article/68548/change/#_ftn19
https://opusdei.org/pl-pl/tool/opusdeicms/article/68548/change/#_ftn19


ludźmi, by ostatecznie uczynić nas
„synami w Synu"[19].

Misterium, które oświeca rodzinę

Święta skupione „wokół misterium
Wcielenia (Zwiastowanie, Boże
Narodzenie, Objawienie Pańskie) (…),
wspominają początek naszego
zbawienia i komunikują nam
pierwociny Misterium
Paschalnego"[20]. Źródłem tych
pierwocin zawsze jest kontakt z
Jezusem, relacje, jakie się tworzą
wokół Dzieciątka, którymi, tak jak w
przypadku relacji każdego dziecka,
jakie przychodzi na świat, są przede
wszystkim relacje rodzinne.
Światłość Dzieciątka promieniuje
zatem przede wszystkim na Maryję 

i Józefa, od nich zaś na wszystkie
rodziny.

Przypadające podczas okresu Bożego
Narodzenia święto Świętej Rodziny
przypomina nam, że rodziny



chrześcijańskie są wezwane do tego,
by promieniować odbiciem blasku
domu nazaretańskiego. Są darem
Ojca Niebieskiego, który chce, by w
świecie istniały oazy, w których
miłość byłaby wyzwolona z niewoli
egoizmu. Czytania z tego święta
zawierają pewne rady pomocne w
uświęceniu życia rodzinnego:
„obleczcie się 

w serdeczne miłosierdzie, dobroć,
pokorę, cichość, cierpliwość, znosząc
jedni drugich i wybaczając sobie
nawzajem, jeśliby miał ktoś zarzut
przeciw drugiemu: jak Pan wybaczył
wam, tak i wy!"[21]. Są to konkretne
działania urzeczywistniające ten
wielki paradoks Ewangelii: tylko
wyrzeczenie i ofiara prowadzą do
prawdziwej miłości.

Oktawę Narodzenia Pańskiego
zamyka Uroczystość Świętej Bożej
Rodzicielki Maryi. Święto to zaczęto
obchodzić najpierw w Rzymie,



zapewne w związku z poświęceniem
kościoła Matki Bożej ad martyres,
mieszczącego się w Panteonie.
Święto to przypomina nam, że Syn
Boży jest również Synem tej, która
uwierzyła w obietnice Boże"[22], i że
stał się On ciałem, by nas odkupić.
Zaś kilka dni później czcimy
Najświętsze Imię Jezus, to Imię, w
którym znajdujemy pociechę w
naszych modlitwach, ponieważ
przypomina nam, że Dziecię, które
czcimy, nosi imię Jezus, gdyż zbawia
nas od naszych grzechów[23].

Zbawienie dla wszystkich ludzi

Ostatnie dni okresu Bożego
Narodzenia przypominają nam o sile
uderzeniowej Bożej Światłości, która
wszystkich ludzi chce zjednoczyć w
wielkiej rodzinie Bożej. Niegdyś ryt
rzymski wspominał podczas święta
Chrztu Pańskiego również
„objawienie” Mędrcom ze Wschodu –
pierwocinom pogan – i wesele w



Kanie, pierwsze objawienie chwały
Jezusa swoim uczniom. Choć dziś
liturgia rzymska celebruje te
„epifanie” w różnych dniach,
zachowuje pewne echa tej tradycji,
która trwa 

w liturgiach wschodnich. Jednym z
nich jest antyfona z szóstego
stycznia: „Dzisiaj się Kościół złączył z
Chrystusem, swoim Oblubieńcem,
który go 

z grzechów obmył w Jordanie; biegną
mędrcy z darami na królewskie gody,
a woda przemieniona w wino cieszy
biesiadników"[24].

W uroczystość Objawienia Kościół
zachęca nas, byśmy podążali za
przykładem Mędrców, którzy trwają
w poszukiwaniu Prawdy, nie lękają
się pytać, gdy tracą z oczu światło
gwiazdy i odnajdują swoją własną
wielkość w uwielbieniu nowo
narodzonego Dzieciątka. Tak, jak oni,
tak i my chcemy dać Mu to, co



najlepsze, świadomi, że dawanie jest
właściwe zakochanym i że „nie mają
dla Niego znaczenia ani bogactwa,
ani owoce, ani zwierzęta żyjące na
ziemi, w morzu czy w powietrzu,
ponieważ wszystko to należy do
Niego. Chce tego, co wewnętrzne,
duchowe, a co powinniśmy Mu
oddać z wolnością: Synu, daj mi swe
serce (Prz 23,26)"[25].

Świętowanie Chrztu

Święto Chrztu Pańskiego zamyka
okres Bożego Narodzenia. Wzywa
nas ono do kontemplowania Jezusa,
który zstępuje do wody, by ją
uświęcić, byśmy my mogli w
sakramencie chrztu zjednoczyć się z
Jego Paschą. „Poprzez chrzest
jesteśmy zanurzeni w to
niewyczerpane źródło życia, jakim
jest śmierć Jezusa, będąca
największym aktem miłości 

w dziejach"[26]. Dlatego, jak mówi
Papież Franciszek, jest naturalne,



byśmy z radością wspominali
rocznicę przyjęcia tego sakramentu:
„Znajomość daty naszego chrztu, to
znajomość szczęśliwej daty.
Gdybyśmy jej nie znali, stracilibyśmy
pamięć o tym, co Bóg nam uczynił,
pamięć 

o darze, jaki otrzymaliśmy"[27]. Tak
czynił św. Josemaría, który każdego
13 stycznia z wdzięcznością
wspominał swoich rodziców
chrzestnych 

i kapłana, który go ochrzcił[28]. W
dniu jednych z ostatnich swoich
urodzin na ziemi, wychodząc po
odprawieniu Mszy z kaplicy Matki
Bożej Królowej Pokoju, zatrzymał się
na chwilę przy chrzcielnicy, ucałował
ją i wyjaśnił: „Z wielką radością ją
całuję. Tu uczyniono mnie
chrześcijaninem”.

Co trzy lata w pierwszą niedzielę po
Chrzcie Pańskim odczytywana jest
Ewangelia o Weselu w Kanie.



Przypomina nam ona na początku
Okresu Zwykłego, że światłości, jaka
zajaśniała w Betlejem i nad
Jordanem, nie mamy brać w nawias,
że jest ona siłą zdolną przemieniać,
siłą, która chce dotrzeć do całego
społeczeństwa, począwszy od jego
komórki, od relacji rodzinnych.
Przemiana wody w wino wskazuje
nam, że rzeczywistości ludzkie, w
tym każda codzienna, dobrze
wykonana praca, mogą zostać
przemienione w coś Bożego. Jezus
każe nam napełnić stągwie „usque ad
summum"[29], byśmy z pomocą Jego
łaski po brzegi wypełnili nasze
wysiłki, by nasze życie nabrało
wartości nadprzyrodzonej. W tym
zadaniu uświęcania codziennej pracy
znów spotykamy Maryję, tę samą,
która ukazała nam w Betlejem
Dzieciątko, teraz prowadzi nas do
Mistrza, dając nam tę radę, w której
jest pewność: „Zróbcie wszystko,
cokolwiek wam powie"[30].



Juan Rego

[1] Hymn Christe, redemptor omnium,
I Nieszpory Bożego Narodzenia.

[2] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 13.

[3] 1 J 1,5.

[4] Por. Mszał Rzymski, Narodzenie
Pańskie, Ad missam in aurora,
Antyfona na wejście (por. Iz 9,2.6).

[5] Jk 1,17.

[6] Symbol Nicejsko-
Konstantynopolitański.

[7] Katechizm Kościoła Katolickiego,
503.

[8] Hymn Veni, Redemptor Gentium.

[9] Por. Hbr 1,3.



[10] Por. Łk 2,16

[11] Mt 2,11

[12] Łk 2,6-7

[13] J 1,11.

[14] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 38.

[15] Mdr 18,14-15

[16] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 144.

[17] Por. Mszał Rzymski, Narodzenie
Pańskie, Ad missam in die, Antyfona
na wejście (por. Iz 9,6)

[18] Sobór Watykański II, Konstytucja
Duszpasterska Gaudium et spes, 22.

[19] Tamże.

[20] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1171.



[21] Kol 3,12-13 (Drugie czytanie ze
święta Świętej Rodziny).

[22] Por. Łk 1,45.

[23] Mt 1,21.

[24] Antyfona do Benedictus, Jutrznia,
6 stycznia.

[25] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 35.

[26] Franciszek, Audiencja ogólna, 8 I
2014.

[27] Tamże.

[28]Por. A. Vázquez de Prada, 
Założyciel Opus Dei, tom I, Kraków
2002, s. 14.

[29] J 2, 7.

[30] J 2, 5.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/czas-bozego-narodzenia-
betlejemskie-swiatlo/ (26-12-2025)

https://opusdei.org/pl-pl/article/czas-bozego-narodzenia-betlejemskie-swiatlo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/czas-bozego-narodzenia-betlejemskie-swiatlo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/czas-bozego-narodzenia-betlejemskie-swiatlo/

	Czas Bożego Narodzenia: betlejemskie światło

