
opusdei.org

Cz. 2. Rosyjski poeta
o duchowym
spotkaniu z Escrivą

"Escrivá broni mnie od
nadmiernego spirytualizmu,
tak powszechnego w pewnych
kręgach kościelnych", mówi
Aleksander Zorin, znany
rosyjski poeta. Przedstawiamy
drugą i ostatnią część tekstu.

13-12-2007

W moim środowisku zawodowym
istnieje powszechne zagrożenie
niedowartościowania lub



przewartościowania, ponieważ
połysk wartości przemijających,
podczas gdy wartości wieczne nie są
ukazane w wystarczającej pełni,
utrudnia dobre poznanie samego
siebie. Za tymi błędami kryją się
osobiste motywy, a także przyczyny
obiektywne – historyczne i
kulturalne – które zaburzają rozwój
samoświadomości narodowej.

Rosja

„Rosja jest ochrzczona, lecz nie
skatechizowana”, mówiła Anna
Akhmatova, powtarzając słowa
znanego rosyjskiego pisarza,
Mikołaja Leskowa.

Leskow powiedział w XIX wieku, że
Ewangelia jeszcze nie dotarła na
ziemie rosyjskie. Co mógłby więc
rzec w XX wieku, w wieku absolutnej
dominacji władzy ateistycznej!

Spotkanie z Chrystusem wyzwala
człowieka z jego odurzenia i czyni go



zdolnym do odkrycia powołania
apostolskiego oraz do „szaleństwa”
świętości. A jeśli ten człowiek jest
poetą, zrozumie odpowiedzialność,
jaka na nim spoczywa:
odpowiedzialność, która przejawia
się w wydarzeniach o znaczeniu po
części prorockim.

Kreatywność jest cechą człowieka,
nie zwierząt. Skoro Chrystus nam
powiedział: Bądźcie doskonali, jak
doskonały jest Ojciec Mój Niebieski,
to dlatego, że zdolność stwórcza Boga
czyni człowieka zdolnym do dążenia
do doskonałości.

Synostwo

To logiczne, że twórca przyjmuje
postawę religijną w swojej pracy. To
pragnienie doskonałości,
wzmocnione ideałami moralnymi,
jest znakiem jakości, a równocześnie
przejawem jego synostwa Bożego.



Nie oznacza to, że artysta powinien
manifestować swoje osobiste
synostwo duchowe: to jego praca
powinna wskazywać, w pewien
sposób, na jego synostwo, ponieważ
to praca syna Bożego: „Co mnie
obchodzi – mówił Św. Josemaría
Escrivá – kiedy dowiem się, że ten
czy inny jest moim dobrym synem,
dobrym chrześcijaninem, ale złym
szewcem!”.

Tak samo można pomyśleć: Co mnie
obchodzi, że mój kolega poeta nosi
krzyż na piersi, skoro jest słabym
poetą i nie potrafi opanować języka?
To kwestia zasad; zasad, które są tak
trudne jak konieczne do osiągnięcia.

Dlatego nie pomylę się mówiąc, że
jedna trzecia intelektualistów
moskiewskich, którzy chodzili do
kościoła ojca Aleksandra Mena,
uważała się za dobrych pisarzy, a ci
najbardziej zuchwali, za dobrych
poetów. Gabinet ojca Aleksandra był



zarzucony rękopisami, jakie mu
wysyłali; i chociaż był on świadom
niskiej jakości artystycznej
większości z tych pism, nie wyrzucał
ich, ani nie oceniał. Wiedział, że
kiedy ktoś traktuje poważnie swą
wiarę chrześcijańską, Bóg pomoże
mu odnaleźć swe miejsce: niektórych
Bóg powołuje do śpiewania w chórze,
innych, do dbania o chorych czy
wychowania dzieci; a jeszcze innych,
do zajmowania się literaturą. Do
wszystkich tych dziedzin potrzeba
talentu, zdolności twórczej.

Powołanie

Bóg udziela talentów wszystkim, ale
na różne sposoby i w różnych
proporcjach; nie daje wszystkim tych
samych talentów. Ojciec Aleksander
lubiał powtarzać, że ta różnorodność
jest gwarancją solidarności, bo
gdybyśmy wszyscy posiadali te same
cechy, nie potrzebowalibyśmy się
nawzajem. To rozumowanie



rozprawia się ostatecznie z
mentalnością „świadomości
klasowej”.

Jedynie z łaską Bożą można odnaleźć
swój zawód. Należy prosić Boga, aby
objawił nam własne powołanie i aby
On się w nim objawił.

Być poetą

Można dobrze układać wiersze i być
jedynie człowiekiem piszącym
wiersze. Poeta to ktoś więcej. Być
poetą oznacza posiadać szczególny,
osobisty sposób patrzenia na świat.
Piszący wiersze ogranicza się do
powtarzania wrażeń już poznanych.
Taki ktoś może być dobrym
chrześcijaninem, ale nie powinien
oczekiwać nic więcej w dziedzinie
literatury, bo nie jest prawdziwym
autorem.

Co czynić w takiej sytuacji? Często
spotykam się z osobami, które pytają
się o to. Ja staram się doprowadzić



ich do granic zdolności, gdzie odkryją
prawdę o sobie: o swoim pragnieniu
talentu, o ich ukrytych ambicjach, o
miłości do samych siebie. I
przypinam im radę: „Nie obawiaj się
prawdy, choćby ta prawda miała
spowodować twą śmierć” (Droga,
34), ... śmierć fałszywych cnót i
chorobliwej próżności.

Pracoholizm

Można kochać zawód i nie kochać
Chrystusa. Istnieje możliwość oddać
się ciałem i duszą pracy, w sposób
demoniczny, jak pracoholicy, owe
ofiary aktywizmu, które są tak
powszechne w naszym
społeczeństwie.

Dlaczego tak się dzieje? Myślę, że z
powodu kochania kultury ze względu
na samą kulturę, aby odnaleźć w niej
egoistyczną przyjemność estetyczną,
którą Marina Cwietajewa określała
jako „zmysłowość intelektualną”.
Kultura jest rzeczą bez wątpienia



konieczną, ale dla nas, jak mówi
Escrivá, powinna być środkiem, a nie
celem.

Nie da się nie zgodzić z tymi
słowami, chociaż to sformułowanie
może wydawać się przesadnie
pragmatyczne i zaskoczyć
niektórych, szczególnie namiętnych
wielbicieli sztuki, idących za znaną
definicją Puszkina: „Celem poezji jest
sama poezja”. Zapominają, że to
zdanie wypowiedział Puszkin,
należący do romantyzmu, autor
„Cyganów”. Na koniec swego życia
Puszkin pojmował poezję i jej misję
w inny sposób: „Lud ukocha mnie,
ponieważ dzięki mojej liryce
obudziłem w nim szlachetne uczucia
– mówił, – ponieważ wychwalałem
wolność w okrutnych czasach i
ponieważ prosiłem o litość dla
upadłych”.

Tworzenie jako służba



Tak; tworzenie jest służbą, znakiem
obrazu i podobieństwa Stwórcy
(Aleksander Men). Ale jest służbą,
która wyraża się w sposób
immanentny, i jest uzależniona od
wolności, wolności tajemnej,
niewidzialnej, pojmowanej jako
środek. Taki artysta jest mistrzem,
twórcą; ale artysta chrześcijański jest
równocześnie mistrzem i uczniem.

Wielki artysta niemiecki Albrecht
Dürer namalował pewien obraz
przedstawiający Pasję. Można się z
niego wiele nauczyć. Widać na nim,
że ci, którzy zajmują się
krzyżowaniem Jezusa, są
zawodowcami. Pracują w sposób
zorganizowany, spełniając kanony
sztuki, udzielają sobie rad, dbają o
szczegóły. Dürer przedstawia ich,
wkładając całą swą dusze w tę pracę,
którą przeprowadzili wręcz po
mistrzowsku... Pracowali starannie,
dokładnie i odpowiedzialnie, tak



skupieni na własnej pracy, że nie
zdali sobie sprawy, co czynili.

Dla tego rodzaju niezrównanych
zawodowców, ludzi “dojrzałych w
pracy” (Esenin), poczucie obecności
Bożej wydaje się czymś szczególnie
obcym. Jednak czego warta jest praca
kogoś, kto rozrywa gwoździem stopy
Chrystusa? Czego warta jest praca
innego, który odwraca się od
ukrzyżowanego Chrystusa plecami?
Zarówno jeden jak i drugi mogą być
wielkimi mistrzami; ale nie wiedzą,
co czynią.

Praca każdego dnia

Wracając do rozmowy z ojcem
Aleksandrem, którą nagraliśmy
przed wielu laty i w której odnosił się
do Josemaríi Escrivy, pamiętam, że
mówił nam o jedności sumienia i
zachowania. Dychotomia na tym
polu może prowadzić do duchowej
schizofrenii, ponieważ należy
uświęcać właśnie to, co codzienne,



powszechne, a nie rzeczy
nadzwyczajne.

Uświęcać powinienem moje
obowiązki, moje zadania każdego
dnia, moją ukochaną pracę, dokładną
i wyczerpującą. To przy moim
biurku, a nie gdzie indziej,
powinienem szukać pomocy od Boga.
Przy nim można zrozumieć, czemu
Bóg poszedł szukać przyszłych
apostołów w miejscu ich pracy. Bóg
poszedł szukać ludzi, którzy kochali
swą pracę i wezwał ich poprzez tę
ukochaną pracę.

Poeta jest zwykle osobą zakochaną w
swojej pracy, „pracy tak starej”,
używając słów Bloka; pracy, którą
należy kochać nie ze względu na
pragnienie chwały czy bogactwa, ale
przez miłość do najwyższej Prawdy,
którą stara się wyrazić. Ta prawda
jest centrum jego dzieł i jego
zachowania.

Współpracownik… czy rywal



Poeta jest więc mistrzem,
demiurgiem i stwórcą nowego
wszechświata. W tym zadaniu może
być współpracownikiem Boga, lub...
stać się Jego rywalem. Staje się
rywalem Boga, próbując zastąpić
najwyższą Prawdę własną prawdą,
pisaną z małej litery. W tych
chwilach, zwyciężają w nim siły zła, i
zamknięty w samym sobie, odprawia
własną liturgię; i bluźni. W takich
chwilach nie jest w stanie usłyszeć
Boga i pójść za Jego powołaniem.

Chrystus nie oddzielił apostołów od
ich pracy, aby wprowadzić ich w coś
w rodzaju „złotego snu”. Wręcz
przeciwnie: zetknął ich z
problemami życia codziennego. Nie
należy zapominać, że podstawową
szkołą Chrystusa była praca
rzemieślnicza. Chrystus miał także
swą pracę; pracę manualną, którą
wykonywał dokładnie.

Odpowiednie słowo



Można by powiedzieć, że człowiek
poznaje świat przede wszystkim
przez zmysł dotyku. W ten sposób
płaszczyzna, powierzchnia, przez
którą można poznawać świat,
przeradza się w coś dla mnie
bliskiego. W dotyku kryją się
najgłębsze instynkty poznawcze. Ale
na tej granicy poznania z jego
niekończącymi się żądaniami, nie
zawsze znajdujemy plakat, który by
mówił: „Nie dotykać rękami!”.

Jednak Chrystus pozwolił
niewiernemu Tomaszowi, aby
dotknął go rękami. Sfera Ducha i
sfera materii łączą się w tajemniczy
sposób i nasz brak wiary szuka
dowodu tego zjednoczenia.

Ja mam swoje dowody. Odnoszą się
do mojej działalności artystycznej.
Kiedy szukam odpowiedniego słowa,
nie tylko zaczyna pracować moja
wyobraźnia, ale także moje ręce,
które zaczynają rzeźbić z gliny coś



niewypowiedzianego,
niepostrzegalnego, coś, czego nie
można osiągnąć bez wysiłku.
Doświadczam tego samego, kiedy
słucham w mojej parafii kazań ojca
Georgieja, wspaniałego mówcy. Jego
palce, czułe jak palce muzyka, biorą
udział w tej działalności plastycznej.

Słowo posiada substancję duchową i
równocześnie materialną. Człowiek
jest bytem psychofizycznym. Dlatego
pojęcie materializmu
chrześcijańskiego, sformułowane
przez Josemaríę Escrivę – tak ważne
dla duchowości Opus Dei –
potwierdziło moją intuicję i wartość
mojej własnej sztuki, dzieła
poetyckiego, któremu się oddaję.
Escrivá broni mnie od nadmiernego
spirytualizmu, tak powszechnego w
pewnych kręgach kościelnych: „Tak
więc słuszne jest – czytamy w homilii
Namiętnie kochać świat – mówienie
o swego rodzaju materializmie
chrześcijańskim, który stawia śmiały



opór materializmom nieuznającym
ducha”.

I dalej mówi: „Boga niewidzialnego
spotykamy w rzeczach jak
najbardziej widocznych i
materialnych” (tamże). Prawdą jest,
że Bóg kocha świat widzialny i
materialny, mówi o tym jasno (Rdz,
1). Chrześcijanin wierzy w Słowo
wcielone, w zmartwychwstanie ciała.

Szmer łagodnego powiewu

W poezji podoba mi się
rzeczywistość zmysłów, kształt,
zapach, kolor, dźwięk. W nich i przez
nie materializuje się harmonia
między tym co widzialne i co
niewidzialne. Działanie Ducha
Świętego jest dostrzegalne, przede
wszystkim w sztuce. Dlatego w
Piśmie Świętym porównuje się
Ducha Świętego do szmeru
łagodnego powiewu (1 Krl 19, 11-12).



W swoim czasie duży wpływ na moją
pracę miał poeta Arsienij
Aleksandrowicz Tarkowski.
Napisałem artykuł o jego poezji:
„Ciężka konstrukcja wersu szybuje
jak motyl, jak ‘czerń ze skrzydłami
światła’”. W poezji Tarkowskiego
znajdują się dwa przeciwstawne
działania: ciężar ziemi i lekkość
powietrza. Świat materialny, w
którym działa nieznana energia,
szybuje, niezależnie od swej masy”.

W życiu codziennym czasem wydaje
nam się, że mamy skrzydła na
plecach, jak na obrazach Chagala.
Jego zakochani szybują w powietrzu
życia codziennego. Należy odkryć to
co nadprzyrodzone w tym co
codzienne, przypomina nam Escrivá.
Ojciec Aleksander powiedział
pewnego dnia, tak od niechcenia:
„Chodzi o to, że mogłoby nas nie
być...” Czyli, mogło nie dojść do
codziennego cudu stworzenia, o
czym często zapominamy.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/cz-2-rosyjski-poeta-o-
duchowym-spotkaniu-z-escriva/

(20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/cz-2-rosyjski-poeta-o-duchowym-spotkaniu-z-escriva/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cz-2-rosyjski-poeta-o-duchowym-spotkaniu-z-escriva/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cz-2-rosyjski-poeta-o-duchowym-spotkaniu-z-escriva/

	Cz. 2. Rosyjski poeta o duchowym spotkaniu z Escrivą

