
opusdei.org

Cz. 1. Rosyjski poeta
o duchowym
spotkaniu z Escrivą

Alexander Zorin, znany rosyjski
intelektualista i poeta,
wyznania prawosławnego,
snuje w tym eseju rozważania o
autorze "Drogi". Przedstawiamy
pierwszy fragment tekstu.

26-10-2007

Przyszedłem na świat w Moskwie,
kiedy rozpoczęła się II wojna
światowa. Mój ojciec był artystą,
moja matka uczyła muzyki i



geografii. Moje pierwsze wiersze
zacząłem pisać przed pójściem do
szkoły, niewiele po zdobyciu
umiejętności czytania. Moimi
pierwszymi lekturami były uliczne
ogłoszenia i gazety rozłożone na
stołach niczym obrus, w ogrodzie
moich lat dziecięcych.

Kiedy miałem 15 lat, czytałem z
wielkim entuzjazmem klasyków
rosyjskich i zacząłem zastanawiać się
nad sensem życia, świata i nad
powołaniem człowieka. Poznałem
prawdę zawartą w Ewangelii dosyć
późno: przeczytałem ją, kiedy
miałem 27 lat, 8 lat przed chrztem.

Podczas tego czasu zainteresowałem
się astronomią i odkryłem piękno
oraz wymiar wszechświata.
Wówczas napisałem książkę o
Ciołkowskim. Jego prace na temat
filozofii przyrody pozostawiły w
mojej świadomości ważne



przekonanie: świat jest szczególnym
rodzajem żywego organizmu.

Chociaż jestem humanistą
(ukończyłem klasę humanistyczną,
byłem przyjęty do Związku Pisarzy w
1979), niewiele z moich prac zostało
opublikowanych w codziennej
prasie. Moje pierwsze książki zostały
wydane w 1980, a duża większość
dopiero po pierestrojce. W okresie
Związku Radzieckiego zarabiałem na
życie wykonując prace manualne
(wycieczki geologiczne, kołchozy
rybackie) oraz tłumacząc wierze.

Chrzest

Na początku lat 70-tych czytałem
dzieła ojca Aleksandra Mena.
Poznałem go i szybko przyjąłem
chrzest z jego rąk. Men wpłynął
mocno na mój rozwój jako poety. W
jego parafii, do której należałem,
było wielu wiernych, ale jego
duchowa przystępność sprawiała, ze



czuliśmy się członkami tej samej
rodziny.

Podczas tego czasu sowiecki system
kontrolował działanie Kościoła, nie
dopuszczając do żadnych
zewnętrznych przejawów
religijności. Ja byłem bardzo blisko
ojca Aleksandra, który siał przez 30
lat Słowo Boże w świątyni, z ambony,
a podczas 3 ostatnich lat swojego
życia – pośród świata, mówiąc o
Bogu na wielu aulach i salach
konferencyjnych.

Zachęcał do poszukiwania Boga w
sposób tak przekonujący i żarliwy, że
pewne osoby letnie, krytycznie
nastawione i zazdrosne – wrogowie
Kościoła – w końcu go zabiły.

“Taki jak on zdarza się raz na sto lat”,
mówił nam ojciec Aleksander o
Wladimirze Sołowiewie, któremu
poświęcił liczne tomy swojej „Historii
religii przedchrześcijańskich”. Tych
słów można by użyć, mówiąc o



samym ojcu Aleksandrze. Był
człowiekiem o bardzo szerokiej
kulturze: historykiem, teologiem,
pisarzem religijnym, wspaniałym
kaznodzieją, pasterzem wielkiej
grupy intelektualistów, który dawał
świadectwo o Chrystusie z darem
miłości.

Miłość nigdy nie umiera

Miłość nigdy nie umiera. Wiedzą
dobrze o tym jego duchowe dzieci,
które zwracają się do niego w swoich
modlitwach i otrzymują jego pomoc.
Jego książki – ok. 6 mln egzemplarzy,
nie licząc tłumaczeń na języki obce –
do dziś prowadzą do Boga naszych
rodaków. Jestem w listownym
kontakcie z wieloma z nich i nadal
doświadczam godnego pochwały i
kojącego stylu przemawiania ojca
Aleksandra w obecnej Rosji. To
nauka ojca prawosławnego,
otwartego na świat, na kulturę i na
inne wyznania.



Josemaría Escrivá

Na wiosnę 1980 roku, w jednej z
miłych rozmów ze swoimi
parafianami, ojciec Aleksander
powiedział nam o Josemaríi Escrivie,
osobie wówczas kompletnie nam
nieznanej. Czasem nagrywaliśmy
jego nagrania na magnetofon i na
szczęście zachowała się jedno z nich,
na którym mówi:

„Już od kilkudziesięciu lat istnieje na
zachodzie ruch zwany Opus Dei,
Dzieło Boże. Założył ją Portugalczyk
Josemaría Escrivá. Organizacja ta
rozwija swoją działalność
praktycznie wszędzie. On napisał
małą książeczkę „Droga”. Jest to
zbiór aforyzmów.

Escrivá mówi, że być
chrześcijaninem to nie znaczy żyć jak
drobnomieszczanin, filistyn, poganin
i tylko w niedzielę na kilka godzin
wznosić się duchem. Być
chrześcijaninem, znaczy być nim



zawsze, w dni powszednie, w
najbardziej zwyczajnych sytuacjach i
rzeczach”.

Jak widzimy, informacje o
założycielu Opus Dei są skąpe i mało
dokładne: Escrivá to nie
Portugalczyk, a Hiszpan. Trzeba
pamiętać, że wtedy istniała jeszcze
Żelazna Kurtyna. Dostęp do
literatury religijnej był ograniczony i
ryzykowny.

Droga

Jednak wkrótce, w naszej parafii
pojawiła się książeczka „Droga” –
powielany maszynopis na bibule,
którego druk w ostatnich
egzemplarzach był ledwie
odczytywalny. Z tego też powodu
kosztował niewiele. Miałem czwartą
z kolei kopię. Pierwsza kopia, o
najlepszej jakości, kosztowała dużo
więcej niż czwarta, a ta pisana na
maszynopisie miała zawrotną cenę.
Było to tłumaczenie na współczesny



rosyjski, ale cytaty biblijne, co
ciekawe, były w
cerkiewnosłowiańskim.

Ten kontrast mnie zdziwił. Z jednej
strony miałem do czynienia ze
szczególnym i zdecydowanym tonem
książki, książki skierowanej do nas,
ludzi współczesnych, a z drugiej
widziałem ów archaiczny język
cerkiewnosłowiański, który łamał
rytm i utrudniał lekturę.
Prawdopodobnie była to mała
sztuczka przepisujących tekst, dla
zmylenia szpiegów węszących po
parafiach.

Oskarżali ojca Aleksandra o darzenie
sympatią katolicyzmu, a także
między innymi o bycie
„zakamuflowanym katolikiem”.
Dlatego podejrzewam, że jego Droga
nie umknęła uwadze KGB. Poza tym,
te zdania w cerkiewnosłowiańskim
mogły uspokoić stróżów wiary
prawosławnej, na rzecz której



walczyła w owych latach państwowa
maszyna karna. W każdym razie,
wszystkie to są moje przypuszczenia,
chociaż sztuczki tego typu były
rzeczywiście częste w tamtej epoce.

Jednak kiedy ojciec Aleksander mógł
przemawiać publicznie, często
odnosił się do Opus Dei i jego
założyciela.

Kupiłem jeden z egzemplarzy Drogi i
czytałem podłożywszy białą kartkę
pod bibułę, ponieważ papier był tak
cienki, że prześwitywał. Z tego
egzemplarza moi chrześcijańscy
przyjaciele z Rygi zrobili kilka kopii
przedruku.

Nauczanie Escrivy

Nauczanie Escrivy jest bardzo
bogate, pełne aforyzmów, podobne
nieco do wierszy i poezji
dydaktycznej. W pewnych epokach
ten rodzaj wydawał się najbardziej
odpowiedni. Przecież łatwo



zbaczamy z drogi i jesteśmy osłabieni
duchowo, niezdolni do rozróżnienia
między dobrem a złem, szlachectwa
od perwersji, piękna od brzydoty. W
naszych szaleńczych wędrówkach
stajemy się podobni do owych
mieszkańców Niniwy, o których
zostało powiedziane, 2500 lat temu,
że nie potrafili „rozróżnić ręki
prawej od lewej” (Jn 4, 11).

W ten sposób, już od dwudziestu lat,
nauczenie duchowe Escrivy
zamieniło się w jedną z moich
naczelnych książek. Doszedłem do
tego, że znam niektóre z punktów
Drogi na pamięć, jakby wyuczoną
modlitwę, tak jak pamięta się
fragmenty Pisma Świętego. Czasem
czułem się zmuszony nadać im
własną formę i dzieliłem jej zdania
na wersety.

Taka wersyfikacja jest częsta w
historii literatury, szczególnie w
literaturze duchowej. Została



legitymizowana w Księdze Psalmów:
wielu było znanych poetów, od
Łomonosowa do Bunina, którzy
przepisywali psalmy po rosyjsku,
jako wiersze.

Bo w mojej opinii Droga jest czymś
dużo więcej niż tylko tekstem. Jest
zachętą do działania, która pomaga
wcielić do codziennego życia nowość
Ewangelii, Dobrą Nowinę, która
została dana człowiekowi przed
wiekami. Odważny nakaz moralny,
wyrażony ze szczególnym
przekonaniem, nie jest często
spotykany w naszej literaturze. Czyż
nie będzie to podstawowa zasada,
bez której więdnie słowiańska dusza,
i która ma zastosowanie wobec
różnego rodzaju niepewności?...

Przenikliwy styl Drogi aż prosi się,
moim zdaniem, o siłę rymu. Mówi o
tym Puszkin: „Ozdobię to rymem
unoszącym się w powietrzu”.
Zdecydowane myśli, zawarte w tych



punktach, potrzebują melodyjnego
akompaniamentu, nawet z użyciem
bogatych form naszej liturgii, i
ogólnie naszej sztuki religijnej. Nasze
poczucie estetyczne – myślałem –
mogłoby złagodzić zachodnie
naleciałości Drogi, czyniąc ją bardziej
naszą.

Przesłanie

Od czasów Trediakowa aż do dziś,
poezja rosyjska jest nadal wierna
podziałowi na sylaby,
wzbogaconemu przez rytm i rymy.
Język rosyjski jest jeszcze młody i
dąży do żywotności wyrazu, a
wymiar dźwiękowy poematu nie
wcale słabszy od jego zawartości.
Poza tym, treść objawia się w
wymiarze dźwiękowym, a
przynajmniej się z nią uzupełnia.

Z tego punktu widzenia, Droga ma
tak bogatą treść! Przekazuje rzeczy
tak intymne i takie rodzinne!... „To o
mnie”, myślę, za każdym razem gdy



ją czytam. I czuję się porwany przez
mojego ducha, który prosi mnie o
wyrażenie tych myśli własnym
językiem.

Jestem pewien, że Escrivie nie będzie
to przeszkadzało. A jeśli chodzi o
cechy intelektualne autora...
pozwólmy filologom, żeby sami się
wypowiedzieli! Już teraz możemy
zrozumieć, że kompozytor Jurij
Pasternak chciał skomponować
muzykę do niektórych punktów
Drogi, które wpierw zamieniłem na
wiersz.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/cz-1-rosyjski-poeta-o-
duchowym-spotkaniu-z-escriva/

(20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/cz-1-rosyjski-poeta-o-duchowym-spotkaniu-z-escriva/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cz-1-rosyjski-poeta-o-duchowym-spotkaniu-z-escriva/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cz-1-rosyjski-poeta-o-duchowym-spotkaniu-z-escriva/

	Cz. 1. Rosyjski poeta o duchowym spotkaniu z Escrivą

