
opusdei.org

Coś wielkiego i niech
to będzie miłość (XI):
Owoce wierności

Pewność, że Bóg nas kocha jest
żywym źródłem nadziei, z
którego stale tryskają zdroje
radości i pokoju, czyniąc życie
nasze i naszych bliskich
bardziej owocnym.

31-10-2019

Księga Psalmów rozpoczyna się
śpiewem wychwalającym owocne
życie osób starających się być
wiernymi Bogu i Jego przykazaniom,



nie dających się ponieść środowisku
bez Boga. „Jest on jak drzewo
zasadzone nad płynącą wodą, które
wydaje owoc w swoim czasie, a liście
jego nie więdną: co uczyni,
pomyślnie wypada” (cf. Ps 1, 1-3).
Tak naprawdę to Pismo stale nas
uczy: „uczciwy cieszy się
błogosławieństwem” (Prz 28,20).
„Pewna nagroda dla siewcy
prawości” (Prz 11,18). Wszystkie
dzieła Boga przynoszą owoce,
podobnie jak życie ludzi, którzy
odpowiadają na Boże wezwanie. Pan
przypomina to Apostołom podczas
Ostatniej Wieczerzy: „Ja was
wybrałem i przeznaczyłem was na
to, abyście szli i owoc przynosili, i by
owoc wasz trwał” (J 15,16). Jedyne o
co prosi, to abyśmy pozostali złączeni
z Nim jak latorośle z krzewem, bo
„kto trwa we Mnie, a Ja w nim, ten
przynosi owoc obfity” (J 15,5).

Przez wieki również święci
doświadczali ogromnej Miłości Boga.



Święta Teresa pisała, że Pan jest
hojny wobec tych, którzy Go dobrze
traktują[1]. Słowami pełnymi ciepła
Pan obiecuje Swoje Królestwo:
„dobrze, sługo dobry i wierny! Byłeś
wierny w rzeczach niewielu, nad
wieloma cię postawię: wejdź do
radości twego pana!" (Mt 25,21). Bóg
jednak nie czeka na Niebo, aby
nagrodzić Swoich synów. Już w tym
życiu daje im radość poprzez różne
błogosławieństwa, owoce świętości i
cnoty, wydobywając z każdego to, co
ma najlepszego. Pomaga nam wyjść
poza nasze słabości i coraz bardziej
ufać w Jego moc. Przez swoich synów
Pan błogosławi również tym, którzy
ich otaczają. „Ojciec mój przez to
dozna chwały, że owoc obfity
przyniesiecie” (J 15,8).

W tym tekście pochylimy się nad
owocami, które przynosi wierność
zarówno w naszym życiu, jak i w
życiu innych. Oby te owoce oraz te,
które zna tylko Bóg skłaniały nas do



stałego dziękczynienia Bogu za Jego
troskę i bliskość. Również w ten
sposób nauczymy się codziennie
bardziej cieszyć się Jego Miłością.

Niebo w nas

Zaledwie kilka tygodni przed
odejściem do Nieba święty Josemaría
tak mówił do swoich synów: „Pan
zechciał złożyć w nas ogromny
skarb. (…) W nas mieszka Bóg, nasz
Pan, w całej Swojej wielkości. W
naszych sercach jest Niebo”[2]. Pan
obiecał to Apostołom. „Jeśli Mnie kto
miłuje, będzie zachowywał moją
naukę, a Ojciec mój umiłuje go, i
przyjdziemy do niego, i będziemy u
niego przebywać” (J 14,23). To jest
właśnie podstawowy dar, jaki daje
nam Bóg: Jego przyjaźń i obecność w
nas.

Codziennie z nowym spojrzeniem
możemy kontemplować na
modlitwie prawdę o obecności Bożej
w nas i pamiętać o niej. Pełni



zdumienia i wdzięczności
powinniśmy jak dobre dzieci starać
się odpowiedzieć na ogrom Miłości,
którą obdarza nas Bóg. Bo „nie po to
codziennie zstępuje Jezus z Nieba, by
pozostać w złotym kielichu, lecz po
to, by do innego wejść Nieba, które
jest Mu nieskończenie droższe, do
Nieba naszej duszy, stworzonego na
Jego obraz, do żywej świątyni
Cudownej Trójcy!”[3]. Już tylko dzięki
temu Bożemu podarunkowi
powinniśmy czuć się nieskończenie
wynagrodzeni i pewni radości, jaką
sprawiamy Bogu naszą wiernością.

Kiedy pojawia się zmęczenie fizyczne
lub moralne, kiedy wzmagają się
ataki i trudności, na nowo musimy
sobie przypomnieć, że „jeśli Bóg
zamieszka w naszej duszy, wszystko
inne, choćby wydawało się ważne,
jest drugorzędne, przemijające, my
natomiast, trwając w Bogu, jesteśmy
tym, co nieprzemijające”[4].
Pewność, że Bóg jest ze mną, we



mnie oraz że ja jestem w Nim (cf. J
6,56) jest źródłem wewnętrznego
spokoju i nadziei, których nie da się
po ludzku wytłumaczyć. Dzięki temu
przekonaniu stajemy się coraz
bardziej prostolinijni, jak dzieci i
zyskujemy szerokie i ufne spojrzenie.
Z głębi duszy wypływa radość i
pokój, jako naturalne owoce
wierności i oddania. Są one tak
ważne i mają taką siłę ewangelizacji,
że święty Josemaría codziennie
prosił o nie Pana podczas Mszy
świętej dla siebie i dla swoich synów
i córek[5].

Mamy w sobie Niebo, aby nieść je
tam, gdzie jesteśmy: do domu, do
pracy, na spotkania z przyjaciółmi,
tam, gdzie spędzamy wolne chwile.
„W czasach, gdy obserwujemy często
brak pokoju w życiu społecznym, w
pracy, w rodzinie, jako chrześcijanie
musimy stawać się (używając słów
świętego Josemaríi) «siewcami
radości i pokoju»”[6]. Z



doświadczenia wiemy, że ta radość i
ten pokój nie pochodzą od nas.
Dlatego staramy się dbać o obecność
Bożą w naszych sercach, aby to On
nas wypełniał i przekazywał Swoje
dary naszemu otoczeniu. Możemy
być pewni skuteczności tego
zwykłego zasiewu, choć jego zasięg
jest nieprzewidywalny. „Być może
pokój na świecie zależy bardziej od
naszej osobistej gotowości do
uśmiechu, wybaczania, umniejszania
się niż od ważnych negocjacji między
mocarstwami, jak kluczowe by one
nie były” [7].

Wielkie i miłosierne serce

Kiedy pozwolimy, aby obecność Boża
się w nas zakorzeniła i przyniosła
owoce – to w pewnym sensie jest
właśnie wierność – nabierzemy
stopniowo „wewnętrznej pewności”,
która pozwala zachować spokój
wobec trudności, przeciwności,
niedogodności, naszych własnych



ograniczeń i ograniczeń innych.
Święty Jan Maria Vianney mawiał, że
„nasze winy są jak ziarenka piasku
wobec wysokiej góry miłosierdzia
Bożego”[8]. To przekonanie pozwala
nam reagować za każdym razem
coraz bardziej tak, jak reaguje Bóg w
podobnych sytuacjach: z łagodnością
i miłosierdziem, nie martwiąc się,
kiedy coś nie idzie po naszej myśli.
Odkrywamy, że każdy sukces jest w
pewien sposób „przekaźnikiem woli
Bożej i powinien być przyjmowany z
szacunkiem i miłością, z radością i
pokojem”[9].W ten sposób, krok po
kroku, z coraz większą łatwością się
modlimy, wybaczamy,
usprawiedliwiamy, tak jak Pan, i
szybko odzyskujemy pokój, jeśli go
straciliśmy.

Niekiedy ciężko nam zachować
spokój i miłosierdzie, gdy widzimy
tak wiele nieszczęść i złośliwości,
które wołają o pomstę do nieba.
Pamiętajmy jednak jak Jezus



upomina Apostołów, kiedy chcą
zesłać karę z nieba na niegościnnych
Samarytan (cf. Łk 9,55). „Program
chrześcijański — program dobrego
Samarytanina, program Jezusa — to
«serce, które widzi». Takie serce
widzi, gdzie potrzeba miłości i działa
konsekwentnie”[10]. Nasze cierpliwe
miłosierdzie, które nie denerwuje się
ani się nie skarży wobec
przeciwności staje się w ten sposób
balsamem, którym Bóg leczy
skruszone serce, opatruje rany (cf. Ps
147,3) i wprowadza na autostradę
nawrócenia.

Niewyobrażalna skuteczność

Aby dziś zaistnieć i stać się 
influencerem w mediach
społecznościowych lub w pracy
musimy być rozpoznawalni. Jeśli
jednak zapomnimy, że żyjemy w
Bogu, że On „znajduje się przy
nas”[11], ta troska o własny
wizerunek może przerodzić się w



ledwie zauważalną obsesję, aby czuć
się akceptowanym, rozpoznawanym, 
obserwowanym, a nawet
podziwianym. Odczuwa się wówczas
stałą potrzebę sprawdzania, jak
wartościowe i ważne jest to, co
robimy lub mówimy.

Ta chęć bycia rozpoznawalnym i
odczuwania własnej wartości
odpowiada tak naprawdę, choć w
sposób dość mało wyszukany,
głębokiej prawdzie. Tak naprawdę
mamy ogromną wartość. Tak dużą,
że Bóg oddał za nas życie. Jednak
bardzo łatwo, choć w sposób
niemalże niezauważalny, możemy
wymagać miłości i uznania, które
jedynie możemy przyjąć. Być może
właśnie dlatego Pan zaznacza w
Kazaniu na Górze: „strzeżcie się,
żebyście uczynków pobożnych nie
wykonywali przed ludźmi po to, aby
was widzieli; inaczej nie będziecie
mieli nagrody u Ojca waszego, który
jest w niebie” (Mt 6,1). Mówi nawet



mocniej: „niech nie wie lewa twoja
ręka, co czyni prawa” (Mt 6,3).

Ryzyko wymagania Miłości zamiast
przyjmowania jej zmniejsza się, jeśli
działamy przekonani, że Bóg patrzy
na nas z uważną troską – bo troska
wymaga uwagi. „Jeśli chcesz mieć
widzów tego, co robisz, tutaj ich
masz: anioły, archanioły, a nawet Bóg
wszechświata”[12]. Odczuwamy
wówczas szacunek do samego siebie,
bo czujemy się zawsze w
towarzystwie Boga i nie
potrzebujemy specjalnych bodźców
zewnętrznych, aby wierzyć w
skuteczność modlitwy i własnego
życia. I to zarówno, gdy jesteśmy
znani, jak i wtedy, gdy przechodzimy
niezauważeni. Wystarczy, że
czujemy na sobie spojrzenie Jezusa i
słyszymy: „a Ojciec twój, który widzi
w ukryciu, odda tobie” (Mt 6,4).

Wiele możemy się nauczyć, patrząc
na ukryte życie Jezusa w Nazarecie,



gdzie spędził większość swojego
ziemskiego życia. Pod bacznym
okiem Ojca Niebieskiego,
Najświętszej Maryi Panny i świętego
Józefa bez hałasu i z nieskończoną
skutecznością już realizował dzieło
Zbawienia ludzkości. Niewielu Go
znało, ale właśnie tam, w skromnym
warsztacie w niewielkiej wiosce
Galilei Bóg zmieniał na zawsze
historię ludzkości. Nasze życie
również może przynieść takie owoce
jak życie Jezusa, jeśli będziemy
pokazywać Go innym, jeśli
pozwolimy Mu kochać.

Ukryty w tabernakulum, w głębi
naszego serca, Bóg wciąż zmienia
świat. Dlatego właśnie nasze życie
pełne oddania, w jedności z Bogiem i
innymi, dzięki świętych obcowaniu
nabiera niewyobrażalnej i
niemierzalnej skuteczności. „Nie
wiesz, czy postąpiłeś naprzód, i ile…
Ale po cóż ci takie pomiary?... Ważne
jest, abyś wytrwał, aby twoje serce



płonęło ogniem, byś wziął więcej
światła i poszerzał swoje horyzonty…
byś się trudził w naszych intencjach,
byś je wyczuwał – choćbyś ich
dokładnie nie znał – i byś się we
wszystkich tych intencjach
modlił”[13].

Bóg jest zawsze taki sam

Święty Paweł namawiał chrześcijan,
aby byli wierni, nie obawiali się iść
pod prąd i pracować ze wzrokiem
utkwionym w Pana. „Przeto, bracia
moi najmilsi, bądźcie wytrwali i
niezachwiani, zajęci zawsze ofiarnie
dziełem Pańskim, pamiętając, że trud
wasz nie pozostaje daremny w
Panu” (1 Kor 15,58). Święty
Josemaría na różne sposoby
powtarzał to wezwanie apostoła.
„Jeśli jesteście wierni, możecie
nazywać się zwycięzcami. W waszym
życiu nigdy nie zostaniecie pokonani.
Nie istnieją porażki, jeśli działa się z
prawością intencji i chcąc wypełnić



wolę Bożą. Odnosząc sukces czy nie,
zwyciężamy, bo pracujemy z
Miłości”[14].

Na każdej drodze powołania może
się zdarzyć, że po jakimś czasie
oddania poczujemy pokusę
zniechęcenia. Być może pomyślimy,
że do tej pory nie byliśmy zbyt hojni
albo że nasza wierność przynosi
niewiele owoców i że odnosimy
niewielkie sukcesy apostolskie. W
takich chwilach należy pamiętać, że
Bóg nas zapewnia: „nie będą się
trudzić na próżno” (Iz 65,23). Święty
Josemaría wyrażał to następująco:
„być świętym oznacza być owocnym,
chociaż święty może nie dotykać ani
nie widzieć owoców”[15]. Czasem Bóg
sprawia, że w życiu jego wiernych
pojawiają się próby i trudności, aby
ich dusza stała się piękniejsza, a
serce łagodniejsze. Kiedy, mimo chęci
podobania się Bogu, zniechęcamy się
lub męczymy, nie przestawajmy
pracować z poczuciem tajemnicy:



zdając sobie sprawę, że nasza
skuteczność „wielokrotnie jest
niewidzialna, nieuchwytna, nie
podlega rachunkowości. Ktoś jest
przekonany, że jego życie przyniesie
owoc, ale nie zamierza wiedzieć, jak
ani gdzie, ani kiedy. (…) Idźmy
naprzód, dajmy z siebie wszystko, ale
pozwólmy, aby to On uczynił nasze
wysiłki tak owocnymi, jak Jemu się
podoba”[16].

Pan prosi, abyśmy pracowali z
oddaniem i zaufaniem w Jego siły, a
nie nasze, w Jego wizję różnych
spraw, a nie nasze ograniczone
postrzeganie. „Kiedy się prawdziwie
zdasz na Pana, nauczysz się być
zadowolony z tego, co cię spotyka i
nie tracić pogody, jeśli zadania –
mimo, że włożyłeś w nie cały swój
wysiłek i odpowiednie środki – nie
wychodzą tak, jakbyś tego chciał…
Gdyż «wyjdą» tak jak Bogu będzie to
odpowiadało”[17]. Świadomość, że Bóg
wszystko może i że widzi oraz



zachowuje całe dobro, które czynimy,
nieważne jak niewielkie i ukryte by
ono nie było, pomoże nam
„zachować pewność i optymizm w
trudnych momentach, jakie mogą
pojawić się w historii świata lub w
naszym osobistym życiu. Bóg jest
zawsze taki sam: wszechmocny,
mądry, miłosierny. Umie w każdym
momencie wyciągnąć ze zła – dobro,
z porażek – wielkie zwycięstwa dla
tych, którzy Mu ufają”[18].

Za rękę z Bogiem idziemy przez
świat jako Jego dzieci. Stajemy się
siewcami pokoju i radości w naszym
otoczeniu. Tę cierpliwą pracę
wykonuje Bóg w naszych sercach.
Niech oświeca On wszystkie nasze
myśli i staje się inspiracją dla
naszych czynów, tak jak w życiu
Najświętszej Maryi Panny,
szczęśliwej na widok wszystkich
wielkich rzeczy, które w Jej życiu
uczynił Pan. Obyśmy tak jak Ona
potrafili codziennie powtarzać Fiat!



Niech mi się stanie według słowa
twego (Łk 1,38).

Pablo Edo

tłum.Anna Reicher-Ribeiro

[1] Cf. Św. Teresa z Ávila, Droga
doskonałości.

[2] Cf. S. Bernal, Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del fundador del Opus Dei,
Madryt 1980.

[3] Św. Teresa z Lisieux, Dzieje duszy,
rozdział 5.

[4] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 92.

[5] Cf. J. Echevarría, Wspomnienie o
świetym Josemaríi Escrivie, 2006.



[6] Fernando Ocáriz, Homilia,
12.05.2017.

[7] Ibid.

[8] G. Bagnard, Ksiądz z Ars. Apostoł
miłosierdzia.

[9] Św. Josemaría, Instrukcje,
14.09.1950.

[10] Benedykt XVI, Encyklika Deus
caritas est, nr 31.

[11] Św. Josemaría, Droga, nr 267.

[12] Cf. Św. Jan Chryzostom, Homilie
na Ewangelię według świętego
Mateusza.

[13] Św. Josemaría, Kuźnia, nr 605.

[14] Św. Josemaría, A solas con Dios,
nr 314.

[15] Św. Josemaría, Kuźnia, nr 920.



[16] Papież Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii Gaudium, nr
279.

[17] Św. Josemaría, Bruzda, nr 860.

[18] J. Echevarría, List pasterski,
4.11.2015.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-
bedzie-milosc-xi-owoce-wi/ (03-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-bedzie-milosc-xi-owoce-wi/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-bedzie-milosc-xi-owoce-wi/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-bedzie-milosc-xi-owoce-wi/

	Coś wielkiego i niech to będzie miłość (XI): Owoce wierności

