
opusdei.org

Coś wielkiego i niech
to będzie miłość (V):
Jak odkryć
powołanie

Istnieje tyle historii powołań ile
ludzi. W tym artykule skupimy
się na najczęściej pojawiających
się krokach na drodze ku
rozpoznaniu powołania.

18-03-2019

Słońce zachodzi nad Judeą. Nikodem
zbliża się do Jezusa. Szuka
odpowiedzi na niepokój, który aż się
w nim gotuje. Płomień pochodni



rzuca światło na ich twarze. Tocząca
się szeptem rozmowa pełna jest
tajemnicy. Odpowiedzi Jezusa
napawają Nikodema coraz większym
niepokojem. Jezus ostrzega go:
„Wiatr wieje tam, gdzie chce, i szum
jego słyszysz, lecz nie wiesz, skąd
przychodzi i dokąd podąża. Tak jest z
każdym, który narodził się z
Ducha” (J 3,8). Powołanie, każde
powołanie, jest tajemnicą. A odkrycie
tej tajemnicy to dar Ducha Świętego.

Księga Przysłów mówi: „Trzech
rzeczy pojąć nie mogę, a czterech nie
znam: drogi orła po niebie, drogi
węża po skale, drogi okrętu po
morzu, drogi mężczyzny u młodej
kobiety” (Prz 30,18-19). Tym bardziej,
kto bez Bożej pomocy, będzie w
stanie pójść za śladem łaski w duszy,
zrozumieć jej cel i odkryć sens i cel
życia? Kto, nie będąc prowadzonym
przez dary Ducha Świętego, będzie w
stanie rozpoznać „skąd przychodzi i
dokąd zmierza” ten niezwykły szept



w duszy, często słyszalny w formie
pragnień, niepewności, znaków i
obietnic? To nas zupełnie przerasta.
Dlatego właśnie, aby rozpoznać
nasze powołanie, potrzebujemy po
pierwsze pokory. Musimy paść na
kolana przed tym, co nie do opisania
i otworzyć serce na działanie Ducha
Świętego, który może nas zawsze
zaskoczyć.

Na odkrycie własnego powołania lub
pomoc komuś, by je odkrył „nie ma
gotowej recepty lub sztywnej
metodologii”[1]. To by oznaczało
próbę „trzymania w ryzach zawsze
zaskakujących działań Ducha
Świętego”[2]. Kiedyś spytano
kardynała Ratzingera ile jest dróg,
aby dojść do Boga. Z rozbrajającą
szczerością odpowiedział, że „tyle, ile
ludzi”[3]. Istnieje tyle historii
powołań ile ludzi. W tym artykule
skupimy się na najczęściej
pojawiających się krokach na drodze
ku rozpoznaniu powołania.



Niepokój serca

Nikodem odczuwa w głębi serca
niepokój. Słyszał jak Jezus naucza i
się wzruszył. Ale niekiedy nauczanie
Jezusa go bulwersuje. Owszem, był
świadkiem Jego cudów, ale niepokoi
go władczość, z jaką Jezus wypędza
handlarzy ze Świątyni, którą nazywa
„domem Ojca” (cf. J 2,16). Kto ma
czelność tak mówić? Z drugiej jednak
strony, Nikodem może jedynie
zagłuszać w sobie tę cichą nadzieję:
„Czy to jest Mesjasz?”. Nadal ma
wątpliwości. Boi się otwarcie pójść za
Jezusem, ale wciąż szuka. Dlatego
właśnie nocą zwraca się do Jezusa:
„Rabbi, wiemy, że od Boga
przyszedłeś jako nauczyciel. Nikt
bowiem nie mógłby czynić takich
znaków, jakie Ty czynisz, gdyby Bóg
nie był z Nim” (J 3,2). Nikodema
przepełnia niepokój.

To samo dzieje się z innymi
postaciami z Ewangelii. Młodzieniec



podchodzi do Jezusa i pyta:
„Nauczycielu, co dobrego mam
czynić, aby otrzymać życie
wieczne?” (Mt 19,16). Jest
nieusatysfakcjonowany. Odczuwa
niepokój. Uważa, że stać go na
więcej. Jezus potwierdza, że to
poszukiwanie jest uzasadnione.
„Jednego ci brakuje…” (Mk, 10,21).
Na myśl przychodzą nam również
apostołowie Andrzej i Jan. Jezus,
widząc, że idą za Nim, pyta ich:
„Czego szukacie?” (J 1,38). Jedni i
drudzy są „poszukiwaczami”.
Czekają na jakieś wspaniałe
wydarzenie, które zmieni ich życie i
napełni je przygodą. Mają otwartą i
wygłodniałą duszę, pełną marzeń i
pragnień. Niespokojną.

Kiedyś pewien młody człowiek spytał
świętego Josemaríę jak poczuć
powołanie do Dzieła. Ten
odpowiedział, że „nie jest to kwestia
uczucia, choć człowiek zdaje sobie
sprawę, kiedy Bóg go wzywa. To



kwestia niepokoju, braku satysfakcji,
braku zadowolenia z siebie”[4].
Często poszukiwanie własnego
powołania rozpoczyna się właśnie od
tego niepokoju.

Miłosna obecność

Ale na czym polega ten niepokój?
Skąd się bierze? Kiedy święty Marek
opowiada jak młodzieniec zbliżył się
do Jezusa, mówi, że Jezus spojrzał na
niego z miłością (Mk 10,21). Z nami
jest podobnie. W pewien sposób
odczuwamy w duszy obecność
miłości wybraństwa. Bóg wybiera
nas na wyjątkową misję. Bóg
uobecnia się w naszym sercu i szuka
spotkania, komunii. Ale to wszystko
dopiero przed nami, stąd poczucie
niepokoju.

Ta miłosna obecność Boga w naszej
duszy może przejawiać się na różne
sposoby. Pragnienie większej
zażyłości z Panem; wrażenie
zaspokajania własnym życiem



Bożego pragnienia dusz; chęć
przyczyniania się do wzrostu
Kościoła, Bożej rodziny w świecie;
marzenie o życiu, w którym
naprawdę wykorzystuje się
otrzymane talenty; potrzeba
niesienia ulgi pośród tylu cierpień;
świadomość bycia szczęściarzem:
„Dlaczego właśnie ja?”.

Wezwanie Boga może przejawiać się
również w pozornie przypadkowych
wydarzeniach, które poruszają
wewnętrznie i zostawiają ślad.
Święty Josemaría, zastanawiając się
nad własnym życiem, mówił: „Pan
przygotowywał mnie wbrew mnie
samemu, za pomocą rzeczy pozornie
błahych, którymi się posługiwał, aby
siać ten święty niepokój w mojej
duszy. Dlatego tak dobrze rozumiem
tę ludzką i świętą miłość świętej
Teresy od Dzieciątka Jezus, która
wzrusza się, gdy na stronicach
książki dostrzega obraz zranionej
ręki Zbawiciela. Mi również



przytrafiły się takie rzeczy. I to mną
wstrząsnęło”[5].

Czasami miłosną obecność
odkrywamy dzięki innym ludziom
lub sposobom życia Ewangelią, które
zostawiły ślad w naszej duszy.
Chociaż niekiedy nie spodziewamy
się jakiegoś wydarzenia lub
spotkania, które zmienia nasze życie,
to najczęściej wezwanie kształtuje się
na podstawie tego, co dotychczas
przeżyliśmy. I w końcu to czasem
słowa Pisma Świętego trafiają w
duszę, zagnieżdżają się w jej wnętrzu
i łagodnie drgają, być może nawet
przez całe życie. Tak było na
przykład ze świętą Teresą z Kalkuty i
słowami Jezusa krzyżowanego
„Pragnę” (J 19,28) lub ze świętym
Franciszkiem Ksawerym, dla którego
kluczowe było pytanie „Cóż bowiem
za korzyść odniesie człowiek, choćby
cały świat zyskał, a na swej duszy
szkodę poniósł?” (Mt 16,26).



Ale być może najbardziej
charakterystyczne dla tego niepokoju
serca jest fakt, że nabiera formy tego,
co moglibyśmy nazwać antypatyczną
sympatią. Używając słów świętego
Pawła VI, wezwanie Boga to „głos
zarazem niepokojący i uspokajający,
głos łagodny i władczy, głos, który
przeszkadza i miłuje”[6]. To
wezwanie nas jednocześnie
przyciąga i odpycha. Pcha nas do
oddania się w miłości i wywołuje
strach wolności. „Boimy się
powiedzieć Panu «tak». Chcemy i nie
chcemy”[7].

Łączyć kropki na modlitwie

Nikodem przystępuje do Jezusa
pchany przez niepokój. W jego sercu
już rysuje się miły obraz Pana. Już Go
pokochał, ale musi się z Nim spotkać.
W rozmowie Nauczyciel odsłania
przed Nikodemem nowe horyzonty.
„Zaprawdę, zaprawdę, powiadam ci,
jeśli się ktoś nie narodzi z wody i z



Ducha, nie może wejść do królestwa
Bożego” i zaprasza go do nowego
życia, do rozpoczęcia na nowo, do
narodzenia się „z wody i Ducha” (J
3,5). Nikodem nie rozumie i docieka:
„Jakżeż to się może stać?” (J 3,9).
Podczas tego spotkania twarzą w
twarz z Jezusem powoli się wyjaśni
kim Nikodem jest dla Jezusa i kim
Jezus powinien być dla niego.

Aby niepokój serca nabrał
kluczowego znaczenia w rozeznaniu
powołania, musi być on rozważany i
interpretowany na modlitwie,
podczas rozmowy z Bogiem.
„Dlaczego teraz się to przydarza? Co
chcesz mi powiedzieć? Skąd ten
niepokój serca? Dlaczego mnie to
niepokoi, a innych nie? Dlaczego tak
mnie kochasz? Jak najlepiej
wykorzystać talenty, które mi
dałeś?”. Dzięki modlitwie jesteśmy w
stanie rozpoznać w różnych
wydarzeniach, osobach, które
spotykamy, w sposobie kształtowania



się naszego charakteru miłosną
troskę Boga, Jego Opatrzność. To tak,
jakby Bóg stawiał na drodze kropki,
które dopiero teraz potrafimy
połączyć na modlitwie i zobaczyć
cały obrazek.

Papież Benedykt XVI tłumaczył to
następująco: „Sekret powołania tkwi
w relacji z Bogiem, w modlitwie,
która wzrasta w wewnętrznej ciszy,
w umiejętności usłyszenia, że Bóg
jest blisko. Tak dzieje się zarówno w
momencie wyboru, czyli gdy
decydujemy się wyruszyć w drogę,
jak też później, jeśli chcemy wytrwać
i być wierni na tej drodze”[8].
Dlatego każdy, kto zadaje sobie
pytanie dotyczące własnego
powołania powinien w pierwszej
kolejności zbliżyć się do Boga na
modlitwie i spojrzeć Jego oczami na
własne życie. Być może doświadczy
tego, czego doświadczył niewidomy z
Ewangelii, któremu Jezus zwilżył
oczy śliną. Najpierw widział



niewyraźnie, ludzi niczym drzewa.
Ale Bóg zadziałał mocniej i obraz stał
się ostry (cf. Mk 8,22-25).

Wybuch

Dwa lata po nocnym spotkaniu z
Jezusem nastąpi wydarzenie, które
zmusi Nikodema do podjęcia
ostatecznej decyzji i jednoznacznego
opowiedzenia się za Jezusem. Piłat,
zachęcany przez arcykapłanów i
faryzeuszy, skazuje Jezusa na
ukrzyżowanie. Józef z Arymatei
zdobywa zgodę na zabranie ciała
Jezusa, a św. Jan pisze: „Przybył
również i Nikodem, ten, który po raz
pierwszy przyszedł do Jezusa w
nocy” (J 19,39). Widząc Krzyż Jezusa,
opuszczenie Go przez uczniów i być
może również przykład wierności
Józefa z Arymatei, Nikodem zadaje
sobie pytanie i czuje się zobligowany
do podjęcia decyzji. „Inni postępują
tak. A jak ja zachowam się wobec
Jezusa?”.



Ładunek wybuchowy zawiera
niewielką ilość substancji
wybuchowej, która jest w stanie
wywołać ogromną eksplozję. Gdy
poszukujemy własnego powołania,
często ma miejsce jakieś wydarzenie,
które niczym ładunek wybuchowy
wpływa na nasze niepokoje i nadaje
im sens, ukazując w ten sposób
drogę, którą mamy iść. Może to być
wydarzenie różnego typu, może mieć
mniejszy lub większy ładunek
emocjonalny. Ważne, aby jak to jest
w przypadku niepokoju serca,
wydarzenie to rozważyć na
modlitwie.

Ładunkiem wybuchowym może stać
się boskie poruszenie w duszy,
niespodziewane spotkanie z czymś
niezwykłym, jak to miało miejsce w
przypadku papieża Franciszka, gdy
miał 17 lat. Był wrzesień, szykował
się do wyjścia z przyjaciółmi. Ale
wcześniej postanowił wstąpić do
pobliskiego kościoła. Gdy wszedł,



zobaczył księdza. Nie znał go.
Uderzony jego skupioną postawą,
zdecydował się wyspowiadać.
„Podczas tej spowiedzi wydarzyło się
coś dziwnego. Nie wiem, co to było,
ale zmieniło moje życie. Wzięło mnie
to z zaskoczenia” pół wieku później
wspomina papież. Zinterpretował to
następująco: „Było to zdziwienie,
zaskoczenie wynikające ze
spotkania. Zdałem sobie sprawę, że
On czeka. Od tej pory Bóg przejął
inicjatywę. Możemy Go szukać, ale to
On szuka nas pierwszy”[9].

Ładunkiem wybuchowym może być
również przykład bliskiego
przyjaciela. „Mój kolega oddał się
Bogu. A ja?” lub jego zaproszenie,
aby towarzyszyć mu na konkretnej
drodze. Słynne „chodź i zobacz!” (J
1,46) wypowiedziane przez Filipa do
Natanaela. Może to być również
pozornie zwyczajne wydarzenie, ale
naładowane znaczeniem dla osoby,
która już ma niepokój w sercu. Bóg



umie posłużyć się bardzo
niewielkimi rzeczami, by poruszyć
duszę. Tak było ze świętym
Josemaríą, któremu na spotkanie
pośród śniegu wyszła Miłość Boga.

Czasem jednak bardziej niż o
detonację chodzi o dekantację, do
której powoli dochodzi podczas
stopniowego dojrzewania wiary i
miłości poprzez modlitwę. Krok po
kroku, prawie nieświadomie,
człowiek dzięki Bożemu światłu
zaczyna nabierać pewności co do
własnego powołania i dzięki łasce
jest w stanie podjąć decyzję.
Błogosławiony John Henry Newman
po mistrzowsku opisuje ten proces,
wspominając swoje nawrócenie.
„Pewność przychodzi natychmiast, w
konkretnym momencie. Wątpliwość
natomiast to proces. Ja miałem
wątpliwości. Pewność to
przemyślana czynność, to wiedzieć,
że się wie. I tego nie miałem aż do
momentu nawrócenia. Ale (…) kto



może określić dokładny moment,
kiedy czyjeś wyobrażenie o tym, co
pewne zaczyna się przechylać na
stronę wątpliwości?”[10]. Proces
dekantacji, w którym powoli i
spokojnie dojrzewa decyzja o
oddaniu się jest w rzeczywistości
bardziej pewny niż nagły wybuch
spowodowany bodźcem
zewnętrznym, który łatwo może nas
zmylić.

Gdy następuje ten punkt zwrotny, nie
tylko wyostrza się nasze spojrzenie,
ale również nasza wola chce pójść
nową drogą. Dlatego święty
Josemaría pisał: „Pytacie mnie jak
rozpoznać powołanie. Odpowiem
wam, że to nowe spojrzenie na życie.
To jakby zapaliło się w nas światło,
tajemniczy impuls”[11]. Wezwanie to
światło i impuls. Światło w naszym
umyśle, oświeconym wiarą, aby
odczytać własne życie. Impuls w
naszym sercu, rozpalonym miłością
Boga, aby chcieć pójść za



zaproszeniem Pana, nawet mimo
antypatycznej sympatii,
charakterystycznej dla rzeczy
Bożych. Dlatego każdy powinien
prosić „nie tylko o światło, by widzieć
drogę, ale o siłę, by chcieć złączyć się
z wolą Bożą”[12].

Pomoc kierownictwa duchowego

Nie wiemy, czy przed lub po
spotkaniu z Jezusem Nikodem
konsultował się z innymi uczniami.
Być może to sam Józef z Arymatei
zachęcił go, by otwarcie poszedł za
Jezusem bez strachu przed
faryzeuszami i w ten sposób doszło
do ostatecznego spotkania Nikodema
z Jezusem. Właśnie na tym polega
kierownictwo duchowe. Na
możliwości skorzystania z rady
kogoś, kto kroczy razem z nami,
kogoś, kto żyje w harmonii z Bogiem,
kogoś, kto nas zna i komu zależy na
naszym dobru.



Prawdą jest, że Boże wezwanie jest
zawsze czymś między Bogiem a mną.
Nikt za mnie nie rozpozna
powołania. Nikt nie zdecyduje za
mnie. To do mnie Bóg się zwraca, to
mnie zaprasza, to mi daje wolność
odpowiedzi i to mi daje łaskę. Jednak
bardzo może nam pomóc w procesie
rozpoznania powołania obecność
przewodnika, aby między innymi
upewnić się, że obiektywnie rzecz
biorąc, jestem zdolny wkroczyć na tę
drogę i mam właściwe intencje, aby
oddać się Bogu. Jak mówi Katechizm,
dobry kierownik duchowy może stać
się nauczycielem modlitwy[13], kimś,
kto nam pomoże na modlitwie
odczytać i zrozumieć niepokój serca
oraz różne zdarzenia. Jego wysiłek
pomoże nam również nabrać
większej jasności co do naszego
powołania. Być może kierownik
duchowy pewnego dnia będzie mógł
nam powiedzieć jak święty Jan do
świętego Piotra, widząc z daleka



człowieka, stojącego na brzegu: „To
jest Pan!” (J 21,7).

Rozpoznanie powołania jest w
znacznym stopniu drogą osobistą i
osobista jest również ostateczna
decyzja. Sam Bóg zostawia nas
wolnych, nawet wobec wybuchu.
Dlatego po chwili mogą wrócić
wątpliwości. Ale Bóg nie zostawia
nas samych, jest blisko. Oczywiście to
On działa i będzie działał, ale
oczekuje, że zrobimy ostatni krok
zupełnie wolni, wolni w miłości. Nie
chce niewolników, chce synów. I
dlatego zajmuje dyskretne miejsce,
nie narzuca się, moglibyśmy nawet
powiedzieć „obserwuje”. Przygląda
się nam i pełen cierpliwości i pokory
czeka na naszą decyzję.

***

„Oto poczniesz i porodzisz Syna” (Łk
1,31-32). Po tych słowach Archanioła
Gabriela nastąpiła cisza, a świat
wydawał się wstrzymać oddech.



Boże przesłanie dotarło na ziemię.
Głos Boga dał się słyszeć przez lata w
sercu Maryi. Ale teraz Bóg milczał.
Wszystko zależało od wolnej decyzji
młodej dziewczyny z Nazaretu. „Na
to rzekła Maryja: «Oto Ja służebnica
Pańska, niech Mi się stanie według
twego słowa!»” (Łk 1,38). Wiele lat
później u stóp Krzyża Nikodem złoży
w ręce Maryi ciało jej Syna. Jak się
poczuje ów uczeń, widząc jak wśród
ogromnego bólu Matka Jezusa po raz
kolejny z miłością akceptuje Bożą
drogą?. „Niech Mi się stanie według
twego słowa!”. Jak nie oddać
wszystkiego za tak wielką miłość?

José Brage

tłum. Anna Reicher-Ribeiro

[1] Cf. Św. Josemaría, List 6.05.1945,
nr 42.



[2] Ibid.

[3] J. Ratzinger, Sól ziemi, Kraków
2005.

[4] Cf. Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego.

[5] Cf. W dialogu z Bogiem, wydanie
krytyczno-historyczne, Madryt 2017.

[6] Św. Paweł VI, Homilia 14.10.1968.

[7] Cf. Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego.

[8] Cf. Papież Benedykt XVI, Homilia
podczas spotkania z młodymi w
Sulmonie, 4.07.2010.

[9] S. Rubin, F. Ambrogetti, Papież
Franciszek. Rozmowy z Jorge
Bergoglio, Barcelona 2013.

[10] Bł. J. H. Newman, Aplogía pro
vita sua, Madryt 2010.

[11] Św. Josemaría, List 9.01.1932.



[12] F. Ocáriz, Światło, by widzieć,
siła, by chcieć, 18.09.2018.

[13] Cf. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 2690.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-
bedzie-milosc-v-jak-odkry/ (05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-bedzie-milosc-v-jak-odkry/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-bedzie-milosc-v-jak-odkry/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-bedzie-milosc-v-jak-odkry/

	Coś wielkiego i niech to będzie miłość (V): Jak odkryć powołanie

