
opusdei.org

Coś wielkiego i niech
to będzie miłość
(III): Nasze
prawdziwe imię

Jesteśmy tacy, jacy jesteśmy i
właśnie dzięki temu możemy
iść za Panem i służyć Mu w
Kościele. W tym tekście
zagłębimy się w to Boże
wezwanie.

24-12-2018

Na początku pierwszej księgi Biblii
Bóg zostaje przedstawiony jako
stwórca, który powołuje rzeczy z



nicości swoim słowem: „Niechaj się
stanie światłość (…). Niechaj
powstanie sklepienie (…). Niechaj
ziemia wyda rośliny zielone: trawy
dające nasiona, drzewa owocowe
(…). Niechaj ziemia wyda istoty żywe
różnego rodzaju: bydło, zwierzęta
pełzające i dzikie zwierzęta według
ich rodzajów (…)” (Rdz 1, 1-25). Kiedy
natomiast przychodzi moment
powołania do życia istoty ludzkiej,
dzieje się coś innego. Bóg nie tworzy
jej „według jej rodzaju” albo według
tego, czym jest. Daje jej imię,
powołuje ją do życia po imieniu,
zwraca się do niej na „ty”.

Jeśli od momentu stworzenia
przejdziemy od razu do ostatniej
księgi Biblii, dostrzeżemy coś
zaskakującego. Imię, które Bóg nam
nadaje przy stworzeniu otrzymamy
ponownie na końcu naszej historii.
„Zwycięzcy – obiecuje Pan w
Apokalipsie – dam manny ukrytej i
dam mu biały kamyk, a na kamyku



wypisane imię nowe, którego nikt nie
zna oprócz tego, kto je
otrzymuje” (Ap 2, 17). Otrzymujemy
zatem imię, gdy się rodzimy, ale
otrzymamy je ponownie na końcu
naszego ziemskiego życia. Jak to
rozumieć? Stajemy przed tajemnicą
powołania, tajemnicą osobistą, która
się wyjaśnia w miarę jak zmierzamy
ku prawdziwemu życiu.

Istoty wolne i niedokończone

Róża, dąb, pies nie muszą
podejmować żadnej decyzji, by stać
się tym, czym są. Po prostu istnieją.
Rosną, rozwijają się i w końcu
znikają. Z osobą ludzką natomiast
dzieje się inaczej.

W miarę jak wzrastamy, zwłaszcza w
okresie dojrzewania, zaczynamy
zdawać sobie sprawę, że nie możemy
być „jednym człowiekiem więcej”. Z
jakiegoś powodu wydaje nam się, że
powinniśmy być kimś wyjątkowym,
noszącym własne imię i nazwisko,



kimś innym, niepowtarzalnym.
Zaczynamy rozumieć, że jesteśmy na
świecie po coś i że naszym życiem
możemy ten świat zmienić na lepsze.
Nie chcemy tylko wiedzieć, czym
jesteśmy lub jak funkcjonuje świat.
Coś nas pcha, by marzyć, kim
chcielibyśmy być i w jakim świecie
chcielibyśmy żyć.

Niektórzy postrzegają to jako
nieszczerość, brak realizmu, który
prędzej czy później należy
przezwyciężyć. Jednak tak naprawdę
ta skłonność do marzeń jest częścią
tego, co w nas najwznioślejsze. Dla
chrześcijanina marzenie bycia kimś,
z imieniem i nazwiskiem, ukazuje
sposób, w jaki Bóg chciał nas
stworzyć: jako istotę niepowtarzalną.
Odpowiedzią na ten plan miłości jest
nasza zdolność do marzeń. On
stworzył świat i zostawił go w rękach
człowieka, „aby uprawiał go i
doglądał” (Rdz 2, 15). Chciał liczyć na
naszą pracę, aby świat był zadbany i



aby błyszczał swoim pięknem,
abyśmy go „namiętnie” kochali, jak
mawiał św. Josemaría[1].

To samo robi Bóg, ofiarowując nam
dar życia. Zaprasza nas do
rozwijania naszej osobowości,
zostawiając ją w naszych rękach. Ma
nadzieję, że postawimy na szali
naszą wolność, inicjatywę, wszystkie
nasze możliwości. „Bóg czegoś od
ciebie chce, Bóg czeka na ciebie”,
mówi Papież Franciszek do młodych
i nie tylko. „Zaprasza cię, abyś
marzył, chce ci pokazać, że świat, w
którym jesteś, może być inny. Tak to
jest: jeśli nie dasz z siebie tego, co w
tobie najlepsze, świat nie będzie
inny”[2].

Wzywa cię po imieniu

Szymon razem ze swoim bratem
Andrzejem słuchali Jana Chrzciciela.
To była długa podróż z Galilei do
Judei, ale było warto. Miało się
wydarzyć coś wielkiego, bo już od



kilku wieków Bóg nie zesłał żadnego
proroka, a Jan naprawdę wydawał
się jednym z nich. Nad brzegiem
Jordanu Andrzej spotyka Jezusa i
spędzają całe popołudnie na
rozmowie. Gdy wraca ze swoim
bratem Szymonem, mówi mu:
„znaleźliśmy Mesjasza” i zaraz potem
„przyprowadził go do Jezusa” (J 1,
41-42). Kto wie, co w drodze myślał
Szymon? Czy to możliwe, że zjawił
się Mesjasz, wysłannik Chrystusa?
Czy to możliwe, że świat, w którym
żyli, miał się zmienić, jak
zapowiadały Pisma? Gdy przybył do
Mistrza, „Jezus, wejrzawszy na niego,
rzekł: «ty jesteś Szymon, syn Jana, ty
będziesz nazywał się Kefas» – to
znaczy: Piotr” (J 1, 42). Zanim zmienił
świat, musiał zmienić swoje życie.

Tak jak opisują to Ewangelie, życie
Szymona Piotra to stałe odkrywanie
prawdziwej tożsamości Jezusa i misji,
którą mu powierza. Zaraz po
powrocie do Galilei po dniach



spędzonych z Janem Chrzcicielem
Jezus podchodzi do Szymona Piotra i
prosi, aby wypłynęli, by mógł
nauczać z jego łodzi. Piotr zapewne
zgodził się trochę wbrew sobie, bo
całą noc pracował i niczego nie
złowił. Gdy Jezus skończył
przemawiać do tłumów, zwrócił się
do Szymona z kolejną prośbą:
„Wypłyń na głębię i zarzućcie sieci
na połów” (Łk 5, 4). Wydaje się to
szaleństwem. Całą noc pracowali,
niczego nie złowili, a wszyscy
wiedzą, że w ciągu dnia się nie łowi.
Piotr jednak jest posłuszny i widzi,
jak sieci wypełniają się rybami. Kim
jest ten człowiek, który wszedł do
łodzi? „Widząc to, Szymon Piotr
przypadł Jezusowi do kolan i rzekł:
«Odejdź ode mnie, Panie, bo jestem
człowiek grzeszny»” (Łk 5, 8). Ale
Mistrz mu odpowiedział: „Nie bój się,
odtąd ludzi będziesz łowił” (Łk 5, 10).



Kim jest Szymon Piotr? Rybakiem z
Galilei. Wszyscy jego przodkowie byli
rybakami. Spędził lata na tej pracy i
myślał, że właśnie tym jest:
rybakiem, który świetnie zna się na
swojej pracy. Ale Jezus rzuca na jego
życie nieoczekiwane światło. Bliskość
Pana sprawiła, że zdał sobie sprawę,
kim naprawdę jest: grzesznikiem. Ale
grzesznikiem, na którym wzrok
zawiesił Bóg i na którego chce liczyć.
Wobec tego Bożego wezwania Piotr i
jego brat, „przyciągnąwszy łodzie do
brzegu, zostawili wszystko i poszli za
Nim” (Łk 5, 11). „Piotr nie mógł sobie
jeszcze wtedy wyobrazić, że pewnego
dnia dotrze do Rzymu i stanie się
«rybakiem ludzi» dla Pana.
Przyjmuje to zaskakujące powołanie
i daje się wciągnąć w tę wielką
przygodę: jest wielkoduszny, uznaje
swoje ograniczenia, ale wierzy w
Tego, który go powołuje, i podąża za
marzeniem swego serca. Wypowiada
«tak» — odważne i wspaniałomyślne



«tak» — i staje się uczniem
Jezusa”[3].

Nieco później Jezus skonkretyzuje
trochę bardziej misję, która nada
kształt życiu Piotra. „Ty jesteś Piotr
[czyli Skała], i na tej Skale zbuduję
Kościół mój, a bramy piekielne go nie
przemogą” (Mt 16,18). Plan Boga dla
nas, Jego wezwanie, aby dzielić z
Nim życie ma taką samą moc co
stworzenie. Tak jak człowiek
powstaje na osobiste Boże wezwanie,
tak samo każde osobiste Boże
wezwanie ma w pewien sposób moc
stwórczą, zmieniającą rzeczywistość.
Jest to coś tak radykalnego, że
oznacza dla nas otrzymanie nowego
imienia, nowego życia. Kto dziś
pamięta o jakimś żyjącym 2000 lat
temu nad brzegiem jeziora rybaku?
A ile osób czci dziś Piotra, apostoła i
„widzialny fundament Kościoła”[4]!

Ukryty skarb



Misja, którą proponuje nam Jezus
może zmienić nasze życie, wypełnić
je światłem. Dlatego myśl, że być
może Bóg mnie wzywa wydaje się
bardzo pociągająca. Ale jednocześnie
coś nas głęboko niepokoi. Wydaje
nam się, że jeśli to wezwanie istnieje,
jeśli Bóg na nas liczy, utracimy naszą
wolność. Nie będziemy mogli wybrać
innej drogi. Będzie tylko droga, którą
Bóg dla nas wybierze.

Może nam pomóc prześledzenie
życiowej drogi Piotra. Czy stracił on
wolność, gdy zdecydował się
zostawić to, co miał i pójść za
Jezusem? Czy może była to
najbardziej wolna i wyzwalająca
decyzja jego życia? Czasami nam się
wydaje, że wolność oznacza przede
wszystkim możliwość wyboru,
którego nic nie ogranicza.
Tymczasem tak postrzegana wolność
dotyczy jedynie pojedynczych
decyzji. Mam ochotę na hamburgera



czy kurczaka? Piłkę nożną czy
koszykówkę? Tę piosenkę czy inną?

Istnieje inny rodzaj decyzji, które
mogą rzucić zupełnie nowe światło
na nasze życie, uczynić je
radośniejszym, bardziej wolnym. To
chwile, gdy chodzi o całe nasze życie,
o to, kim chcemy być. Wolność jawi
się wówczas w całej swojej krasie
wraz ze swoją właściwością do 
czynienia nas bardziej wolnymi. Nie
stajemy przed pojedynczą decyzją,
ale przed decyzją egzystencjalną. Tak
jak kiedy ktoś decyduje się na ślub z
osobą, którą uważa za największy
skarb swojego życia. Lub gdy młody
człowiek postanawia zostać
lekarzem, wiedząc, że będzie to
wymagało dużo wysiłku i poświęceń.
Ktoś oddaje się drugiemu
człowiekowi, przyjmuje misję,
rezygnuje z całej reszty. Od tego
zostają uzależnione jego przyszłe
decyzje. Ale nie postrzega tego kroku
jako ograniczenia, lecz jako



postawienie na miłość lub projekt,
który wypełni jego życie. I z czasem
staje się nie tylko Anią czy Markiem,
którzy otrzymali swoje imię na
chrzcie, ale również mężem Basi czy
żoną Tomka albo panem doktorem.
Jego imię, tożsamość nabierają
kształtu. Życie nabiera sensu, obiera
właściwy kierunek.

Jezus staje przed nami właśnie z
takim wyborem. Stworzył nas z
różnymi darami, zaletami, dzięki
którym jesteśmy tacy czy inni. Z
biegiem lat ukazuje nam skarb, misję
ukrytą w naszym wnętrzu.
„Królestwo niebieskie podobne jest
do skarbu ukrytego w roli. Znalazł go
pewien człowiek i ukrył ponownie.
Uradowany poszedł, sprzedał
wszystko, co miał, i kupił tę rolę” (Mt
13, 44). Tak naprawdę skarb to On
sam, Jego bezwarunkowa Miłość. A
misja to ta sama misja, którą On
dostał od Ojca. Jeśli Go znalazłem,
nie muszę już szukać. Wystarczy, że



Go obejmę całym swoim życiem i
pozwolę Mu nadać kształt mojej
egzystencji. Jak Piotr, apostoł, Skała,
na której zbudowano Kościół. Jak
Paweł, Apostoł Narodów. Jak Maria,
Służebnica Pańska, Matka
Zbawiciela.

Przyjęcie tego zadania, czyli tak
naprawdę przyjęcie Jezusa i pójście
za Nim sprawia, że zostawiamy
wszystko inne. Nic nie może uczynić
nas bardziej wolnymi niż poznanie
prawdy o nas samych. Veritas
liberabit vos (J 8, 32). Możemy
powtórzyć za św. Pawłem: „Ale to
wszystko, co było dla mnie zyskiem,
ze względu na Chrystusa uznałem za
stratę. I owszem, nawet wszystko
uznaję za stratę ze względu na
najwyższą wartość poznania
Chrystusa Jezusa, Pana mojego. Dla
Niego wyzułem się ze wszystkiego i
uznaję to za śmieci, bylebym
pozyskał Chrystusa i znalazł się w
Nim” (Flp 3, 7-9).



Być może trochę nas niepokoi
odkrycie takiej bliskości Jezusa, tego,
że chce na nas liczyć. Ale jeśli chwilę
się zastanowimy, zauważymy, że to, o
co nas prosi idzie w parze z tym, kim
jesteśmy, z naszymi zaletami i
przeżyciami. Wydaje się, że do tego
się narodziliśmy. Nowe imię jawi się
jako coś, co już istniało od stworzenia
świata. Bóg po to nas stworzył. Być
może nadal nas to przerasta. Taki
skarb? Taka misja? Dla mnie? Bóg
naprawdę przychodzi po mnie?

Położyć na szali wszystkie moje
talenty i zalety

Bóg nie wzywa nas jedynie w jakimś
określonym momencie naszego
życia. Wzywa nas stale. W ten sam
sposób nasza odpowiedź trwa całe
życie, taktowana wezwaniami do
kochania codziennie na nowo. „Od
kiedy powiedziałeś «tak», bieg czasu
tylko przemienia barwy krajobrazu –
z każdym dniem jest piękniejszy, lśni



coraz mocniej i jaśnieje. Jednak
musisz stale powtarzać «tak»”[5].

Święty Piotr wiele razy powiedział
Panu „tak”. Jak wtedy, gdy wszyscy,
którzy szli za Nauczycielem, opuścili
Go zgorszeni, gdy mówił o Chlebie
Życia (por. J 6, 60-71). Lub kiedy
Jezus nalegał, aby umyć mu stopy, co
wydawało się absurdalne (por. J 13,
6-10). Piotr wytrwał przy Jezusie, po
raz kolejny wyznając swoją wiarę.
Nie rozumiał jednak logiki Jezusa.
Oczekiwał chwalebnego objawienia
Pana, wydarzenia, które natychmiast
uczyniłoby go władczym,
zwycięskim, znanym na całym
świecie. Minęło trochę czasu, zanim
zrozumiał, że Bóg tak nie działa.
Przeżył smutek zaparcia się Jezusa i
zdrady. Zderzył się z własną
słabością. Ale na koniec zrozumiał,
bo nigdy nie przestał spoglądać na
Jezusa. „Pan nawrócił Piotra – który
się Go zaparł trzykrotnie – nie
czyniąc mu żadnego wyrzutu:



jedynie spojrzeniem Miłości”[6].
Ostatecznie powołanie to
zaproszenie do spojrzenia na Jezusa,
do tego, by On spojrzał na nas, do
dzielenia z Nim życia i próby
naśladowania Go. Aż do pełnego
miłości oddania własnego życia.

Wezwanie Piotra nabrało
ostatecznego kształtu tego dnia nad
brzegiem Jeziora Galilejskiego,
podczas spotkania z Jezusem
Zmartwychwstałym. Miał okazję, by
poprosić o przebaczenie, zapewnić o
swojej miłości, mimo niewielkich sił.
Nauczyciel odpowiedział: „Paś owce
moje” (J 21, 17). A potem dodał:
„Pójdź za Mną” (J 21, 19). To
wystarczyło. Piotr odkrył, że iść za
Jezusem to kochać do końca na
wspaniałej drodze oddania i służby
innym. Chodzi o drogę, nie o metę. O
tę samą drogę, którą codziennie
idziemy za rękę z Jezusem.

Pełnia życia



Piotr zginął w Rzymie jako
męczennik. Tradycja uznaje za
miejsce jego ukrzyżowania Wzgórze
Watykańskie. Gdy usłyszał wyrok,
przed oczami stanęło mu zapewne
całe jego życie. Młodość, silny i
zdecydowany charakter, praca nad
Jeziorem Galilejskim, spotkanie z
Jezusem i, od tej chwili, tyle
wspaniałych rzeczy. Radości i
cierpienia. Tylu ludzi napotkał w
swoim życiu. Tyle miłości. Tak, jego
życie bardzo się zmieniło. I było
warto.

Gdy nad Jordanem Pan poznał
Szymona, nie widział w nim jedynie
uformowanego człowieka z
określonymi cechami. Widział w nim
Piotra: Skałę, na której zbudował
Swój Kościół. Patrząc na nas,
dostrzega całe piękno, które
uczynimy w życiu. Widzi nasze
talenty, nasz świat, naszą historię i
proponuje nam, byśmy Mu pomogli,
w naszej małości. Nie prosi nas o



rzeczy niemożliwe, ale o to, byśmy za
Nim poszli.

Jesteśmy tacy, jacy jesteśmy i właśnie
to sprawia, że możemy iść za Panem i
służyć Mu w Kościele. Jesteśmy
wezwani, by znaleźć najlepszy
sposób, by tego dokonać. Wszyscy, o
których Bóg pomyślał. „Mamy zaś
według udzielonej nam łaski różne
dary: bądź dar proroctwa - [do
stosowania] zgodnie z wiarą; bądź to
urząd diakona - dla wykonywania
czynności diakońskich; bądź urząd
nauczyciela - dla wypełniania
czynności nauczycielskich; bądź dar
upominania - dla karcenia. Kto
zajmuje się rozdawaniem, [niech to
czyni] ze szczodrobliwością; kto jest
przełożonym, [niech działa] z
gorliwością; kto pełni uczynki
miłosierdzia, [niech to czyni]
ochoczo” (Rz 12, 6-8).

Piotr zrezygnował z bycia pewnym
siebie rybakiem z Betsaidy. Bóg



uczynił go, wraz z Chrystusem,
pośrednikiem między Niebem a
ziemią. Jego historia powtórzyła się
wiele razy w ciągu wieków. Aż do
dziś. Pierwsi młodzi, którzy tworzyli
Opus Dei oddali swoje talenty w ręce
Boga i wydali owoc, o którym nawet
im się nie śniło. O tym właśnie
zapewniał św. Josemaría:
„Rzeczywistość przekroczy wasze
marzenia”. Podobnie mówił Papież
do młodych na końcu modlitewnego
czuwania: „Niech Pan błogosławi
waszym marzeniom”[7].

Wezwanie Jezusa wydobywa z nas to,
co najlepsze i oddaje to na służbę
innym, byśmy mogli dojść do pełni.
To właśnie widzimy u Piotra. A my,
którzy odkryliśmy, jak bardzo Bóg
nas kocha, i że na nas liczy, chcemy
również być uważni na Jego
wezwanie. Dziś i każdego dnia
naszego życia. Gdy się z Nim
spotkamy, da nam „biały kamyk, a na
kamyku wypisane imię nowe,



którego nikt nie zna oprócz tego, kto
je otrzymuje” (Ap 2, 17). Rozpoznamy
wówczas nasze prawdziwe imię.

Lucas Buch

tłum. Anna Reicher-Ribeiro

[1] Por. Bruzda, 290; Przyjaciele Boga,
206; Rozmowy z Prałatem Escrivą,
113.

[2] Franciszek, Przemówienie podczas
czuwania modlitewnego na Campus
Misericordiae w Krakowie,
30.07.2016.

[3] Benedykt XVI, Audiencja
generalna, 17.05.2006.

[4] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 936.

[5] Bruzda, 32.



[6] Bruzda, 964.

[7] Franciszek, dz. cyt.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-
bedzie-milosc-iii-nasze-p/ (28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-bedzie-milosc-iii-nasze-p/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-bedzie-milosc-iii-nasze-p/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-bedzie-milosc-iii-nasze-p/

	Coś wielkiego i niech to będzie miłość (III): Nasze prawdziwe imię

