
opusdei.org

Coś wielkiego i niech
to będzie miłość (II):
Jak mogłoby
wyglądać twoje życie

Każdy chrześcijanin marzy, aby
jego imię zostało zapisane w
Sercu Chrystusa i właśnie na tej
rzeczywistości skupimy się w
drugim artykule z serii
poświęconej powołaniu „Coś
wielkiego i niech to będzie
miłość”.

23-11-2018



Mezopotamia była świadkiem
narodzin i śmierci jednych z
najstarszych cywilizacji świata:
Sumerów, Akadów, Babilończyków,
Chaldejczyków. Mimo że czasem w
szkole uczymy się o niektórych z
nich, wydają nam się bardzo odległe
i mające niewiele wspólnego z nami.
A jednak to z tych terenów wywodzi
się postać, która należy do naszej
rodziny. Nazywał się Abram do
momentu aż Bóg zmienił mu imię na
Abraham. Biblia sytuuje go około
1850 lat przed przyjściem na ziemię
Jezusa Chrystusa. Cztery tysiące lat
później wciąż o nim pamiętamy,
kiedy podczas Mszy św. wzywamy go
jako „naszego ojca w wierze”[1]: on
dał początek naszej rodzinie.

„Wezwałem cię po imieniu”

Abraham jako jeden z pierwszych
przeszedł do historii jako osoba,
która odpowiedziała na wezwanie
Boga. W jego przypadku była to



bardzo specyficzna prośba: „Wyjdź z
twojej ziemi rodzinnej i z domu
twego ojca do kraju, który ci
ukażę” (Rdz 12,1). Za nim poszli
między innymi Mojżesz, Samuel,
Eliasz i inni prorocy. Wszyscy
posłuchali Bożego głosu, który
namawiał ich do „wyjścia z ziemi
rodzinnej” i rozpoczęcia nowego
życia w Jego towarzystwie. Tak jak
Abrahamowi, tak też im Bóg obiecał,
że uczyni wielkie rzeczy w ich życiu.
„Uczynię bowiem z ciebie wielki
naród, będę ci błogosławił i twoje
imię rozsławię: staniesz się
błogosławieństwem” (Rdz 12,2).
Każdego z nich wezwał po imieniu i
właśnie dlatego oprócz czynów Boga
Stary Testament przedstawia imiona
tych, którzy z Nim współpracowali.
List do Hebrajczyków
entuzjastycznie ich wychwala (cf.
Hbr 11,1-40).

Gdy Bóg zesłał na świat Swego Syna,
wezwani nie tylko mogli słuchać



głosu Boga, ale również zobaczyć
ludzką twarz: Jezusa z Nazaretu. Ich
również Bóg wezwał do rozpoczęcia
nowego życia, do pozostawienia
niezatartego śladu w historii. Znamy
ich imiona. To Maria Magdalena,
Piotr, Jan, Andrzej… I wspominamy
ich z wdzięcznością.

A co było dalej? Mogłoby się
wydawać, że wraz z
Wniebowstąpieniem Jezusa Bóg
zszedł na dalszy plan. Ale tak
naprawdę On nie tylko nadal działa,
ale działa z jeszcze większą mocą.
Gdy przechodził przez ziemię,
wybrał tylko nielicznych. A w ciągu
ostatnich dwóch tysięcy lat „zmienił
plany” milionów kobiet i mężczyzn,
otwierając ich na rzeczywistość,
której nawet sobie nie byli w stanie
wyobrazić. Znamy imiona wielu z
nich, należą oni do grona świętych
Kościoła. Ale istnieje również
ogromna liczba kobiet i mężczyzn „z
każdego narodu i wszystkich



pokoleń, ludów i języków” (Ap, 7,9),
nieznanych świętych, którzy są
prawdziwymi „bohaterami
historii”[2].

Dziś, w tym momencie, Bóg wciąż
szuka i puka do drzwi każdego z nas.
Św. Josemaría lubił rozważać te
słowa Izajasza: „wykupiłem cię,
wezwałem cię po imieniu; tyś
moim!” (Iz 43,1). Gdy się nad nimi
zastanawiał, mówił, że czuł w sercu
„miód ze świeżego plastra”[3], bo
pozwalały zrozumieć jak bardzo
osobiście Bóg go kochał.

Również w nas te słowa mogą
przywołać smak miodu ze świeżego
plastra, bo pokazują, że nasze życie
jest ważne dla Boga: że liczy On na
wszystkich, każdego zaprasza. Każdy
chrześcijanin marzy, aby jego imię
zostało zapisane w Sercu Chrystusa. I
to marzenie jest w zasięgu ręki.

„Policz gwiazdy, jeśli zdołasz to
uczynić”



Może być nam trudno postrzegać
nasze życie jako kontynuację życia
wielkich świętych. Mamy poczucie
naszej słabości. Ale mieli je również
Mojżesz, Jeremiasz, Eliasz, nie
brakowało chwil zwątpienia[4]. Sam
Izajasz mówił: „Próżno się trudziłem,
na darmo i na nic zużyłem me
siły” (Iz 49,4). Rzeczywiście, czasami
życie jawi się jako pozbawione sensu,
nasze plany się walą. Pytanie „po co
chcę żyć” wydaje się niknąć wobec
doświadczenia porażki, cierpienia,
śmierci.

Bóg doskonale rozumie ten brak
stabilności i zagubienie, którego
doświadczamy. A jednak po nas
przychodzi. Dlatego prorok nie
pozostaje rozżalony i rozpoznaje głos
Boga. „Ustanowię cię światłością dla
pogan, aby moje zbawienie dotarło
aż do krańców ziemi” (Iz 49,6).
Jesteśmy słabi, ale to nie jest cała
prawda o naszym życiu. Papież pisze:
„Uznajmy więc naszą słabość, ale



pozwólmy, by Jezus wziął ją w Swoje
ręce i posłał nas na misję. Jesteśmy
istotami kruchymi, ale niosącymi
skarb, który czyni nas wspaniałymi i
może uczynić lepszymi i
szczęśliwszymi tych, którzy go
przyjmują”[5].

Boże wezwanie to wielkie
miłosierdzie Boga. Znak, że mnie
kocha, że jestem dla Niego ważny. „A
Bóg liczy na ciebie z powodu tego,
kim jesteś, a nie z powodu tego, co
masz: w Jego oczach nic nie znaczy,
jak jesteś ubrany, czy jakiego
używasz telefonu komórkowego; dla
Niego nie jest ważne, czy podążasz za
modą - liczysz się ty. Taki, jaki jesteś.
W Jego oczach jesteś wartościowy, a
twoja wartość jest bezcenna”[6].
Wzywając nas, Bóg nas uwalnia,
gdyż pozwala nam uciec od zwykłego
życia wypełnionego małymi
przyjemnościami, które nie są w
stanie ugasić pragnienia miłości.
„Gdy zdecydujemy się odpowiedzieć



Bogu: moja wolność jest dla Ciebie,
okażemy się wolni od wszystkich
więzów, którymi byliśmy przykuci do
rzeczy pozbawionych znaczenia”[7].
Bóg wyciąga naszą wolność z jej
małości, otwiera ją na ogrom historii
Swojej Miłości do ludzi, której każdy
z nas jest bohaterem.

„Powołanie zapala światło
pozwalające nam rozpoznać sens
naszej egzystencji. Jest to
przekonanie się, dzięki blaskowi
wiary, o racji naszej ziemskiej
rzeczywistości. Nasze życie –
teraźniejsze, przeszłe i przyszłe –
nabiera nowego znaczenia, głębi,
której wcześniej nie przeczuwaliśmy.
Wszystkie fakty i wydarzenia
zajmują teraz swoje właściwe
miejsce: rozumiemy, dokąd chce nas
zaprowadzić Pan i czujemy się jakby
porwani tym zadaniem, które się
nam powierza”[8]. Dla tego, kto
otrzymał i przyjął Boże wezwanie nie
ma czynności prostych czy małych.



Wszystkie zostają wypełnione
obietnicą: „uczynię bowiem z ciebie
wielki naród” (Rdz 12,2).Uczynię
wielkie rzeczy w twoim życiu,
pozostawisz ślad, będziesz
szczęśliwy, dzieląc się szczęściem z
innymi. Dlatego właśnie, „gdy On o
coś prosi, tak naprawdę ofiarowuje
dar. To nie my robimy Mu przysługę.
To Bóg rzuca światło na nasze życie,
nadając mu sens”[9].

Z drugiej strony, światło powołania
pozwala zrozumieć, że ważności
naszego życia nie mierzy się
wielkością ludzką planów, które
realizujemy. Tylko nieliczni mają
swoje imiona zapisane wśród
wielkich postaci historii
powszechnej. Wielkość Bożą
natomiast mierzy się w zestawieniu z
jedynym prawdziwie wielkim
planem: Zbawieniem. „Z pewnością
na kluczowe wydarzenia w historii
świata wpływ miały osoby, o których
książki historyczne nie wspominają.



A o osobach, którym będziemy mogli
podziękować za wpływ na kluczowe
decyzje naszego życia dowiemy się
dopiero, kiedy wszystko, co ukryte,
zostanie ujawnione”[10].

„Odkupienie dokonuje się nadal –
teraz!”[11]. Jak współpracować? Na
tysiąc różnych sposobów, wiedząc, że
Bóg da nam światło, abyśmy odkryli
konkretny sposób współpracy z Nim.
„Bóg chce, by wolność osoby wzięła
udział nie tylko w odpowiedzi, ale
również w konfiguracji samego
powołania”[12]. Odpowiedź,
pozostając cały czas wolna, jest
poruszana łaską Boga, który wzywa.
Jeśli wejdziemy na drogę w miejscu,
w którym teraz jesteśmy, Bóg nam
pomoże zobaczyć Swoje marzenie
dla naszego życia. Marzenie, które
„powstaje” w rytm naszych kroków,
bo zależy również od naszej
inicjatywy i pomysłowości. Św.
Josemaría mawiał, że rzeczywistość
przekroczy nasze marzenia, bo kto



naprawdę marzy, marzy z Bogiem.
Tak właśnie, z wielkim rozmachem,
pozwalał Bóg marzyć Abrahamowi:
„Spójrz na niebo i policz gwiazdy,
jeśli zdołasz to uczynić” (Rdz 15,5).

Wspólna rzecz

Bóg wkracza w życie Abrahama, aby
z nim zostać, aby się w pewien
sposób złączyć z jego
przeznaczeniem. „Będę błogosławił
tym, którzy ciebie błogosławić będą,
a tym, którzy tobie będą złorzeczyli, i
ja będę złorzeczył. Przez ciebie będą
otrzymywały błogosławieństwo ludy
całej ziemi” (Rdz 12,3). Jego historia
to historia „współdzielonego
bohaterstwa”. To historia Abrahama
i Boga, Boga i Abrahama aż do tego
stopnia, że od tej pory Bóg będzie
przedstawiał Siebie samego innym
ludziom jako „Boga Abrahama”[13].

Powołanie polega, po pierwsze, na
życiu z Nim. Nie chodzi o robienie
czegoś specjalnego. Chodzi o robienie



wszystkiego z Bogiem, „wszystkiego z
Miłości”[14]. Podobnie było z
pierwszymi uczniami. Jezus wybrał
ich przede wszystkim, „aby Mu
towarzyszyli”; dopiero potem
ewangelista dodaje „by mógł wysłać
ich na głoszenie nauki” (Mk 3,14).
Dlatego my również, gdy usłyszymy
głos Boga, nie powinniśmy myśleć o
jakiejś bardzo trudnej
„niewykonalnej misji”, którą
powierza nam Bóg z oddali Nieba.
Jeśli jest to prawdziwe Boże
wezwanie, będzie zaproszeniem do
wejścia w Jego życie, w Jego plan.
Będzie wezwaniem do wytrwania w
Jego Miłości (cf. J 15,9). W ten sposób
z głębi Bożego serca, z prawdziwej
przyjaźni z Jezusem będziemy mogli
zanieść Jego Miłość na cały świat. On
chce na nas liczyć… będąc z nami.
Lub odwrotnie: On chce być z nami,
licząc na nas.

Zrozumiałym jest, że ci, którzy
usłyszeli głos Boga i za nim poszli



powinni budzić do działania tych,
którzy dopiero zaczynają ten głos
słyszeć, bo w pierwszej chwili mogą
poczuć strach. To normalny strach
wywołany czymś niespodziewanym,
nieznanym, poszerzającym
horyzonty. To Boża rzeczywistość,
która nas przerasta. Ale ten strach
minie. To zwykła ludzka reakcja,
która nie powinna nas zaskoczyć.
Byłoby błędem, gdyby ten strach nas
paraliżował. Musimy stawić mu
czoła, na spokojnie go
przeanalizować. Ważnym życiowym
decyzjom, planom, które zostawiają
ślad prawie zawsze towarzyszył
strach, przezwyciężony następnie
przez radosną refleksję.
Przezwyciężony również przez
odwagę.

Święty Jan Paweł II rozpoczął swój
pontyfikat zaproszeniem, które do
dziś rozbrzmiewa: „Otwórzcie na
oścież drzwi Chrystusowi. (…) Nie
lękajcie się!”[15]. Benedykt XVI



podjął tę myśl zaraz po wyborze na
papieża. Wspominał jak Jan Paweł II
„mówił do wszystkich ludzi,
zwłaszcza młodych”. I zastanawiał
się: „Czyż my wszyscy nie boimy się
w jakiś sposób, że jeśli pozwolimy
całkowicie Chrystusowi wejść do
naszego wnętrza, jeśli całkowicie
otworzymy się na Niego, to może On
nam zabrać coś z naszego życia. Czyż
nie boimy się przypadkiem
zrezygnować z czegoś wielkiego,
jedynego w swoim rodzaju, co czyni
życie tak pięknym? Czyż nie boimy
się ryzyka niedostatku i pozbawienia
wolności?”[16].

I kontynuował: „Jeszcze raz papież
pragnie powiedzieć: nie! Kto
wpuszcza Chrystusa nie traci nic,
absolutnie nic z tego, co czyni życie
wolnym, pięknym i wielkim. Nie!
Tylko w tej przyjaźni otwierają się na
oścież drzwi życia. Tylko w tej
przyjaźni rzeczywiście otwierają się
wielkie możliwości człowieka. Tylko



w tej przyjaźni doświadczamy tego,
co jest piękne i co wyzwala”[17]. I,
przyłączając się do wskazówki
Świętego Jana Pawła II, konkludował:
„Tak też dzisiaj chciałbym z wielką
mocą i przekonaniem, począwszy od
doświadczenia swojego długiego
życia, powiedzieć wam, droga
młodzieży: nie obawiajcie się
Chrystusa! On niczego nie zabiera, a
daje wszystko. Kto oddaje się Jemu,
otrzymuje stokroć więcej. Tak!
Otwórzcie, otwórzcie na oścież drzwi
Chrystusowi, a znajdziecie
prawdziwe życie”[18]. Papież
Franciszek również nam to często
przypomina: „Bóg wymaga od ciebie,
abyś zostawił wszystko, co obciąża
serce, abyś ogołocił się z dóbr, żeby
uczynić miejsce dla Niego”[19]. W ten
sposób doświadczymy tego, czego
doświadczyli wszyscy święci. Bóg
niczego nie zabiera, natomiast
wypełnia nasze serce pokojem i
radością, których nie może dać świat.



Idąc tą drogą, strach natychmiast
ustępuje miejsca ogromnej
wdzięczności. „Dzięki składam Temu,
który mię przyoblekł mocą,
Chrystusowi Jezusowi, naszemu
Panu, że uznał mnie za godnego
wiary, (…) ongiś bluźniercę,
prześladowcę i oszczercę.
Dostąpiłem jednak miłosierdzia” (1
Tm 1,12-13). Obyśmy wszyscy mieli
przekonanie, że miłosierdzie Boże
nie zatrzymuje się wobec słabości i
grzechów. Bóg staje przed nami 
Miserando atque eligendo, jak mówi
motto Papieża Franciszka. Bo dla
Boga spojrzeć na nas z miłosierdziem
i wybrać – przymknąć oko na naszą
małość – jest jednym.

Tak jak Abrahama, świętego Pawła,
tak jak wszystkich przyjaciół Jezusa,
również nas nie tylko Bóg wzywa i
nam towarzyszy, ale również nam 
pomaga. „Ten, który zapoczątkował
w (nas) dobre dzieło, dokończy go do
dnia Chrystusa Jezusa” (Flp 1,6).



Wiemy, ze ostatnie słowo nie należy
do naszych trudności, choć
wydawałyby się poważne. Święty
Josemaría powtarzał to pierwszym
wiernym Opus Dei: „kiedy Bóg
planuje dla ludzi jakieś dobre dzieło,
najpierw myśli o osobach, które
posłużą za narzędzia… i zsyła im
potrzebne łaski”[20].

Wezwanie Boga jest zaproszeniem do
zaufania. Tylko dzięki zaufaniu nie
żyjemy zniewoleni liczeniem na
własne siły, własne talenty, ale
otwieramy się na piękno życia siłą
Drugiego, talentami Drugiego. Tak
jak we wspinaczce wysokogórskiej
trzeba zaufać temu, kto idzie przed
nami, przypięty do tej samej liny.
Pokazuje nam gdzie postawić stopę i
pomaga w chwilach, w których
gdybyśmy byli sami, zjadłaby nas
panika albo zmęczenie. Idziemy
zatem, tak jak przy wspinaczce, tylko
z tą różnicą, że nie pokładamy
ufności w kimś takim jak my, nawet



gdyby był to najlepszy przyjaciel.
Pokładamy ufność w samym Bogu,
który zawsze „wiary dochowuje, bo
nie może się zaprzeć siebie
samego” (2 Tm 2,13).

Sami wydepczecie drogę

„Abram udał się w drogę, jak mu Pan
rozkazał” (Rdz 12,4). Był to przełom
w jego życiu. Życiu, które od tej pory
było kierowane kolejnymi
wezwaniami Boga: iść z jednego
miejsca do drugiego, oddalić się od
złych ludzi, uwierzyć w możliwość
posiadania syna, doczekać syna i …
być gotowym poświęcić syna.
Abraham w żadnym momencie nie
przestał potrzebować swojej
wolności, aby stale mówić Panu
„tak”. W ten sposób życie osób, które
kroczą za Jezusem, charakteryzuje
się nie tylko bliskością i komunią z
Bogiem, ale również rzeczywistą,
pełną i stałą wolnością.



Święty Josemaría mawiał, że
twierdząca odpowiedź na wezwanie
Boga nie tylko wyznacza naszej
wolności nowe horyzonty, nadaje
pełen sens – „coś wielkiego i że
będzie to miłość”[21], ale wymaga od
nas stałego zaangażownia. Oddanie
się Bogu nie polega na położeniu się
na „taśmie bagażowej”, którą ktoś
steruje i która poniesie nas, bez
naszej zgody, ku końcowi naszych
dni. Oddanie się Bogu to też nie
idealnie wytyczona trasa kolejowa,
którą można wcześniej sprawdzić i
na której nie czekają nas żadne
niespodzianki. Idąc przez życie,
odkryjemy, że wierność pierwszemu
wezwaniu wymaga od nas nowych
decyzji, często kosztownych. I
zrozumiemy, że wezwanie Boga
popycha nas do wzrastania
codziennie bardziej w naszej własnej
wolności. Bo aby wznieść się wysoko
– a tak się dzieje na każdej drodze
miłości – trzeba mieć czyste skrzydła
i możliwość decydowania o własnym



życiu, tak często zniewolonym
małostkowością. Mówiąc krótko,
wielkości Bożego wezwania powinna
odpowiadać odpowiednio wielka
wolność, której towarzyszy Łaska i
wzrastanie w cnotach, które
sprawiają, że stajemy się bardziej
sobą.

W pierwszych latach Dzieła święty
Josemaría powtarzał młodym, że
wszystko jeszcze trzeba wytyczyć,
łącznie z drogą, którą będą szli. I że
tę drogę, którą wskazywał Bóg i która
powinna biec przez cały świat
wytyczą oni sami. „Nie ma dla was
gotowych dróg… Sami musicie je
wydeptać własnymi stopami”[22]. W
ten sposób ukazywał otwarty
charakter każdego powołania oraz
to, że należy je odkryć i pielęgnować.

Dziś, tak jak kiedyś odpowiedzieć na
wezwanie Boga oznacza wydeptać
drogę własnymi stopami. Bóg nigdy
nam nie pokaże planu ze wszystkimi



szczegółami. Nie pokazał tego
Abrahamowi ani Mojżeszowi. Nie
pokazał tego apostołom. Gdy
wstępował do Nieba powiedział tylko
„Idźcie na cały świat i głoście
Ewangelię wszelkiemu
stworzeniu!” (Mk 16,15). Ale jak?
Gdzie? Przy pomocy jakich środków?
To wszystko będzie się powoli
klarować. Tak jak w naszym
przypadku: droga będzie się
konkretyzowała wraz z biegiem
czasu i powstanie dzięki
wspaniałemu przymierzu między
Łaską Boga i naszą własną
wolnością. Przez całe życie
powołanie jest „historią
niewymownego dialogu między
Bogiem a człowiekiem, między
miłością Boga, który wzywa, a
wolnością człowieka, który z
miłością Mu odpowiada”[23]. Nasza
historia będzie przeplatanką
uważnego słuchania Bożych
natchnień i naszej kreatywności, aby



wcielać te natchnienia w życie
najlepiej jak potrafimy.

Najświętsza Maryja Panna jest dla
nas przykładem ze względu na „tak”
powiedziane w Nazarecie. Ale jest
nim również, bo słuchała i była
posłuszna woli Bożej przez całe
życie, pełne blasków i cieni wiary.
„Maryja zachowywała wszystkie te
sprawy i rozważała je w swoim
sercu” (Łk 2,19). Wraz ze swoim
Synem, nasza Matka krok po kroku
odkrywała, czego Bóg chciał dla Niej.
Dlatego nazywamy Ją Doskonałą
Uczennicą Chrystusa. Polecamy się
jej, aby była Gwiazdą, która zawsze
wskaże nam drogę.

Nicolás Álvarez de las Asturias

tłum. Anna Reicher-Ribeiro



[1] Mszał Rzymski, Modlitwa
Eucharystyczna I.

[2] Ojciec Święty Franciszek, 
Przemówienie podczas czuwania
modlitewnego na Campus
Misericordiae w Krakowie,
30.07.2016.

[3] Święty Josemaría, Przyjaciele
Boga, nr 312.

[4] Cf. Na przykład Lb 11,14 Nie mogę
już sam dłużej udźwignąć troski o ten
lud, już mi nazbyt ciąży. Skoro tak ze
mną postępujesz, to raczej mnie zabij,
jeśli darzysz mnie życzliwością, abym
nie patrzył na swoje nieszczęście; Jr
20,18 Po co wyszedłem z łona matki?
Czy żeby oglądać nędzę i utrapienie i
dokonać dni moich wśród hańby?; 1
Krl 19,4 Wielki już czas, o Panie!
Odbierz mi życie, bo nie jestem lepszy
od moich przodków.



[5] Ojciec Święty Franciszek,
Adhortacja Apostolska Gaudete Et
Exsultate, 2018, nr 131.

[6] Ojciec Święty Franciszek, Homilia
podczas Mszy św. posłania na
Campus Misericordiae w Krakowie,
31.07.2016.

[7] Święty Josemaría, Przyjaciele
Boga, nr 38.

[8] Święty Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 45.

[9] F. Ocáriz, Światło, by widzieć; siła
by chcieć, ABC, 18.09.2018.

[10] Św. Teresa Benedykta od Krzyża
(Edyta Stein), Dzieła zebrane.

[11] Święty Josemaría, Droga
Krzyżowa, stacja V, nr 2.

[12] F. Ocáriz, Powołanie do świętości
w Kościele, w Opus Dei w Kościele, str.
76.



[13] Cf. Wj 3,6; Mt 22,32.

[14] Święty Josemaría, Zapiski IV, nr
296.

[15] Święty Jan Paweł II, Homilia na
inaugurację pontyfikatu, 22.10.1978.

[16] Benedykt XVI, Homilia na
inaugurację pontyfikatu, 24.05.2005.

[17] Ibid.

[18] Ibid.

[19] Papież Franciszek, Homilia z
kanonizacji, 14.10.2018; cf. Gaudete et
Exsultate, nr 32.

[20] Święty Josemaría, Instrukcja,
19.03.1934, nr 48.

[21] A. Vázquez de Prada, Założyciel
Opus Dei, tom 1, 2006, s. 105.

[22] Święty Josemaría, Droga, nr 928.



[23] Święty Jan Paweł II, Adhortacja
Apostolska Pastores dabo vobis, nr
36.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-
bedzie-milosc-ii-jak-mogl/ (05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-bedzie-milosc-ii-jak-mogl/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-bedzie-milosc-ii-jak-mogl/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cos-wielkiego-i-niech-to-bedzie-milosc-ii-jak-mogl/

	Coś wielkiego i niech to będzie miłość (II): Jak mogłoby wyglądać twoje życie

