
opusdei.org

Co czytać? (II):
Zachować najlepsze

Druga część artykułu na temat
wyzwania, jakim jest czytanie.
Dialog z książkami i innymi
czytelnikami potęguje
doświadczenie lektury:
odkrywa horyzonty, oszczędza
rozczarowań i optymalizuje
nasz czas przeznaczony na
czytanie, którego zawsze
brakuje.

05-06-2017

Istnieją książki, które zmieniają
życie. To właśnie przytrafiło się



świętemu Augustynowi, gdy
przeczytał Hortensjusza Cycerona:
książkę, która, jak pisał wiele lat
później w Wyznaniach: „zmieniła
uczucia moje i ku Tobie, Panie,
zwróciła moje modlitwy, i nowe,
odmienne wzbudziła we mnie
życzenia i pragnienia. Przed mymi
oczyma zmarniały nagle wszystkie
ambicje światowe (…). I już się
zacząłem podnosić, by do Ciebie
wrócić”[1]. Jego droga do Boga po
wielu niepokojach skierowała się
bardziej zdecydowanie w kierunku
nawrócenia, co stało się również
dzięki lekturze. Fragmentem Listu do
Rzymian (Rz 13, 13-14) Augustyn
zburzył ostatni mur, który oddzielał
go od nawrócenia[2] .

Dzielić się dobrymi odkryciami

Jedno jest pewne, że to, co czytamy,
zmienia nas: kształtuje duszę lub ją
stępia, poszerza horyzonty lub też je
zawęża. Nasza osobowość buduje się,



wraz z upływem czasu, zarówno
poprzez książki, które
przeczytaliśmy, jak i te, których nie
przeczytaliśmy. Kto przez lata „żywi
się” dobrymi lekturami, nabiera
otwartego spojrzenia na świat i ludzi,
wie, jak oceniać złożoność spraw
oraz rozwija wrażliwość konieczną
do tego, by umieć zostawić w tyle
banalność, ale nie przeoczyć pereł.

Znalezienie książek, które pomagały
by nam wzrastać nie jest rzeczą
łatwą, nawet gdy celem ma być po
prostu rozrywka; słuchanie porad
innych w tej kwestii jest więc bardzo
przydatne. Podobnie sprawa się ma,
gdy chcemy zlokalizować miejsce, w
którym się znajdujemy, a wtedy
okazuje się, że okoliczni mieszkańcy
lepiej znają teren niż GPS. Tak więc
w kwestii lektur możemy polecić
innym dobre książki, które sami
przeczytaliśmy lub czytamy. Ponadto
rozmawianie o tym, co się czyta
ubogaca życie rodzinne i rozmowy z



przyjaciółmi, które nieraz
przybierają formę spotkań
literackich lub zajęć kulturalnych
łączących literaturę i kino. A jeśli
dobre lektury są owocnie
promowane na takich spotkaniach,
przydatne może okazać się
zorganizowanie klubów
czytelniczych, dobrych księgarni, a
także utrzymywanie kontaktu ze
sprzedawcami książek oraz
prowadzenie z nimi stałego dialogu
(co zazwyczaj ubogaca obie strony)

Istnieje szeroki wybór dobrych
książek ze względu na wiek
czytelnika, tematykę,
zainteresowania. Jednak najlepszym
wyborem jest nasz własny, oparty na
sugestiach przyjaciół o podobnych
gustach, na pojedynczych opiniach
kolegów z klasy, na rozmowach i
dyskusjach… Ze względu na to, że nie
jesteśmy w stanie przeczytać od razu
wszystkiego, co wzbudza nasze
zainteresowanie, dobrze jest zrobić



sobie plan lektur do przeczytania,
zbierając ich tytuły na później. Fakt,
iż dzięki temu dana książka nie
umknie nam z pamięci, da nam wiele
spokoju i sprawi, że gdy najdzie nas
ochota na lekturę, nie będziemy
łapać się za pierwszą lepszą książkę,
która wpadnie nam w ręce.

Mówi się, że internet jest w pewnym
sensie ogromną maszyną drukarską.
Wraz z wynalezieniem prasy
drukarskiej, odkryto, że im
łatwiejsza publikacja tekstów, tym
częściej przeciętne i banalne książki
zostają rozpowszechnione. Jednak
wraz z dużą ilością materiału słabej
jakości – czasami tworzonego z jak
najlepszymi intencjami – internet
ukrywa w swoich tekstach wiele
kluczowych odpowiedzi na pytania
czasów współczesnych, wskazując
także na zagadnienia duchowe, które
są bardzo rzadko poruszane przez
media. Dobrym pomysłem jest także
zdefiniowanie, dzięki dobrym radom



innych osób oraz naszemu własnemu
doświadczeniu, strony lub autorów,
których chcemy śledzić. Ułatwieniem
będzie tu np. ściągnięcie
odpowiednich aplikacji, by mieć
dostęp do określonych zawartości
lub do lektur czy specjalistycznych
tekstów offline. Sieć umożliwia
również dostęp do niektórych dzieł
klasycznych lub innych książek,
starych czy trudnych do znalezienia
w księgarniach i bibliotekach.

Dialog z książkami

Krytykować, z greckiegokrinein,
oznacza "rozeznawać", "wybierać".
Czytanie z umiejętnością
krytycznego spojrzenia oznacza
czerpanie z każdej książki tego, co
najlepsze. Autorzy, tak jak i my, są
uwarunkowani przez kontekst
kulturowy, a więc gdy czytamy,
dobrze jest zadać sobie pytanie,
dlaczego autor wyraził się w taki, a
nie inny sposób? Jakie są wartości



jego epoki, które odzwierciedla w
swoich bohaterach? Jakie jest moje
wyobrażenie o ponadczasowych
wartościach, takich jak przyjaźń,
przebaczenie, lojalność etc.?
Oczywiście nie chodzi o przyjęcie
postawy reaktywnej, która mogłaby
ukrywać pewien pesymizm czy
niepewność. Bardziej interesujące
jest odkrywanie blasków i cieni
każdej książki oraz, jeśli to
konieczne, oczyszczenie pewnych
idei lub propozycji. To prowadzi to
wewnętrznego dialogu z książką, co
ostatecznie może nawet doprowadzić
do prawdziwych dialogów z jej
autorami (którzy zwykli dziękować
za każdą korespondencję i sugestie
od swoich czytelników). Podczas tych
rozmów mogą wyłonić się własne
przekonania czytelników: niektóre z
nich ulegną zmianie w wyniku
wymiany myśli, inne z kolei nabiorą
nowego wymiaru. Dla chrześcijanina
najlepszą drogą do wypracowania w
sobie zmysłu krytycznego myślenia



jest prawdopodobnie czytanie w
duchu apostolskim, tj. nie tylko dla
przyjemności, lecz mając na celu
zrozumienie kategorii
intelektualnych naszych czasów, by
móc oczyścić je i pojednać z
wartościami Ewangelii.

Gdy przyjmiemy takie wytyczne,
czytanie pomoże nam uformować
głębokie, solidne i dobrze
umotywowane przekonania. Dzieje
się tak poprzez sukcesywne
nabywanie zdolności osądu oraz
rozwijanie naszej osobowości i stylu.
Podobnie sprawa się ma z filmami,
które oglądamy: któryś z nich może
zaskoczyć nas dzięki wartościom,
które w nim odkrywamy czy też
poprzez swój wydźwięk, który
uplastycznia aspekty naszego życia,
naszą wizję świata i ludzi. Jednak
każdy formuje swoją własną
wnikliwość i wie, że podejmuje
właściwe decyzje na podstawie
kryteriów, które rozumie i jest w



stanie wytłumaczyć. W ten sposób
osiągamy osobisty pogląd,
zakorzeniony w wierze
chrześcijańskiej, pogląd, który
wzmacnia jedność życia.

Coś porusza naszą duszę

Dobry czytelnik powraca do lektur,
które wywarły na nim wrażenie.
Robienie notatek jest efektywnym
sposobem na powrócenie do naszych
myśli i wnętrza, które zostało
poruszone przez daną lekturę. Taki
zwyczaj pomaga nam poznać siebie,
nabrać zmysłu krytycznego do
otaczającej nasz rzeczywistości oraz
innych ludzi. Zdarzają się momenty,
gdy chcielibyśmy przywołać historię
lub fragment, który niegdyś przykuł
nasza uwagę, ale nie jesteśmy w
stanie go odszukać. To wtedy właśnie
przydaje się zrobiona wcześniej
notatka.

Jak wszędzie, tak i tutaj
potrzebujemy równowagi; dobrze,



gdy pamięć nas zaskoczy,
przechowując więcej niż myślimy.
Jednocześnie czytanie pozostawia
znacznie głębszy ślad w tym, kto
poprzez pisanie ożywia wewnętrzny
dialog duszy (często nie chodzi o
kopiowanie całych fragmentów, a
zapisanie naszych wrażeń i nadanie
im kształtu). Poprzez taką cierpliwą
pracę nasza czytelnicza „podróż”
wzbogaca się o rejony geograficzne,
kulturę i wrażliwość na krajobrazy,
które nie tylko po prostu mijamy, ale
które nas formują i pomagają zająć
się problemami, tęsknotami,
talentami ludzi. Poprawia się także
nasze rozumienie świata i stawiamy
czoła ciągłym wyzwaniom nowej
ewangelizacji, do której wzywa nas
Ojciec Święty.

Odpowiedzialność osobista

Święty Josemaría, wspominając
swoje odwiedziny młodych ludzi w
szpitalach Madrytu, opowiedział o



tym, jak starał się, by młodzi mieli
„odrobinę czasu na spotkania
towarzyskie oraz [nieśli chorym]
pewną pomoc materialną jak np.
umycie im rąk, nóg, obcięcie
paznokci. Nie mogliśmy przynosić im
jedzenia, bo było to zakazane, ale
zawsze zostawialiśmy im jakieś
dobre lektury”[3] . Jego powołanie do
bycia pasterzem dusz prowadziło go
do przypominania wszystkim, jak
ważny i odpowiedzialny jest wybór
lektur, gdyż mają one głęboki wpływ
na formację intelektualną i duchową
każdego z nas. Katechizm
przypomina nam, że „pierwsze
przykazanie mówi o dbaniu o wzrost
i ochronę naszej wiary z
roztropnością i odrzuceniu
wszystkiego co się jej sprzeciwia” [4].
To samo radzi nam również Papież:
„Gdy widzę, że dany program nie jest
dla mnie dobry, niszczy moje
wartości, sprawia ze robię się
wulgarny, nieczysty, powinienem
zmienić kanał; dokładnie jak robiło



się to w moich czasach: gdy książka
była dobra, czytało się ją, gdy książka
szkodziła ci, wyrzucało się ją” [5].
Wybór książki, jak wybór przyjaciół,
wyjście do kina czy oglądanie gry,
jest dokonywany świadomie i w
wolności przez każdego
chrześcijanina, ale ma także swoje
moralne konotacje [6].

Mając na uwadze niebezpieczeństwo
popadnięcia w powierzchowność lub
po prostu pozostania w niewiedzy,
można poradzić, by czytać dużo,
dzieła różnych autorów i z różnych
dziedzin. W taki właśnie sposób
formujemy otwarty umysł,
przezwyciężając nieuzasadnione
uprzedzenia oraz przekazując wiarę
w atrakcyjny sposób i żyjąc nią.
Jednocześnie odpowiedzialność za
własną formację prowadzi do
czytania lektur wymagających,
pomagających wzrastać po ludzku i
duchowo: „Wspaniałe książki są
uprzejmością wspaniałomyślnych



królów: witają czytelnika, jak gdyby
był im równy. Przeciętny pisarz
próbuje nas upokorzyć, by ukryć
swoją niską pozycję”[7].

Sugestia ze strony osób dużo
czytających może okazać się bardzo
cennym narzędziem w tworzeniu
naszego planu lektur, chociaż mogą
one mieć spojrzenie wymagające
uzupełnienia, jeśli chodzi o
zrozumienie różnych autorów i
niektórych kwestii. W wielu
wypadkach przyjazny komentarz
może odkryć przed nami nieznaną
książkę oraz znacznie poszerzyć
nasze kulturowe, intelektualne i
duchowe horyzonty. Innym zaś
razem pomoże nie marnować czasu
na nie wnoszące nic lektury, które
promują zachowania sprzeczne z
pokojową koegzystencją, które
atakują religię itp. Powinniśmy
również wiedzieć, że niektóre książki
mogą wyrządzić nam krzywdę,
ponieważ w danym momencie



brakuje nam treningu pozwalającego
na „przetrawienie ich” (jak chleb,
który może być dla naszych zębów
zbyt twardy). Dobrze jest mieć
pokorę intelektualną, umożliwiającą
nam rozpoznanie naszych
ograniczeń. Krótko mówiąc, chodzi o
kulturę, którą każdy buduje i która
ucieleśnia naukę Jezusa Chrystusa
oraz jest powiązana z naszym
doświadczeniem życiowym.
Zarówno ci, którzy czytają
niewłaściwe książki, jak i ci, którzy
czytają mało, są szczególnie podatni
na błędy.

Prosić o radę co do lektur i radzić
innym

Wartościowe rady zawsze pomogą
naszej rodzinie i przyjaciołom
wybrać dobrą lekturę, która nas
ubogaci. Rzeczą równie pożyteczną
jest uczestniczenie w inicjatywach
mających na celu recenzowanie
literatury, filmów, sztuk teatralnych



itp. Wysiłek podzielenia się
własnymi wrażeniami może pomóc
wielu ludziom. Dobrze jest więc
stworzyć krótką recenzję, gdy
jesteśmy świeżo po przeczytaniu
lektury. Należy podkreślić, że im
więcej osób jest zaangażowanych w
takie inicjatywy, tym bardziej
obiektywna i dokładna będzie ocena
danego dzieła.

Informacja dostępna w różnego
rodzaju magazynach, dodatkach
kulturalnych itd. może okazać się
bardzo wartościowa. Dobrych i
wiarygodnych krytyków rozpoznamy
po ich dobrym przygotowaniu
kulturowym i doktrynalnym. Istnieje
kilka wskaźników, które pomagają w
podjęciu decyzji co do przeczytania
czy zakupu określonej książki.

Korzyść z proszenia o radę albo
szukania ocen konkretnych lektur
jest oczywista. Warto nie zawężać
spojrzenia ani nie patrzeć na to w



sposób powierzchowny, jakby to była
cenzura. Fakt, iż dana książka jest
oceniana w taki, a nie inny sposób
powinien być traktowany rozważnie
i orientacyjnie. Nie powinno dziwić,
że niektóre z tych ocen zmieniają się
w czasie oraz to, że to co dla jednej
osoby będzie pożyteczne, innej może
zaszkodzić. Ocena ma nam pomóc
wybrać nasze lektury
odpowiedzialnie i świadomie. W
rozmowie z kierownikiem
duchowym możemy poruszyć temat
lektur, gdy widzimy, że mają
korzystny wpływ na naszą duszę. Z
drugiej strony, czujność na wartość
moralną produktu kulturowego nie
powinna zasłonić kwestii
najistotniejszej: pozytywnego
znaczenia czytania i, na ile to
możliwe, czytania jak najwięcej.

Ducha nie gaście, proroctwa nie
lekceważcie! Wszystko badajcie, a co
szlachetne - zachowujcie! Unikajcie
wszystkiego, co ma choćby pozór zła.



[8]. Otwartość duszy, szerokość
horyzontów są prawdziwe, gdy tętnią
pełnym pasji i jednocześnie
spokojnym poszukiwaniem i
odkrywaniem Prawdy i Piękna.

Tekst: Luis Ramoneda - Carlos Ayxelá

Tłum. Ewa Senkowska

Co czytać? (I): Nasza mapa świata

Jak promować pożyteczne książki

[1] Św. Augustyn, Wyznania, III, 4,
tłum. Z. Kubiak, Kraków 2008.

[2] Tamże, VIII, 12.

[3] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 20.12.1970.

[4] Katechizm Kościoła Katolickiego,
2088.

https://opusdei.org/pl-pl/document/co-czytac-i-nasza-mapa-swiata/
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/ksia%CC%A8z%CC%87ki%20na%20wakacje20170614-150545.pdf


[5] Franciszek, Wystąpienie,
6.06.2015.

[6] Por. Ángel Rodríguez Luño, 
Factores culturales de especial
incidencia en la formación espiritual,
apartado 2 (“La lectura”) 
www.collationes.org.

[7] N. Gómez Dávila, Escolios a un
texto implícito, vol. 1, Instituto
Colombiano de Cultura, Bogota 1977,
s. 325.

[8] 1 Tes 5, 19-22.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/co-czytac-ii-zachowac-
najlepsze/ (11-01-2026)

https://www.collationes.org
https://opusdei.org/pl-pl/article/co-czytac-ii-zachowac-najlepsze/
https://opusdei.org/pl-pl/article/co-czytac-ii-zachowac-najlepsze/
https://opusdei.org/pl-pl/article/co-czytac-ii-zachowac-najlepsze/

	Co czytać? (II): Zachować najlepsze

