
opusdei.org

Cisza dla duszy
kontemplacyjnej

Czas popołudniowy i nocny.
Zwyczaj czasu pracy
popołudniowej i wieczornej
może pomóc nam w skupieniu
zmysłów, aby nawiązać dialog z
Panem bez zgiełku słów.

05-11-2024

Do Jezusa właśnie dotarła
wiadomość o śmierci jego kuzyna,
Jana Chrzciciela. Jest zasmucony i
chce odejść „na miejsce
pustynne” (Mt 14:13). Kiedy jednak
zobaczył wielki tłum podążający za



nim, ogarnęło go współczucie.
Postanowił więc zmienić swoje plany.
Oprócz uzdrawiania chorych,
rozmnożył chleby i ryby, aby ludzie
nie wrócili do domu głodni. Dopiero
pod koniec wieczoru, po
odprawieniu ostatnich obecnych,
odnalazł chwilę bliskości z Ojcem,
której tak bardzo pragnął.
Ewangelista zauważa, że nawet
„wieczór zapadł, a On sam tam
przebywał” (Mt 14:23).

Ta postawa Pana «mówi nam, że
trzeba się zatrzymać, przeżyć chwile
zażyłości z Bogiem, «wycofać się» ze
zgiełku dnia codziennego, słuchać,
iść do korzenia, który podtrzymuje i
karmi życie[1]. Jest to przypomnienie,
które wykracza poza logiczny
odpoczynek po pracowitym dniu.
Chodzi raczej o pragnienie
nawiązania wyłącznego dialogu z
Ojcem.



Również święty Josemaría odczuwał
potrzebę tej «błogosławionej
samotności»[2], aby ożywiać swoje
życie duchowe. Właśnie dlatego
określił, że w Dziele należy żyć
zwyczajem wieczornego i
popołudniowego czasu pracy: dwa
razy, aby „zebrać zmysły i siły - które
być może zostały rozproszone w
innych zajęciach - i w ten sposób
skupić je na intymnym dialogu z
Bożym Gościem, który mieszka w
sanktuarium serca”[3]. Po południu
rozmowa ta będzie bardziej
ukierunkowana na wypełnienie
pracy wykonanej z miłości do Pana i
innych; wieczorem natomiast będzie
bardziej skoncentrowana na
rozmowie z Bogiem o naszym dniu i
rozpaleniu pragnienia przyjęcia Go
w Komunii Świętej następnego dnia.

Oczywiście sposób, w jaki te dwa
zwyczaje są przeżywane, będzie
zależał od okoliczności każdej osoby,
takich jak rytm w jej własnego domu,



miejsce, w którym mieszka lub
rodzaj pracy, którą wykonuje. W
rzeczywistości może się zdarzyć,
podobnie jak u Jezusa, że będziemy
musieli przerwać to skupienie z
powodu potrzeb innych: dziecka,
które zasługuje na szczególną uwagę,
brata, który potrzebuje rozmowy,
aby się zrelaksować lub odciążyć,
wycieczki z grupą kolegów,
przyjaciela, który nas szuka... Z tego
powodu nie zawsze będzie możliwe
osiągnięcie zewnętrznej ciszy.
Zawsze jednak możemy pielęgnować
pragnienie, właściwe osobie
zakochanej, nawiązania intymnego
dialogu z Panem, starając się odczuć
Jego obecność pośród naszych zajęć i
przy okazji spotkań z ludźmi, których
On stawia przy naszym boku. «Dzieci
Boże powinny być kontemplatywne
— mówił święty Josemaría — Mamy
być osobami, które pośród zgiełku
tłumu potrafią znaleźć ciszę duszy
zanurzonej w ciągłej rozmowie z
Panem: osobami, które potrafią



patrzeć na Niego tak, jak się patrzy
na Ojca, jak się patrzy na Przyjaciela,
na tego, kogo kocha się do
szaleństwa»[4].

Modlitwa i praca: ta sama
rzeczywistość

Założyciel Opus Dei w jednym ze
swoich Listów napisał: „Istotną
częścią tej pracy – uświęcenia
zwykłej pracy – którą Bóg nam
powierzył, jest dobre wykonywanie
samej pracy, doskonałość, która jest
również ludzka, dobre wypełnianie
wszystkich obowiązków
zawodowych i społecznych”[5]. Z tego
powodu, komentując czas pracy
popołudniowej, święty Josemaria
sugerował unikanie rozproszenia w
zbyt wielu pojedynczych
czynnościach i wzmożenie tych
umartwień, „które ułatwiają
intensywne, wierne, skończone i
pełne miłości wypełnianie naszej
zwykłej pracy”[6]. Oznacza to, że



priorytetem tego zwyczaju jest
stworzenie odpowiedniego
środowiska do wykonywania dobrej
pracy, co jest pierwszym warunkiem
jej uświęcenia i możliwości
ofiarowania jej Panu. „Osoba
prawdziwie pobożna, bez dewocji,
wypełnia swoje obowiązki
zawodowe z doskonałością, gdyż wie,
że ta praca jest modlitwą wzniesioną
ku Bogu”[7].

W tym sensie, wysiłek życia w ciszy
może być dobrym sprzymierzeńcem
do przeżywania czasu
popołudniowej pracy i
profesjonalnego wykonywania
naszych zadań. Ta cisza, czasami, nie
będzie polegać na braku
zewnętrznego hałasu, ponieważ
okoliczności nie zawsze to
umożliwią; jest to przede wszystkim
kwestia wykonywania naszego
zajęcia ze spokojem i koncentracją,
których wymaga każda profesja.
„Wiele razy wykonujemy jakąś pracę,



a kiedy kończymy, od razu szukamy
telefonu komórkowego, aby zrobić
coś innego, zawsze tak jest. A to nie
pomaga, to sprawia, że popadamy w
powierzchowność. Głębia serca
rośnie wraz z ciszą”[8]Multitasking,
pośpiech i poszukiwanie
rozpraszających bodźców wypełniają
nas wewnętrznym hałasem, który
utrudnia nam dobrą pracę, a tym
samym uświęcanie się tą pracą. Z
drugiej strony, skierowanie naszej
pełnej uwagi na to, co mamy pod
ręką, wiedząc, że w każdej chwili Pan
patrzy na nas z miłością, ułatwi nam
oddawanie chwały Bogu poprzez
naszą pracę.

Duch kontemplacji - pragnienie, by
cały nasz dzień był modlitwą - nie
odwraca naszej uwagi od naszych
własnych obowiązków. Raczej
przynagla nas do dobrego
wykonywania każdego konkretnego
zadania z miłości do Boga i służby
innym. W ten sposób to zajęcie, które



po ludzku może pozostać
niezauważone, nabiera Bożego sensu
w wieczności, ponieważ wchodzimy
w dialog z naszym Panem. Święty
Josemaria zwykł powtarzać, że nie
czyni rozróżnienia „między
modlitwą a pracą: wszystko jest
kontemplacją i apostolstwem”[9]. A
don Álvaro, komentując tę ideę,
powiedział, że nasz założyciel „nie
wie, kiedy się modli, a kiedy pracuje,
ponieważ dla niego te dwie rzeczy są
na tej samej płaszczyźnie i mieszają
się w jedną”[10].

Żyjąc w ten sposób, czas pracy
popołudniowej będzie niejako
dobrym poligonem do rozwijania
tego ducha kontemplacji przez
dwadzieścia cztery godziny na dobę.
W ten sposób żadne zadanie «nie
odrywa naszego umysłu od Boga.
Wzmacnia nasze pragnienie
czynienia wszystkiego dla Niego,
życia dla Niego, z Nim, w Nim…»[11].
Nawet wtedy, gdy nie poświęcamy



tego czasu na pracę – bo być może
zakończyliśmy już swój dzień lub
etap pracy lub jest to dzień
odpoczynku – możemy wykonywać
każdą czynność, szukając
wewnętrznego wyciszenia i
kontemplacyjnego skupienia. W ten
sposób przygotowujemy grunt pod
popołudniową modlitwę tego dnia,
abyśmy mogli przybyć na nią bez
większego wewnętrznego
zamieszania, z głową i sercem
utkwionymi w Panu, do którego
staraliśmy się zwracać przez
poprzednie godziny.

Z tego powodu modlitwa myślna
będzie w końcu przedłużeniem
dialogu, który prowadziliśmy z
Panem przez cały dzień, a w
większym stopniu po południu.
Dzięki tym chwilom medytacji
„będziemy umieli z naturalnością,
bez afiszowania się, przemieniać
swój dzień w nieustanne wielbienie
Boga. Będziemy trwać w Jego



obecności jak zakochani, którzy
wciąż zwracają swoje myśli ku
umiłowanej osobie”[12].

Cisza, którą należy smakować

Akademik DYA funkcjonuje od
dwóch lat. Święty Josemaría, który
do tej pory brał na siebie cały ciężar
pracy formacyjnej z młodzieżą,
poprosił niektórych swoich synów,
aby pomogli mu w tym zadaniu. Z
tego powodu postanowił napisać
instrukcję, która ułatwiłaby ich
przygotowanie i zebrała kilka
pomysłów, które zainspirowałyby do
pracy apostolskiej z chłopakami
świętego Rafała. Wśród cech, które
uważa za ważne do promowania w
akademiku, wskazuje umiłowanie
ciszy: „Nasi studenci nie zapomną, że
ich cisza to: modlitwa, praca i
odpoczynek innych. Po komentarzu
[Ewangelii], wieczorem, będzie 
większa cisza aż do Mszy Świętej
następnego dnia”[13]. Święty



Josemaría uważał to milczenie nie za
kwestię dyscypliny czy porządku, ale
przede wszystkim za płuco modlitwy
i Mszy Świętej następnego dnia: „Jest
smaczna, jest niezbędna” [14]

Wiele razy może nam się wydawać,
że musimy podnieść głos, aby ktoś
nas wysłuchał. Wierzymy, że tylko w
ten sposób uda nam się przyciągnąć
uwagę lub wyeksponować naszą
opinię w bardziej atrakcyjny sposób.
Z drugiej strony Bóg działa na
odwrót. «Gdy głęboka cisza zalegała
wszystko, a noc w swoim biegu
dosięgała połowy — czytamy w
Księdze Mądrości — wszechmocne
Twe słowo z nieba, […] runęło» (Mdr
18: 14-15). To w ciszy stajenki, a nie
w zgiełku gospody, Bóg stał się
dzieckiem. W obliczu stylu życia
naznaczonego ciągłą stymulacją,
Jezus prosi nas, abyśmy szukali ciszy
i odwrócili się od hałasu.



Być może pewnego dnia przydarzyło
nam się coś, co nas zdenerwowało.
Nie do końca rozumiemy tego
znaczenie i kładziemy się spać
niespokojni lub zmartwieni. Innym
razem dzieje się odwrotnie:
kładziemy się wieczorem zadowoleni
z tego, jak minął dzień lub
odczuwamy radość i szczęście.
Możemy medytować nad tym
wszystkim z Panem w czasie
nocnym, przechodząc z Nim przez
uczucia, które zajmowały nasze
serca. Te hałasy, te problemy, których
nie rozumieliśmy, przekształcają się
w melodię w rytm innych dźwięków
dnia. To, co dało nam radość, nabiera
również szerszego znaczenia: nie jest
dobrą odosobnioną nutą, ale jest
częścią pieśni naszego oddania. I jest
to melodia, której nie narzucamy
sobie według naszych oczekiwań, ale
która jest owocem wsłuchiwania się
w ciszy w to, co Bóg chce nam
powiedzieć.



Pewien filozof powiedział, że
„wszystkie nieszczęścia ludzkie
wynikają z jednej rzeczy:
nieumiejętności spokojnego
siedzenia w pokoju”[15] Czas nocny
przenosi nas do najgłębszego pokoju
w nas samych: do tego, «gdzie dzieją
się sprawy wielkiej tajemnicy między
Bogiem a duszą»[16]. Innymi słowy,
odrywa nas od powierzchowności i
otwiera «wewnętrzną przestrzeń w
naszej najgłębszej istocie, aby Bóg
mógł tam zamieszkać, aby Jego słowo
mogło w nas trwać, aby miłość do
Niego mogła zakorzenić się w
naszych umysłach i sercach i
ożywiać nasze życie». [17]

Dlatego ten zwyczaj może pomóc
nam wzrastać w naszym pragnieniu
życia blisko Jezusa. W końcu jest to
skarb, dla którego sprzedaliśmy
wszystko (por. Mt 13: 44). Serce
potrzebuje tej samotności, aby się
oczyścić, aby karmić się jedyną pasją,
która wyzwala je z niewoli. Ten ideał



znajduje swój wyraz w modlitwie i
we Mszy Świętej następnego dnia. W
ten sam sposób, w jaki po ludzku
cieszymy się na coś, na co czekaliśmy
przez długi czas, w nocy możemy
rozpalić pragnienie dotarcia do tego
podwójnego spotkania z Bogiem. Jest
to pragnienie, które wykracza poza
pragnienia, które przychodzą i
odchodzą: jest to łaska, którą daje
nam nasz Pan i która kształtuje naszą
egzystencję. Dlatego święty
Josemaria odczuwał ten moment
jako konieczność: była to okazja, aby
ożywić ideał, który poruszał jego
życiem, ten, który Bóg umieścił w
jego sercu. Krótko mówiąc, jest to ta
sama postawa, co Jezusa, który po
pracowitym dniu pragnął być sam na
sam ze swoim Ojcem.

* * *

Jezus prawdopodobnie nauczył się
cenić te chwile ciszy w domu w
Nazarecie. W rzeczywistości



Ewangelia nie zawiera ani jednego
słowa świętego Józefa: był on
człowiekiem, który przywiązywał
większą wagę do słuchania. I dzięki
tej uważnej postawie wiedział, jak
rozpoznać głos Boga za
pośrednictwem anioła (por. Mt 1:
20-24). Maryja rozważała w swoim
sercu wszystko, co się działo:
zarówno cud, który otaczał
narodziny Jej Syna (por. Łk 2: 19), jak
i Jej niezrozumienie odpowiedzi,
której udziela Jej, gdy spotyka Go w
świątyni (por. Łk 2: 51).
Potrzebowała delektować się tymi
wydarzeniami, aby odkryć melodię,
którą Bóg przygotowywał z tego, co
napełniało ją radością i z tym, czego
w pełni nie rozumiała. Jezus
rozpocznie swoje publiczne życie
dopiero po trzydziestu latach
spędzonych w ukryciu. Czas pracy i
ciszy; wtedy - „czynił postępy w
mądrości, w latach i w łasce u Boga i
u ludzi” (Łk 2:52).



José María Álvarez de Toledo

[1]. Benedykt XVI, Audiencja, 7 marca
2012 r.

[2].Cfr.Droga, 304.

[3] Don Javier, Cartas de familia (IV), 1-
IX-1997, nr 222

[4]. Kuźnia, 738.

[5]. Od naszego Ojca, List 24, nr 18.

[6]. Od naszego Ojca, Crónica, 1967, str
788.

[7]. Kuźnia, 739.

[8]. Franciszek, Audiencja, 15 grudnia
2021 r.

[9]. Instrukcja 19-III-1934, przypis 35.

[10]. Don Álvaro, komentarz do
Instrukcji z 8 grudnia 1941 r., przypis
38.

[11]. Rozmowy z Panem, 113.

https://escriva.org/pl/camino/304/
https://escriva.org/pl/camino/304/
https://escriva.org/pl/forja/738/
https://escriva.org/pl/forja/738/
https://escriva.org/pl/forja/739/
https://escriva.org/pl/forja/739/
https://escriva.org/pl/en-dialogo-con-el-se%C3%B1or/113/


[12]. To Chrystus przechodzi, 119.

[13]. Instrukcja z 9 stycznia 1935 r., nr
169.

[14]  Ibidem, nota 115.

[15]. Pascal, Myśli, nr 139.

[16]. Święta Teresa od Jezusa, 
Mieszkania, I, n. 14.

[17]. Benedykt XVI, Audiencja, 7 marca
2012 r.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/cisza-dla-duszy-
kontemplacyjnej/ (13-01-2026)

https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/119/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/119/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cisza-dla-duszy-kontemplacyjnej/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cisza-dla-duszy-kontemplacyjnej/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cisza-dla-duszy-kontemplacyjnej/

	Cisza dla duszy kontemplacyjnej

