
opusdei.org
Cisza dla duszy kontemplacyjnej
Czas popołudniowy i nocny. Zwyczaj czasu pracy popołudniowej i wieczornej może pomóc nam w skupieniu zmysłów, aby nawiązać dialog z Panem bez zgiełku słów.
05-11-2024
Do Jezusa właśnie dotarła wiadomość o śmierci jego kuzyna, Jana Chrzciciela. Jest zasmucony i chce odejść „na miejsce pustynne” (Mt 14:13). Kiedy jednak zobaczył wielki tłum podążający za nim, ogarnęło go współczucie. Postanowił więc zmienić swoje plany. Oprócz uzdrawiania chorych, rozmnożył chleby i ryby, aby ludzie nie wrócili do domu głodni. Dopiero pod koniec wieczoru, po odprawieniu ostatnich obecnych, odnalazł chwilę bliskości z Ojcem, której tak bardzo pragnął. Ewangelista zauważa, że nawet „wieczór zapadł, a On sam tam przebywał” (Mt 14:23).
Ta postawa Pana «mówi nam, że trzeba się zatrzymać, przeżyć chwile zażyłości z Bogiem, «wycofać się» ze zgiełku dnia codziennego, słuchać, iść do korzenia, który podtrzymuje i karmi życie[1]. Jest to przypomnienie, które wykracza poza logiczny odpoczynek po pracowitym dniu. Chodzi raczej o pragnienie nawiązania wyłącznego dialogu z Ojcem.
Również święty Josemaría odczuwał potrzebę tej «błogosławionej samotności»[2], aby ożywiać swoje życie duchowe. Właśnie dlatego określił, że w Dziele należy żyć zwyczajem wieczornego i popołudniowego czasu pracy: dwa razy, aby „zebrać zmysły i siły - które być może zostały rozproszone w innych zajęciach - i w ten sposób skupić je na intymnym dialogu z Bożym Gościem, który mieszka w sanktuarium serca”[3]. Po południu rozmowa ta będzie bardziej ukierunkowana na wypełnienie pracy wykonanej z miłości do Pana i innych; wieczorem natomiast będzie bardziej skoncentrowana na rozmowie z Bogiem o naszym dniu i rozpaleniu pragnienia przyjęcia Go w Komunii Świętej następnego dnia.
Oczywiście sposób, w jaki te dwa zwyczaje są przeżywane, będzie zależał od okoliczności każdej osoby, takich jak rytm w jej własnego domu, miejsce, w którym mieszka lub rodzaj pracy, którą wykonuje. W rzeczywistości może się zdarzyć, podobnie jak u Jezusa, że będziemy musieli przerwać to skupienie z powodu potrzeb innych: dziecka, które zasługuje na szczególną uwagę, brata, który potrzebuje rozmowy, aby się zrelaksować lub odciążyć, wycieczki z grupą kolegów, przyjaciela, który nas szuka... Z tego powodu nie zawsze będzie możliwe osiągnięcie zewnętrznej ciszy. Zawsze jednak możemy pielęgnować pragnienie, właściwe osobie zakochanej, nawiązania intymnego dialogu z Panem, starając się odczuć Jego obecność pośród naszych zajęć i przy okazji spotkań z ludźmi, których On stawia przy naszym boku. «Dzieci Boże powinny być kontemplatywne — mówił święty Josemaría — Mamy być osobami, które pośród zgiełku tłumu potrafią znaleźć ciszę duszy zanurzonej w ciągłej rozmowie z Panem: osobami, które potrafią patrzeć na Niego tak, jak się patrzy na Ojca, jak się patrzy na Przyjaciela, na tego, kogo kocha się do szaleństwa»[4].
Modlitwa i praca: ta sama rzeczywistość
Założyciel Opus Dei w jednym ze swoich Listów napisał: „Istotną częścią tej pracy – uświęcenia zwykłej pracy – którą Bóg nam powierzył, jest dobre wykonywanie samej pracy, doskonałość, która jest również ludzka, dobre wypełnianie wszystkich obowiązków zawodowych i społecznych”[5]. Z tego powodu, komentując czas pracy popołudniowej, święty Josemaria sugerował unikanie rozproszenia w zbyt wielu pojedynczych czynnościach i wzmożenie tych umartwień, „które ułatwiają intensywne, wierne, skończone i pełne miłości wypełnianie naszej zwykłej pracy”[6]. Oznacza to, że priorytetem tego zwyczaju jest stworzenie odpowiedniego środowiska do wykonywania dobrej pracy, co jest pierwszym warunkiem jej uświęcenia i możliwości ofiarowania jej Panu. „Osoba prawdziwie pobożna, bez dewocji, wypełnia swoje obowiązki zawodowe z doskonałością, gdyż wie, że ta praca jest modlitwą wzniesioną ku Bogu”[7].
W tym sensie, wysiłek życia w ciszy może być dobrym sprzymierzeńcem do przeżywania czasu popołudniowej pracy i profesjonalnego wykonywania naszych zadań. Ta cisza, czasami, nie będzie polegać na braku zewnętrznego hałasu, ponieważ okoliczności nie zawsze to umożliwią; jest to przede wszystkim kwestia wykonywania naszego zajęcia ze spokojem i koncentracją, których wymaga każda profesja. „Wiele razy wykonujemy jakąś pracę, a kiedy kończymy, od razu szukamy telefonu komórkowego, aby zrobić coś innego, zawsze tak jest. A to nie pomaga, to sprawia, że popadamy w powierzchowność. Głębia serca rośnie wraz z ciszą”[8]Multitasking, pośpiech i poszukiwanie rozpraszających bodźców wypełniają nas wewnętrznym hałasem, który utrudnia nam dobrą pracę, a tym samym uświęcanie się tą pracą. Z drugiej strony, skierowanie naszej pełnej uwagi na to, co mamy pod ręką, wiedząc, że w każdej chwili Pan patrzy na nas z miłością, ułatwi nam oddawanie chwały Bogu poprzez naszą pracę.
Duch kontemplacji - pragnienie, by cały nasz dzień był modlitwą - nie odwraca naszej uwagi od naszych własnych obowiązków. Raczej przynagla nas do dobrego wykonywania każdego konkretnego zadania z miłości do Boga i służby innym. W ten sposób to zajęcie, które po ludzku może pozostać niezauważone, nabiera Bożego sensu w wieczności, ponieważ wchodzimy w dialog z naszym Panem. Święty Josemaria zwykł powtarzać, że nie czyni rozróżnienia „między modlitwą a pracą: wszystko jest kontemplacją i apostolstwem”[9]. A don Álvaro, komentując tę ideę, powiedział, że nasz założyciel „nie wie, kiedy się modli, a kiedy pracuje, ponieważ dla niego te dwie rzeczy są na tej samej płaszczyźnie i mieszają się w jedną”[10].
Żyjąc w ten sposób, czas pracy popołudniowej będzie niejako dobrym poligonem do rozwijania tego ducha kontemplacji przez dwadzieścia cztery godziny na dobę. W ten sposób żadne zadanie «nie odrywa naszego umysłu od Boga. Wzmacnia nasze pragnienie czynienia wszystkiego dla Niego, życia dla Niego, z Nim, w Nim…»[11]. Nawet wtedy, gdy nie poświęcamy tego czasu na pracę – bo być może zakończyliśmy już swój dzień lub etap pracy lub jest to dzień odpoczynku – możemy wykonywać każdą czynność, szukając wewnętrznego wyciszenia i kontemplacyjnego skupienia. W ten sposób przygotowujemy grunt pod popołudniową modlitwę tego dnia, abyśmy mogli przybyć na nią bez większego wewnętrznego zamieszania, z głową i sercem utkwionymi w Panu, do którego staraliśmy się zwracać przez poprzednie godziny.
Z tego powodu modlitwa myślna będzie w końcu przedłużeniem dialogu, który prowadziliśmy z Panem przez cały dzień, a w większym stopniu po południu. Dzięki tym chwilom medytacji „będziemy umieli z naturalnością, bez afiszowania się, przemieniać swój dzień w nieustanne wielbienie Boga. Będziemy trwać w Jego obecności jak zakochani, którzy wciąż zwracają swoje myśli ku umiłowanej osobie”[12].
Cisza, którą należy smakować
Akademik DYA funkcjonuje od dwóch lat. Święty Josemaría, który do tej pory brał na siebie cały ciężar pracy formacyjnej z młodzieżą, poprosił niektórych swoich synów, aby pomogli mu w tym zadaniu. Z tego powodu postanowił napisać instrukcję, która ułatwiłaby ich przygotowanie i zebrała kilka pomysłów, które zainspirowałyby do pracy apostolskiej z chłopakami świętego Rafała. Wśród cech, które uważa za ważne do promowania w akademiku, wskazuje umiłowanie ciszy: „Nasi studenci nie zapomną, że ich cisza to: modlitwa, praca i odpoczynek innych. Po komentarzu [Ewangelii], wieczorem, będzie większa cisza aż do Mszy Świętej następnego dnia”[13]. Święty Josemaría uważał to milczenie nie za kwestię dyscypliny czy porządku, ale przede wszystkim za płuco modlitwy i Mszy Świętej następnego dnia: „Jest smaczna, jest niezbędna” [14]
Wiele razy może nam się wydawać, że musimy podnieść głos, aby ktoś nas wysłuchał. Wierzymy, że tylko w ten sposób uda nam się przyciągnąć uwagę lub wyeksponować naszą opinię w bardziej atrakcyjny sposób. Z drugiej strony Bóg działa na odwrót. «Gdy głęboka cisza zalegała wszystko, a noc w swoim biegu dosięgała połowy — czytamy w Księdze Mądrości — wszechmocne Twe słowo z nieba, […] runęło» (Mdr 18: 14-15). To w ciszy stajenki, a nie w zgiełku gospody, Bóg stał się dzieckiem. W obliczu stylu życia naznaczonego ciągłą stymulacją, Jezus prosi nas, abyśmy szukali ciszy i odwrócili się od hałasu.
Być może pewnego dnia przydarzyło nam się coś, co nas zdenerwowało. Nie do końca rozumiemy tego znaczenie i kładziemy się spać niespokojni lub zmartwieni. Innym razem dzieje się odwrotnie: kładziemy się wieczorem zadowoleni z tego, jak minął dzień lub odczuwamy radość i szczęście. Możemy medytować nad tym wszystkim z Panem w czasie nocnym, przechodząc z Nim przez uczucia, które zajmowały nasze serca. Te hałasy, te problemy, których nie rozumieliśmy, przekształcają się w melodię w rytm innych dźwięków dnia. To, co dało nam radość, nabiera również szerszego znaczenia: nie jest dobrą odosobnioną nutą, ale jest częścią pieśni naszego oddania. I jest to melodia, której nie narzucamy sobie według naszych oczekiwań, ale która jest owocem wsłuchiwania się w ciszy w to, co Bóg chce nam powiedzieć.
Pewien filozof powiedział, że „wszystkie nieszczęścia ludzkie wynikają z jednej rzeczy: nieumiejętności spokojnego siedzenia w pokoju”[15] Czas nocny przenosi nas do najgłębszego pokoju w nas samych: do tego, «gdzie dzieją się sprawy wielkiej tajemnicy między Bogiem a duszą»[16]. Innymi słowy, odrywa nas od powierzchowności i otwiera «wewnętrzną przestrzeń w naszej najgłębszej istocie, aby Bóg mógł tam zamieszkać, aby Jego słowo mogło w nas trwać, aby miłość do Niego mogła zakorzenić się w naszych umysłach i sercach i ożywiać nasze życie». [17]
Dlatego ten zwyczaj może pomóc nam wzrastać w naszym pragnieniu życia blisko Jezusa. W końcu jest to skarb, dla którego sprzedaliśmy wszystko (por. Mt 13: 44). Serce potrzebuje tej samotności, aby się oczyścić, aby karmić się jedyną pasją, która wyzwala je z niewoli. Ten ideał znajduje swój wyraz w modlitwie i we Mszy Świętej następnego dnia. W ten sam sposób, w jaki po ludzku cieszymy się na coś, na co czekaliśmy przez długi czas, w nocy możemy rozpalić pragnienie dotarcia do tego podwójnego spotkania z Bogiem. Jest to pragnienie, które wykracza poza pragnienia, które przychodzą i odchodzą: jest to łaska, którą daje nam nasz Pan i która kształtuje naszą egzystencję. Dlatego święty Josemaria odczuwał ten moment jako konieczność: była to okazja, aby ożywić ideał, który poruszał jego życiem, ten, który Bóg umieścił w jego sercu. Krótko mówiąc, jest to ta sama postawa, co Jezusa, który po pracowitym dniu pragnął być sam na sam ze swoim Ojcem.
* * *
Jezus prawdopodobnie nauczył się cenić te chwile ciszy w domu w Nazarecie. W rzeczywistości Ewangelia nie zawiera ani jednego słowa świętego Józefa: był on człowiekiem, który przywiązywał większą wagę do słuchania. I dzięki tej uważnej postawie wiedział, jak rozpoznać głos Boga za pośrednictwem anioła (por. Mt 1: 20-24). Maryja rozważała w swoim sercu wszystko, co się działo: zarówno cud, który otaczał narodziny Jej Syna (por. Łk 2: 19), jak i Jej niezrozumienie odpowiedzi, której udziela Jej, gdy spotyka Go w świątyni (por. Łk 2: 51). Potrzebowała delektować się tymi wydarzeniami, aby odkryć melodię, którą Bóg przygotowywał z tego, co napełniało ją radością i z tym, czego w pełni nie rozumiała. Jezus rozpocznie swoje publiczne życie dopiero po trzydziestu latach spędzonych w ukryciu. Czas pracy i ciszy; wtedy - „czynił postępy w mądrości, w latach i w łasce u Boga i u ludzi” (Łk 2:52).
José María Álvarez de Toledo
[1]. Benedykt XVI, Audiencja, 7 marca 2012 r.
[2].Cfr.Droga, 304.
[3] Don Javier, Cartas de familia (IV), 1-IX-1997, nr 222
[4]. Kuźnia, 738.
[5]. Od naszego Ojca, List 24, nr 18.
[6]. Od naszego Ojca, Crónica, 1967, str 788.
[7]. Kuźnia, 739.
[8]. Franciszek, Audiencja, 15 grudnia 2021 r.
[9]. Instrukcja 19-III-1934, przypis 35.
[10]. Don Álvaro, komentarz do Instrukcji z 8 grudnia 1941 r., przypis 38.
[11]. Rozmowy z Panem, 113.
[12]. To Chrystus przechodzi, 119.
[13]. Instrukcja z 9 stycznia 1935 r., nr 169.
[14]। Ibidem, nota 115.
[15]. Pascal, Myśli, nr 139.
[16]. Święta Teresa od Jezusa, Mieszkania, I, n. 14.
[17]. Benedykt XVI, Audiencja, 7 marca 2012 r.


epub | dokument generowany automatycznie z https://opusdei.org/pl-pl/article/cisza-dla-duszy-kontemplacyjnej/ (13-01-2026)
cover.jpg
g opusdei.org

Cisza dla
duszy kontempl
acyjnej






