
opusdei.org

„Cieszcie się ze mną”

29-12-2025

Leżąc na podłodze przy słabym
świetle świecy, nie potrafi ukryć
swojego rozczarowania. W kółko
wraca do niej ten sam żal, podczas
gdy zamęczonym wzrokiem, z coraz
mniejszą nadzieją, przeszukuje
wszystkie zakamarki domu. Jedna z
dziesięciu srebrnych drachm
zniknęła, a wraz z nią zarobek za co
najmniej cały dzień pracy.
Ostatecznie nie jest to tragedia, ale
nie może pogodzić się z utratą
swoich oszczędności, jakby nic się
nie stało (por. Łk 15,8).



Niewiele jest uczuć tak frustrujących
jak zgubienie jakiegoś potrzebnego
przedmiotu we własnym domu. Do
niedogodności związanej ze zgubą
dochodzi jeszcze przeczucie, że
chociaż nie widzimy tej rzeczy,
zapewne musi ona znajdować się tuż
obok nas. Coś podobnego dzieje się z
radością serca, którą nazywamy
szczęściem. Zwykle, gdy wszystko
idzie dobrze, szczęście jest dla nas
jak drachma, która znajduje się na
swoim miejscu, w portfelu: nie
zwracamy na nie szczególnej uwagi.
Ale gdy z jakiegoś powodu ogarnia
nas smutek lub nasze serce ogarnia
oziębłość, zaczynamy się
zastanawiać, gdzie je straciliśmy.

Pozwolić Bogu odnaleźć siebie

W trakcie swoich gorączkowych
poszukiwań kobieta dostrzega
migotliwy srebrny odblask światła,
który na sekundę przecina pokój.
Powoli podnosi się i kieruje wzrok na



dolną część małego stolika. Gdy
zbliża się coraz pewniej, drachma
odbija światło świecy, a wraz z nim
powraca radość i nadzieja (por. Łk
15,8-9).

Ta krótka i prozaiczna przypowieść
jest zaskakująca między innymi ze
względu na interpretację, jaką daje
Pan. Jezus pokazuje nam, że tą
drachmą jesteśmy my – każdy z nas,
każdy grzesznik – i że to Bóg i
wszyscy Jego aniołowie radują się za
każdym razem, gdy nas odnajdują
(por. Łk 15,10). Dysproporcja między
wartością monety a radością kobiety,
która zaprasza sąsiadki do
świętowania tego wydarzenia, ma na
celu zilustrowanie, w jakim stopniu
miłosierdzie Boże przewyższa
wszelkie ludzkie miary. Pozwala nam
to jednak również odkryć prawdziwe
źródło naszego szczęścia: pozwolić
Bogu, aby nas odnalazł. Najbardziej
autentyczna radość, jakiej możemy
doświadczyć, to ta, która wypełnia



serce Pana i rozlewa się na nas za
każdym razem, gdy pozwalamy się
miłować.

Można by pomyśleć, że choć
wszystko to jest bardzo piękne,
łatwiej jest cieszyć się, gdy odnosimy
sukcesy lub gdy dobrze wiedzie się
osobom, które kochamy. Radość jest
przecież uczuciem towarzyszącym
posiadaniu dobra[1]. Jednak, jak pisze
Święty Josemaría, „powinieneś
wyróżniać się nie «fizjologiczną»
radością zdrowego zwierzęcia, lecz
inną, nadprzyrodzoną, która
wypływa z porzucenia wszystkiego i
oddania się w miłujące ramiona
naszego Ojca, Boga”[2]. To jest
najgłębsze źródło naszej radości,
która nie polega tyle na posiadaniu
konkretnych dóbr, ile na
usposobieniu serca. To jest radość
dzieci Bożych. „Mamy i zawsze
możemy mieć «nadzieję, [która]
zawieść nie może», nie dlatego, że
jesteśmy pewni siebie ani



czegokolwiek z tego świata, ale
«ponieważ miłość Boża rozlana jest
w sercach naszych przez Ducha
Świętego, który został nam dany» (Rz
5, 5)”[3].

To oczywiście bardzo logiczne, że
pragniemy dla siebie i dla innych
powodzenia i zdrowia. Robimy to
nieustannie, choćby poprzez zwykłe
życzenie dobrego dnia lub
powodzenia przed podjęciem
wyzwania lub pokonaniem
przeszkody. Ponadto, z perspektywy
wiary, cieszenie się dobrymi
rzeczami jest sposobem na okazanie
wdzięczności Bogu, który w swojej
opatrzności zawsze troskliwie się
nami opiekuje. Wszystkie dobre
rzeczy w życiu mogą skłonić nas do
wykrzyknięcia wraz z Tobiaszem:
„Bądź uwielbiony, ponieważ mnie
ucieszyłeś i nie stało się, jak
przypuszczałem. Postąpiłeś z nami
według wielkiego Twego
miłosierdzia” (Tb 8,16). Skłaniają nas



one nawet do dzielenia się naszym
szczęściem, ponieważ za każdym
razem, gdy wszystko układa się
pomyślnie i dzięki temu odczuwamy
zdrową radość życia, możemy
usłyszeć w naszym wnętrzu mądre
słowa, które Święty Paweł przypisuje
samemu Jezusowi: „Więcej szczęścia
jest w dawaniu aniżeli w braniu” (Dz
20, 35). Nasze chwile modlitwy mogą
być okazją do zastanowienia się, jak
dzielić się tymi dobrami i radością z
innymi. W ten sposób również
chwile pomyślności prowadzą nas do
Boga.

Wiemy jednak, że nie zostaliśmy
stworzeni dla radości, której termin
ważności upływa. To, czego nasze
serce pragnie najgłębiej, to nie to,
aby wszystko układało się dobrze
tutaj, na ziemi, ale aby „układało się
dobrze” w niebie: abyśmy mogli
kochać Boga wiecznie, wraz z
wieloma ukochanymi osobami. Jest
to perspektywa, którą łatwo możemy



stracić z oczu, jeśli nie jesteśmy
wystarczająco wrażliwi w naszej
relacji z Bogiem; popadlibyśmy
wtedy w światową pobożność lub
światową wiarę. Dlatego warto od
czasu do czasu zadać sobie pytanie,
jakie intencje przeważają w naszej
modlitwie. Boga, który jest naszym
Ojcem, możemy prosić o wszystko,
czego pragniemy. Ale co jest dla nas
ważniejsze? Sukces zawodowy i
zdrowie czy zbliżenie się do Boga i
przybliżenie innych do Niego? Co
skłania nas do częstszego modlenia
się: perspektywa przyszłości bez
trosk finansowych, czy nawrócenie
przyjaciela lub krewnego? Czy
bardziej martwię się o jedzenie i
ubranie, czy o królestwo Boże i Jego
sprawiedliwość (por. Mt 6,36)?

Radośnie smutny

„Dlaczego my ludzie bywamy
smutni?” – pytał kiedyś Święty
Josemaría. „Dlatego, że życie na



ziemi nie toczy się tak, jak byśmy
tego oczekiwali, że napotykamy
przeszkody, które uniemożliwiają lub
utrudniają osiągnięcie naszych
zamierzeń”[4]. W ten sposób cierpią
razem zarówno źli, jak i dobrzy a
Święty Augustyn tak to wyjaśnia:
„wspólnie cierpią nie dlatego, że
wspólnie wiodą życie zepsute, lecz
dlatego, że wspólnie kochają życie
doczesne”[5]. Jest to naturalny
smutek, który ujawnia miłość do
życia i może być okazją do
nawrócenia, do ponownego
przemyślenia spraw. Jeśli jednak,
poza początkowym zawodem,
smutek ten zakorzenia się w naszym
sercu, może to wynikać z tego, że
ubóstwialiśmy utracone dobra lub
szukaliśmy radości w rzeczach zbyt
ulotnych. Dlatego czasami ból może
otworzyć nam drzwi do silniejszego
pragnienia szczęścia w Niebie, gdzie
Bóg „odnajdzie nas” już na zawsze.
Jest to obietnica ukryta w
pocieszającym błogosławieństwie



Jezusa: „Błogosławieni, którzy się
smucą, albowiem oni będą
pocieszeni” (Mt 5,4).

Ale od czasu do czasu można też
doświadczyć pewnego rodzaju
smutku, który wynika z naszej
doczesnej kondycji – wzlotów i
upadków życiowych – oraz
towarzyszącej temu niepewności.
Zasłona tajemnicy, która czasami
ukrywa przed nami ostateczny sens
wydarzeń, może prowadzić do
bardziej ogólnego lub nieokreślonego
stanu smutku, zwłaszcza jeśli ktoś
ma melancholijne usposobienie. Nie
bez powodu jedna z najbardziej
tradycyjnych modlitw maryjnych
opisuje ten świat jako „padół łez”[6].

Te chwile szczerego bólu nie
powinny nas zbytnio niepokoić,
ponieważ często ujawniają one
głęboki sposób przeżywania,
pomagający nam dotrzeć do sedna
pytań dotyczących świata i tajemnic



ludzkiej duszy. Ważne jest, aby ten
smutek nie doprowadził nas do
poczucia osamotnienia ani do utraty
zaufania do Boga. Dlatego nasz
Ojciec zadał sobie kiedyś pytanie: „A
gdyby Krzyż był odrazą i smutkiem?
— Powiadam Ci, Panie, że z Tobą
byłbym radośnie smutny”[7]. Można
cierpieć i jednocześnie nadal ufać
Bogu, akceptując Jego wolę, nawet
jeśli wydaje nam się ona tajemnicza.
Jak nie wspomnieć na przykład, w
obliczu nagłej śmierci bliskiej osoby,
o tak ludzkich łzach wylanych przez
Chrystusa nad śmiercią Jego dobrego
przyjaciela Łazarza? Jednak właśnie
w tej chwili bólu Jezus daje silne
świadectwo swojej relacji z Ojcem:
„Ojcze, dziękuję Ci, żeś mnie
wysłuchał. Ja wiedziałem, że mnie
zawsze wysłuchujesz” (J 11, 41-42).

„Smutna jest moja dusza aż do
śmierci” (Mt 26,38). Trudno sobie
wyobrazić, jakie myśli ogarnęły
apostołów, gdy słyszeli te słowa



Jezusa w Ogrodzie Oliwnym, ale
jeszcze trudniej jest wniknąć w głąb
Jego ludzkiej duszy. To tajemnica, że
Jezus, mając przez cały czas pełną
świadomość swojej boskości, mógł
przechodzić przez tak wielki smutek
i gorycz. Wiemy jednak, jak kończy
się jego modlitwa: „Nie jak ja chcę,
ale jak Ty” (Mt 26,39). Wykonywanie
woli Bożej, akceptowanie Jego
planów nie zawsze jest łatwe.
Czasami, w obliczu niepewnej
sytuacji lub trudnej decyzji, możemy
odczuwać podobny smutek jak Jezus,
a jednocześnie głęboko w duszy, pod
zasłoną mgły, odczuwać radość
wynikającą ze świadomości, że
jesteśmy dziećmi Bożymi. Jak mówi
psalmista: „gdy jestem z Tobą, nie
cieszy mnie ziemia” (Ps 73,25).

„Nie każdy ból lub wyrzeczenie
powodują smutek, zwłaszcza gdy
przyjmowane są z miłością i dla
miłości”[8]. Dla tych, którzy
prawdziwie szukają Pana, „smutki,



cierpienia, ból, utrapienia posiadają
inny smak. Znikają, kiedy
prawdziwie przyjmuje wolę Bożą,
kiedy chętnie spełnia Boże zamysły
jako wierny syn, choć ma może
nieraz wrażenie, że nerwy nie
wytrzymają, a męka wydaje mu się
nie do zniesienia”[9]. Po Krzyżu, kiedy
przyjmujemy wolę Boga, zawsze
czeka nas radość zmartwychwstania.
Usłyszymy Jezusa, który szepcze nam
do ucha: „Będziecie smutni, ale wasz
smutek zamieni się w radość” (J 16,
20).

Zorganizować przyjęcie

Z monetą już w ręku, kobieta
wybiega z domu, by przekazać dobrą
nowinę. Szuka sąsiadek i
przyjaciółek, z którymi mogłaby
podzielić się radością i opowiedzieć,
jak ją osiągnęła. „Cieszcie się ze mną,
bo znalazłem drachmę, którą
zgubiłem” (Łk 15, 9).



Radość ma logikę ekspansywną: cała
zmierza ku świętowaniu. Dlatego
logiczne jest, że chcemy dzielić się
uczuciem pokoju, które nas
wypełnia: świadomością, że jesteśmy
kochani – odnalezieni – przez Boga.
Właśnie duża część naszego
apostolstwa polega na zarażaniu
naszą pogodną radością serca tych,
którzy są przygnębieni i pozbawieni
nadziei, aby chcieli uczestniczyć w
uczcie Boga (por. Mt 22, 4). Stąd
Święty Josemaría opisał powołanie
do Dzieła i powołanie wszystkich
chrześcijan jako zaproszenie do
bycia „siewcami pokoju i radości”.
Apostolstwo chrześcijańskie, jak
powiedział kiedyś, „to nie program
polityczny ani alternatywa
kulturalna: oznacza ono szerzenie
dobra, przekazywanie innym
pragnienia miłości, konkretny zasiew
pokoju i radości”[10].

Istnieje rodzaj świętowania, który
jest powierzchowny, ponieważ



kładzie nacisk na indywidualne
doświadczenia, a nie na spotkanie
między ludźmi, na poszukiwanie
siebie, a nie na wspólnotę[11]. W
swojej prostocie przypowieść o tej
kobiecie kieruje nas z powrotem do
istoty świętowania: wspólnej radości.
Miło jest pomyśleć, że feta
zorganizowana przez kobietę, aby
wyrazić swoją radość, jest opłacona
tą samą monetą, którą znalazła nieco
wcześniej. W ten sposób pojawia się
dodatkowy poziom tej Bożej logiki,
tak mało wyrachowanej: tam, gdzie
nasze spojrzenie skupiłoby się na
oszczędnościach, Bóg mówi nam,
abyśmy nie zwracali uwagi na
wydatki (por. Łk 15, 22-23).

Pamiętajmy, że każdy z nas jest tą
drachmą. Jeśli On przyszedł nas
szukać, to po to, aby poprzez nasze
oddanie dotrzeć do wielu innych
mężczyzn i kobiet głęboko
pragnących szczęścia. W tym celu
musimy pozwolić się zużyć jak



drachma, wiedząc, że w miłości Boga
mamy bogactwo, którego nikt nam
nie może odebrać: „Któż nas może
odłączyć od miłości Chrystusowej?
Utrapienie, ucisk, czy
prześladowanie, głód, czy nagość,
niebezpieczeństwo, czy miecz?” (Rz
8,35).

* * *

„Błogosławiony Bóg i Ojciec Pana
naszego Jezusa Chrystusa, Ojciec
miłosierdzia i Bóg wszelkiej pociechy,
Ten, który nas pociesza w każdym
naszym utrapieniu, byśmy sami
mogli pocieszać tych, co są w
jakiejkolwiek udręce, pociechą,
której doznajemy od Boga” (2 Kor 1,
3-4). Właśnie dlatego, że w każdej
chwili jesteśmy pocieszani przez
Boga, znosząc rany i niepewności,
„jakby smutni, lecz zawsze
radośni” (2 Kor 6,10), Pan posyła nas
również, abyśmy pocieszali
wszystkich, których spotykamy na



naszej drodze. „Radość i nadzieja,
smutek i trwoga ludzi
współczesnych, zwłaszcza ubogich i
wszystkich cierpiących, są też
radością i nadzieją, smutkiem i
trwogą uczniów Chrystusowych”[12].
Dlatego „rozświetlone i radosne
domy”[13], jak Święty Josemaría
wyobrażał sobie nasze rodziny i
ośrodki Dzieła, będą takie nie tyle ze
względu na swoją zewnętrzną
doskonałość, ile dlatego, że są
miejscami, w których celebruje się
miłosierdzie Boże i dlatego
promieniują głębokim szczęściem.
„Tak samo, powiadam wam, radość
powstaje u aniołów Bożych z jednego
grzesznika, który się nawraca” (Łk
15,10).

[1] F. Ocáriz, List pasterski, 10.03.2025
r.

[2] Droga, 659.

[3] F. Ocáriz, List pasterski, 10.03.2025
r., nr 4.



[4] Przyjaciele Boga, 108.

[5] Święty Augustyn, Państwo Boże, I,
IX, nr 3.

[6]Salve Regina.

[7] Kuźnia, 252.

[8] F. Ocáriz, List pasterski, 10.03.2025
r., nr 1.

[9] Przyjaciele Boga, 311.

[10] To Chrystus przechodzi, 124.

[11]Cfr. J. Pieper, Una teoría de la
fiesta, Madryt, Rialp 2023

[12] Gaudium et Spes, nr 1.

[13] List 29, nr 57 i nast.; To Chrystus
przechodzi, 22,27 i nast.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/cieszcie-sie-ze-mna/
(07-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/cieszcie-sie-ze-mna/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cieszcie-sie-ze-mna/

	„Cieszcie się ze mną”

