
opusdei.org

Chrześcijańska
miłość w sposobie
mówienia

Obmowa, krytyka lub
rozpowszechnianie plotek może
stanowić okazję do ciężkiego
grzechu przeciwko miłości.
Niniejszy artykuł nawiązuje do
zachęty Papieża Franciszka,
żeby nie mówić „językiem
obłudy”.

26-02-2021

Jeżeli będziecie trwać w nauce mojej,
będziecie prawdziwie moimi uczniami



i poznacie prawdę, a prawda was
wyzwoli (J 8, 31-32). W obszernym
dialogu z żydami rodzi się obietnica
Pana, która w swojej prostocie i
uroczystym charakterze trwa przez
wieki — prawda was wyzwoli.
Jednak przez wieki trwają również
fałszywe obietnice tego, który od
początku był zabójcą i w prawdzie nie
wytrwał, bo prawdy w nim nie ma.
Kiedy mówi kłamstwo, od siebie
mówi, bo jest kłamcą i ojcem
kłamstwa (J 8, 44).

„Osobliwą rację godności ludzkiej —
naucza II Sobór Watykański —
stanowi powołanie człowieka do
uczestniczenia w życiu Boga.
Człowiek już od swego początku
zapraszany jest do rozmowy z
Bogiem” (Gaudium et Spes, 19).
Dlatego można powiedzieć, że słowo
—konieczność życia w dialogu, w
komunii — jest czymś
najwłaściwszym dla osoby ludzkiej.
W słowie osoba udziela samej siebie.



Kiedy mówimy, nie tylko wydajemy
komunikat, ale w pewien sposób
dajemy samych siebie. I nie tylko
docieramy do uszu innych, ale też do
ich serca, do centrum ich istoty.
Dlatego słowo ma w pewien sposób
wymiar sakralny. Jego prawe
używanie uszlachetnia, buduje
osoby, podczas gdy niedbałe słowa
powodują degradację innych. W
intensywny sposób postrzegał to
Aleksander Sołżenicyn. Kłamstwa,
utrzymywał, to nie słowa, które
mówimy i które fruwają sobie w
powietrzu, oddalone od nas. Każde
kłamstwo psuje nas od środka,
wypalając wnętrzności.

Ton pierwszych chrześcijan

W swoim przepowiadaniu Pan
zachęca wszystkich do przejrzystości,
do prostoty, do wystrzegania się
kazuistyki, która często zakrywa albo
przynajmniej inicjuje kłamstwo: 
Niech wasza mowa będzie: Tak, tak;



nie, nie. A co nadto jest, od Złego
pochodzi (Mt 5, 37). Niezwykle
twardy wobec obłudy, Pan z
upodobaniem chwali tych, w których
nie ma podstępu ani oszustwa (por. J
1, 47). Jego ton i sposób
postępowania przesiąkł głęboko
pierwszych chrześcijan. List św.
Jakuba Apostoła wypowiada się w
podobny sposób: wasze «tak» niech
będzie «tak», a «nie» niech będzie
«nie», abyście nie popadli pod sąd (Jk
5, 12). Święty Piotr mówi, żeby 
odrzuciwszy więc wszelkie zło,
wszelki podstęp i udawanie, zazdrość
i jakiekolwiek złe mowy, móc zbliżyć
się do Boga, podobać się Bogu. Jak
niedawno narodzone niemowlęta
pragnijcie duchowego,
niesfałszowanego mleka (1 P 2, 1-2).

Jednakże tej chrześcijańskiej
niewinności nie osiąga się przy
pomocy zwykłej ogólnej intencji
łagodzącej. Napięcie między prawdą
a kłamstwem jest obecne na



przestrzeni całego naszego życia.
Pismo nie ogranicza się do określenia
zasad, ale wskazuje szczegółowo
nadużycia słów, brak jedności
między tym, czym się jest, i co się
mówi. W tym znaczeniu wzorcowe i
niezmiennie aktualne okazuje się
upomnienie Św. Jakuba na temat
języka:

Jeśli kto nie grzeszy mową, jest
mężem doskonałym, zdolnym
utrzymać w ryzach także całe ciało.
Jeżeli przeto zakładamy koniom
wędzidła do pysków, by nam były
posłuszne, to kierujemy całym ich
ciałem. Oto nawet okrętom, choć tak
są potężne i tak silnymi wichrami
miotane, niepozorny ster nadaje taki
kierunek, jak odpowiada woli
sternika. Tak samo język, mimo że jest
małym członkiem, ma powód do
wielkich przechwałek (…). Wszystkie
bowiem gatunki zwierząt i ptaków,
gadów i stworzeń morskich można
ujarzmić i rzeczywiście ujarzmiła je



natura ludzka. Języka natomiast nikt
z ludzi nie potrafi okiełznać (Jk 3, 2-8).

Ta sama gorliwość w „poskramianiu”
języka jest w wielkim stopniu obecna
w nauczaniu Papieża Franciszka. Z
tym samym naciskiem co Apostoł nie
traci okazji, aby prosić nas,
chrześcijan, żebyśmy dokładali
starań w hamowaniu niszczących
słów. Papież wie, że jego wezwanie
do odnowienia życia chrześcijan i
Kościoła zostałoby wypaczone,
gdybyśmy nie dotarli do tego
niewielkiego steru, który decyduje o
kursie okrętu.

Wszyscy dziękujemy za szczerość, z
jaką mówi Następca Piotra, chociaż
istnieje ryzyko, że pomyślimy zbyt
szybko, że mówi do innych i
przewrócimy kartkę, nie zadając
sobie pytania, w jakim stopniu nasze
obecne zwyczaje albo społecznie
akceptowane sposoby zachowania w
tej dziedzinie odpowiadają



Ewangelii. Katechizm Kościoła
Katolickiego (por. 2464 nn.) i
Nauczanie Papieża Franciszka
dostarczają wielu tropów do
refleksji.

Kłamstwo — język obłudy

Z jaką delikatnością wysilamy się,
żeby zawsze miłować i mówić
prawdę, żeby całkowicie unikać
kłamstwa? Dlatego że nie możemy
zapominać o dużym ciężarze
kłamstwa, które „jest prawdziwym
wykroczeniem przeciw drugiemu
człowiekowi. Dotyka jego zdolności
poznawania, która jest warunkiem
każdego sądu i każdej decyzji.
Zawiera ono w zarodku podział ludzi
i wszelkie zło, jakie on powoduje.
Kłamstwo jest zgubne dla każdej
społeczności; podważa zaufanie
między ludźmi i niszczy tkankę
relacji społecznych” (Katechizm,
2486).



Papież z energią mówił o języku
obłudy, właściwym tym ludziom,
którzy nie miłują prawdy. Kochają
tylko samych siebie i w ten sposób
próbują oszukać, wciągnąć innych
w swoje oszustwo, w swoje
kłamstwo. Mają kłamliwe serce,
nie mogą powiedzieć prawdy
(Homilia, 4 VI 2013). Jak święty Piotr
odwołuje się do niewinności dzieci,
do duchowego, niesfałszowanego
mleka (1 P 2, 2): dziecko nie jest
obłudne, dlatego że nie jest
zepsute. Kiedy Jezus mówi nam:
niech wasza mowa będzie: Tak,
tak; nie, nie — jak dusza dziecka —
mówi nam coś przeciwnego w
stosunku do wypowiedzi ludzi
zepsutych (...). Prośmy dzisiaj
Pana, żeby nasz sposób mówienia
był pełen prostoty, jak u dzieci.
Mówić jak dzieci Boże, a w związku
z tym mówić w prawdzie miłości
(Homilia, 4 VI 2013).

Obmowa: nauczyć się gryźć w język



W Kazaniu na Górze Jezus dociera do
podstawy piątego przykazania
Dekalogu: Słyszeliście, że
powiedziano przodkom: Nie zabijaj!; a
kto by się dopuścił zabójstwa, podlega
sądowi. A Ja wam powiadam: Każdy,
kto się gniewa na swego brata,
podlega sądowi (…). A kto by mu
rzekł: „Bezbożniku”, podlega karze
piekła ognistego (Mt 5, 21-22). Słowa
Pana są twarde, ale ten, kto
rozpoczyna chrześcijańskie życie,
ten, kto akceptuje podążanie tą
drogą, ma większe wymagania niż
inni. Nie ma większych korzyści.
Nie! Ma większe wymagania
(Homilia, 13 VI 2013). Obmowa i
obraza nie ograniczają się do
niewinnej psoty: zabijają brata.
Święty Josemaría pisze: Czy zdajesz
sobie sprawę z krzywdy, jaką
możesz wyrządzić, gdy z
zawiązanymi oczyma rzucasz
daleko kamieniem? — Tak samo
nie zdajesz sobie sprawy, jaką
szkodę — nieraz poważną —



możesz wyrządzić słowami
obmowy, które wydają ci się
bardzo błahe, ponieważ masz oczy
zawiązane przez nierozwagę lub
wzburzenie (Droga, 455). Dlatego,
mówi dalej Papież, kiedy w sercu są
negatywne uczucia przeciwko innej
osobie i zostaje to wyrażone 
zniewagą, przekleństwem albo
gniewem, oznacza to, że coś nie
działa prawidłowo, i musisz się
nawrócić, musisz to zmienić
(Homilia, 13 VI 2013).

Temu, kto uważałby mimo wszystko,
że da się usprawiedliwić mówienie o
kimś źle, ponieważ „na to zasługuje”,
Papież daje następujące zalecenie: 
idź i pomódl się za tego mężczyznę.
Idź i czyń pokutę za tę kobietę. A
potem, jeśli potrzeba, powiedz tej
osobie, że może zaradzić
problemowi. Jednakże nie mów
tego wszystkim (...). Paweł był
wielkim grzesznikiem. I mówi o
sobie samym: wcześniej byłem



prześladowcą, bluźniercą,
gwałtownikiem. Jednak
potraktowano mnie miłosiernie.
Być może nikt z nas nie bluźni. Ale
jeżeli ktoś z nas obmawia innych, z
pewnością jest prześladowcą i
gwałtownikiem (Homilia, 13 IX
2013).

Poza tym należy mieć na uwadze
niszczycielski efekt, jaki takie
zachowanie wywiera na życie
rodzinne, społeczne i kościelne.
Chodzi o drobny deszcz, który
wydaje się niewinny, ale który
pożera wszystko: Niech każdy zada
sobie dzisiaj pytanie: czy
przyczyniam się do wzrostu
jedności w rodzinie, w parafii, w
społeczności, czy jestem gadułą?
Czy jestem powodem podziału,
niepokoju? Wy nie zdajecie sobie
sprawy, jaką szkodę plotki czynią
Kościołowi, parafiom,
społecznościom! Czynią szkodę!
Plotki ranią. Chrześcijanin, zanim



zacznie paplać, powinien ugryźć
się w język (Homilia, 25 IX 2013).

Oszczerstwo i konieczność
zadośćuczynienia

Dobrze jest mieć na uwadze, że nie
wystarczy, żeby coś było prawdą albo
wydawało się prawdą, żeby mogło
być rozpowszechniane bez dalszego
zastanowienia. „Prawo do ujawniania
prawdy nie jest bezwarunkowe.
Każdy powinien dostosowywać
swoje życie do ewangelicznej zasady
miłości braterskiej. W konkretnych
sytuacjach wymaga ona
rozstrzygnięcia, czy należy ujawniać
prawdę temu, kto jej żąda, czy
nie” (Katechizm, 2488).

Bardzo często rzekomy interes
informacyjny (zarówno nadawcy, jak
i odbiorcy) to w rzeczywistości
przebranie pozbawionej szacunku
ciekawości, która często skutkuje
plotkami lub paplaniną i
oszczerczymi stwierdzeniami wobec



osób i instytucji, które są potem
rozpowszechniane bez możliwości
sprostowania.

Dlatego w takich przypadkach
zadośćuczynienie jest obowiązkiem
sumienia. Tak przypomina o tym 
Katechizm: „Wszelkie wykroczenie
przeciw sprawiedliwości i prawdzie
nakłada obowiązek naprawienia
krzywd, nawet jeśli jego sprawca
otrzymał przebaczenie. Jeśli jest
rzeczą niemożliwą naprawienie
szkody publicznie, należy to zrobić w
sposób ukryty; jeśli ten, kto doznał
krzywdy, nie może zostać
wynagrodzony bezpośrednio,
powinien otrzymać
zadośćuczynienie moralne w imię
miłości. Obowiązek naprawienia
krzywd dotyczy również przewinień
popełnionych wobec dobrego
imienia drugiego człowieka (2487).

W związku z tym warto zastanowić
się nad naszą postawą w stosunku do



lekkości, z jaką zwykło się traktować
w rozmowach i komentarzach —
również wśród chrześcijan —
intymność i dobrą opinię innych
osób, być może powołując się na
usprawiedliwienie, że ktoś ogranicza
się do powtarzania tego, co mówią
wiadomości. Albo plotki! Plotki —
stwierdził Papież — ranią, to
policzki dla dobrej opinii osoby, to
policzki dla serca osoby (Homilia,
12 IX 2014). Możemy również
pomyśleć o naszym sposobie
reagowania na swobodę, z jaką
akceptuje się jako coś normalnego
krytykę innych osób (od sąsiadki z
góry po polityka lub piłkarza, który
pojawia się w telewizji). Ustnie lub
pisemnie, cierpko lub nieżyczliwie,
bez zrozumienia, z wielką
naturalnością dochodząc do
oszczerstw lub obelg, przy czym nie
ma najmniejszej możliwości, żeby ta
krytyka była konstruktywna dla
kogokolwiek.



Czego poszukujemy? Co zyskują inni,
kiedy rozpowszechniamy te
wiadomości lub plotki, nie wiedząc
dokładnie, ile jest w nich prawdy?
Dlatego że w rzeczywistości, nawet
prawdziwa informacja, którą
posiadamy na temat innych,
powinna być traktowana roztropnie i
dyskretnie, żeby nie oczerniać, nie
gorszyć ani nie wywoływać innych
szkód (por. Katechizm, 2477 i 2479). Z
łatwością pozwalamy na stępienie
naszej wrażliwości, pozwalającej
odrzucać te zachowania albo
dostrzegać, że być może sami
również w nie popadamy. Lecz jeśli
sól utraci swój smak, czymże ją
posolić? (Mt 5, 13). Jesteśmy
chrześcijanami, którzy mają misję
zachowania w świecie wolnej i
czystej atmosfery prawdy, a także
łaskę, żeby tę misję realizować. Dziś,
kiedy środowisko jest pełne
nieposłuszeństwa, oczerniania,
intryganctwa, krętactwa,
powinniśmy bardziej niż



kiedykolwiek miłować
posłuszeństwo, szczerość,
lojalność, prostotę: a wszystko to
w duchu nadprzyrodzonym, przez
co będziemy bardziej ludzcy
(Kuźnia, 530).

Aby osiągnąć pokój

Na modlitewnym spotkaniu z
prezydentami Izraela i Palestyny w
intencji pokoju, Papież wypowiedział
modlitwę, której ostatnie słowa
głosiły tak: Panie, dokonaj
rozbrojenia języka i rąk, odnów
serca i umysły, aby słowem, które
pozwala nam się spotykać, było
zawsze słowo «brat» (Przemówienie,
8 VI 2014).

Prawda, która nas wyzwoli (por. J 8,
31-32), nie polega po prostu na
posiadaniu albo przekazywaniu
oświadczeń i informacji
odpowiadających rzeczywistemu
stanowi rzeczy. Chodzi o coś
głębszego — jest to prawda, będąca



podstawą szczerości i lojalności w
stosunku do innych, we wszystkich
formach, ponieważ my, wszyscy
ludzie, jesteśmy braćmi, dziećmi tego
samego Ojca.

Jezus Chrystus pokazał nam swoim
życiem, veritatem faciens in caritate
(por. Ef 4, 15), tę fundamentalną
harmonię między prawdą a miłością.
Dlatego prawda, która wyzwala,
która przynosi pokój, znajduje się w
tym wybitnym przejawie miłości
Boga do ludzi, jakim jest
odkupieńczy Krzyż: Jakże bym
chciał, żeby przez chwilę wszyscy
mężczyźni i kobiety dobrej woli
spojrzeli na Krzyż! Tam można
odczytać odpowiedź Boga. Tam na
przemoc nie odpowiedziano
przemocą, na śmierć nie
odpowiedziano językiem śmierci.
W milczeniu Krzyża milczy szczęk
broni i przemawia język
pojednania, przebaczenia, dialogu,
pokoju (Homilia, 7 XI 2014).



R. Valdés y C. Ayxelà

Tłum. Bronisław Jakubowski

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/chrzescijanska-milosc-w-
sposobie-mowienia/ (30-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/chrzescijanska-milosc-w-sposobie-mowienia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/chrzescijanska-milosc-w-sposobie-mowienia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/chrzescijanska-milosc-w-sposobie-mowienia/

	Chrześcijańska miłość w sposobie mówienia

