
opusdei.org

Cena normalności

„Dużo nieporozumień i mitów
krążących na temat Opus Dei, to
cena, jaką przyszło zapłacić św.
Josemarii i instytucji przez
niego założonej za
normalność”. Zamieszczamy
świadectwo księdza z prałatury
Opus Dei z kwartalnika
"Obecni".

22-03-2006

Po raz pierwszy z Opus Dei
zetknąłem się dzięki własnej
rodzinie w Argentynie. Kończyłem
wówczas szkołę podstawową. Starsi



bracia zaczęli uczestniczyć w
spotkaniach dla studentów, tym
śladem bardzo szybko poszli moi
rodzice i siostra. Był koniec lat
sześćdziesiątych. Dla nie znających
realiów krajów Ameryki Południowej
wystarczy powiedzieć, że w tych
latach zaczęła rodzić się dość
oryginalna próba połączenia
chrześcijaństwa z marksizmem
(potem nazwana „teologią
wyzwolenia”). Rodzice, mocno
przywiązani do Kościoła i po
doświadczeniu „dobrodziejstw”
komunizmu we Lwowie na początku
wojny, byli tym faktem mocno
zaniepokojeni. Niektórzy z przyjaciół
starszych braci wplątali się w tzw.
ruchy wyzwoleńcze o charakterze
marksistowskim i zbrojnym. Kilku z
nich zginęło w latach 1973-78.

Rodzicom odpowiadało to, co słyszeli
na spotkaniach Opus Dei: o świętości
w pracy, o grzechu i o łasce, o
cnotach ludzkich i



nadprzyrodzonych, o rodzinie i
apostolstwie pośród przyjaciół.
Cieszył ich coraz ściślejszy kontakt
dzieci z Opus Dei. Osobiście
związałem się z Dziełem będąc
nastolatkiem, a więc ponad
trzydzieści lat temu, jeszcze za życia
św. Josemarii Escrivy; miałem wiele
długich i osobistych rozmów z jego
pierwszym następcą, bp. Álvaro del
Portillo, zmarłym w 1994 r. (rychło
rozpocznie się jego proces
beatyfikacyjny). Moje świadectwo na
temat Opus Dei jest - że tak powiem -
insidera. Nie sądzę, by było to na
niekorzyść obiektywizmu
przekazanych tu myśli o „fakcie i
mitach” Opus Dei. Dziś
rozpowszechniło się mniemanie, że
obojętność i oddalenie od opisanej
rzeczywistości jest koniecznym
warunkiem obiektywizmu. Przy
takim podejściu wierzący nie mógłby
pisać o Kościele, a święci, którzy ten
Kościół kochali, nie byliby dobrymi



świadkami. Prawdy o Kościele trzeba
by szukać w pismach typu...

Fakt

Główny fakt: Opus Dei jest
zjawiskiem kościelnym, wynikiem
Bożego działania. Nazwa wybrana
przez ks. Escrivę dla instytucji, której
poświęcił swoje życie, ma dwa
znaczenia. Pierwsze - instytucja nie
była jego pomysłem, ale Bożą
inicjatywą. Drugie - chodzi o
wykonywanie Bożej pracy: operatio
Dei, uświęcać pracę. Różne
dokumenty, a szczególnie fakt
kanonizacji założyciela wskazują, że
Kościół uznał jako Boży charyzmat
treść nauczania św. Josemarii. A
znaczy to, że instytucja, którą założył
on w wieku dwudziestu sześciu lat
powstała z woli Bożej. Ludzie, którzy
ją tworzą, widzą w swoim
zaangażowaniu Boże powołanie.

Owoce świętości trudne są do
zamknięcia w statystykach. Gdy się



patrzy na rozwój instytucji,
zainteresowanie, jakie wzbudza
wśród wierzących i niewierzących,
rozprzestrzenianie się w różnych
krajach można, z perspektywy
człowieka wierzącego, dostrzec w
tym „palec Boży”. Opus Dei jest
„donus Dei” (darem Bożym), jak
kiedyś powiedział Jan Paweł II.

Niewierzący, obserwując Opus Dei,
znajdzie na nie jakieś socjologiczne
wytłumaczenie bądź starać się
będzie przekuć stare mity,
„tłumaczące” różne zjawiska
kościelne, by „wyjaśnić” fenomen
Dzieła. Stąd, moim zdaniem, wiele
mitów związanych z Opus Dei, które
mogą być zwykłym objawem
nietolerancji wobec religii: „wy,
chrześcijanie, możecie sobie żyć na
pustyni, możecie zajmować się
chorymi, ale świat (życie społeczne,
kultura) należy do nas, ludzi
niewierzących”.



Jednak pytanie o mity można
sformułować inaczej: dlaczego one
funkcjonują też w środowiskach
kościelnych? Dlaczego takie osoby
jak Matka Teresa z Kalkuty czy Hans
Urs Von Balthasar nie wzbudzają tyle
emocji wśród niektórych wiernych,
jak dla nich wzbudza ks. Escriva?

Oto teza, którą chcę postawić: dużo
nieporozumień i mitów krążących na
temat Opus Dei, to cena, jaką
przyszło zapłacić św. Josemarii i
instytucji przez niego założonej za
normalność. Główne przesłanie Św.
Josemarii to stwierdzenie, że
„normalny katolik” jest wezwany do
świętości nie porzucając świata (to
znaczy nie zostając osobą
konsekrowaną); że szukanie tej
świętości nie dokonuje się kosztem
pozostawienia świata, np.
zaniechania zajmowania się
biznesem czy polityką. Przez wieki
przyjęło się, że pójście za Chrystusem
oznaczało rezygnację ze



„świeckości”. Wynikiem tego jest
całkowite zeświecczenie wielkich
obszarów na skutek nieobecności
zaczynu chrześcijańskiego.

Osobiście słyszałem, jak ks. Escriva
opisywał Opus Dei jako powszechną
mobilizację chrześcijan ze
wszystkich środowisk. Są to ludzie,
którzy na skutek kontaktu z Opus Dei
nie zmieniają zewnętrznie swego
miejsca, nie porzucają swego
środowiska (pod warunkiem, że jest
ono uczciwe). Pada więc pytanie:
czym więc się zajmują? Co ich
wyróżnia? Konieczność
odpowiadania na tak oczywiste
pytanie to właśnie „cena
normalności”. W przypadku siostry
miłosierdzia, księdza
zaangażowanego w pracy z
trędowatymi odpowiedź jest łatwa.
Mało tego - nawet nie pada pytanie!
Opus Dei musi wciąż powtarzać, że
jedynym celem jest przypominanie o



wartości uświęcającej codzienne
życie.

Mit tajemniczości

Członkowie Opus Dei nie afiszują się
swoją przynależnością, jednak jej też
nie ukrywają. Wszyscy z otoczenia
(rodzina, proboszcz z własnej parafii
itd.) dobrze wiedzą, że korzystają z
formacji Prałatury. W swoim CV nie
piszą o przynależności do Opus Dei,
która należy do sfery prywatności. Z
tej samej przyczyny Prałatura nie
podaje listy członków, szanując tym
samym ich świeckość i wolność.

Trudną rzeczą jest pozostać w
ukryciu, gdy się czyni coś dobrego. W
czasach, gdy liczą się notowania, gdy
trzeba się „dobrze sprzedać”, gdy tak
silne jest karierowiczostwo, trudno
jest zrozumieć pracę wyłącznie dla
Bożej chwały. Otóż Opus Dei w samej
swojej istocie pragnie przypominać:
„nie zadowalaj się szyldem
katolickim – bądź katolikiem w życiu,



a nie w słowach”; „służ Kościołowi, a
nie posługuj się nim, by iść naprzód”;
„naturalnie przeżywaj swoją wiarę”,
„bądź apostołem, ale nie żyj z tego, że
nim jesteś”. Duchowość głęboko
świecka (co nie oznacza
zeświecczona) polega na tym, że jest
się takim samym, jak pozostali
obywatele, a równocześnie innym,
bo zakochanym w Chrystusie.
Dotykamy tu pewnego paradoksu
opisanego już w Piśmie świętym:
zaczyn rozpuszcza się w cieście, nie
widać go, ale działa. Sól, nie tracąc
swego smaku, nie jest widoczna, a
mimo to chroni przed zepsuciem.

Mit sukcesu

Ktoś w latach pięćdziesiątych wpadł
na pomysł opisania duchowości Opus
Dei jako „wpływ protestanckiego
etosu sukcesu” na duchowość
katolicką. Potem, jak to często bywa
w prasie, przez dziesięciolecia
niczym czkawka myśl ta była



powielana. Nic bardziej odległego od
przesłania św. Escrivy. Kto trochę
zna jego nauczanie wie, jak
przekonująco mówi on o pokorze i o
czystości intencji. Nie przypadkowo
hasłem, które wybrał dla siebie jako
młody ksiądz były słowa: „Ukryć się i
zniknąć, aby tylko Chrystus lśnił”.

Św. Josemaria lubił określać siebie
jako „grzesznik, który szalenie kocha
Chrystusa”. Mawiał, że droga do
świętości polega na „rozpoczynaniu i
ponownym rozpoczynaniu”. Z tej
przyczyny Opus Dei nie jest
miejscem „ludzi sukcesu” - w
potocznym tego słowa znaczeniu.
Człowiek sukcesu to taki, który nigdy
nie doświadcza porażek. W Opus Dei
nie znajdzie miejsca dla siebie.
Dzieło to miejsce, gdzie „normalny
człowiek” znajdzie pomoc w
nieustannym staraniu się o to, by być
lepszym. Oczywiście, ów wzrost
zwykle będzie miał - jako „produkt
uboczny” - ludzkie owoce. Kto stara



się uświęcać pracę, będzie pracował
lepiej i w „normalnym otoczeniu”
zostanie to docenione i
wynagrodzone awansem, uznaniem
itp.

Naśladowanie Chrystusa oznacza
szukanie i spełnianie woli Bożej. Dla
większości ochrzczonych wolą Bożą
jest poważne traktowanie
„normalnych zajęć”, jakie niesie
życie. W tych obowiązkach stanu
będą i sukcesy i porażki.

Mit wpływów

Znajomy ksiądz pytał mnie
niedawno, czy nie wydaje mi się, że
ostatnio Opus Dei traci wpływy.
Odpowiedziałem mu, ku jego
zdziwieniu, iż Opus Dei nie miał
nigdy zamiaru zdobywania
wpływów i że najwyższy czas, by ten
mit przeminął.

Każdy chrześcijanin, czując
odpowiedzialność za misję



powierzoną przez Chrystusa, („Idźcie
na cały świat”) stara się
maksymalnie „wpływać”. Znakiem
„normalności”, zdrowej świeckości
jest to, że wierzący nie boi się
środowiska („Nie lękaj się, wypłyń na
głębię!”). Św. Josemaria określał tę
cywilną odwagę mentalnością
świecką. Opus Dei przypomina
wszystkim, również kobietom, że
męstwo jest cnotą kardynalną,
potrzebną do tego, by wiernie iść za
Chrystusem. Nie można żyć pośród
świata, będąc zalęknionym, prosząc
wszystkich o „wybaczenie za to, że
się żyje”.

Prałatura Opus Dei zachęca wiernych
do przekształcania świata, do
wpływania na kształt struktur
świeckich. Jednak znacznym
uproszczeniem jest twierdzenie, że
Opus Dei tym samym szuka
wpływów. Z tej właśnie przyczyny
nonsensem jest łączenie jakiejś grupy
ekonomicznej, politycznej, czy



środowiska kulturalnego z Opus Dei.
Być może dobrym dziennikarskim
newsem jest podanie, że obywatel
Iksiński, członek Opus Dei został
posłem w III RP. Jednak ma to takie
samo znaczenie jak informacja, że
obywatel Iksiński, który poważnie
traktuje swoją wiarę katolicką, został
wybrany. Niestety, często za takim
łączeniem przez media sfery
religijnej ze sferą działania
politycznego kryje się
niezrozumienie lub dyskryminacja
obywateli katolickich.

Kto uważnie zbada nauczanie ks.
Escrivy, odkryje głębię zrozumienia
autonomii spraw doczesnych.
Zachęcam do uważnego porównania
nauczania św. Escrivy o wolności
świeckich w polityce i kulturze z
najnowszym dokumentem
Kongregacji Nauki Wiary o „udziale
katolików w życiu politycznym”.



Odkąd jestem w Opus Dei nigdy nie
słyszałem (i tym bardziej nie
głosiłem) jakiejś nauki o konkretnej
partii politycznej, o katolickiej
ekonomii lub o innych
rozwiązaniach, które by ograniczały
swobodę wierzących. W krajach,
gdzie mieszkałem, na spotkaniach
formacyjnych Opus Dei widywałem
ludzi o bardzo zróżnicowanych
poglądach politycznych, co św.
Josemaria uważał za dobre i
konieczne. Nie lubił monopolu, ani w
sprawach doczesnych ani w
apostolstwie.

O jaką normalność chodzi?

W niektórych środowiskach łatwo się
przyjmuje, że nadgorliwość jest
niebezpieczna. Lepiej się nie
wychylać i „nie przesadzać”.
Normalność często jest rozumiana
jako doskonałe wpisanie się w
średnią statystyczną, tymczasem
normy dla normalności trzeba



szukać w Bożych planach. Normalny
chrześcijanin to ten, który poważnie
traktuje swoje powołanie; normalny
chrześcijanin normalnie walczy z
grzechem i o postęp duchowy.

Św. Josemaria bardzo lubił konkret.
Jego szkoła to szkoła drobnych
rzeczy: punktualność na modlitwie,
uprzejmość w rodzinie, staranność
przy rachunku sumienia. W
środkach formacyjnych Opus Dei
przypomina się „normalnemu
chrześcijaninowi”, że nie powinien
oglądać byle czego w TV, zaś na
Internecie nie powinien marnować
czasu ani pieniędzy. Jeżeli ten
chrześcijanin jest księdzem to
usłyszy podobne rzeczy np., że
powinien - tak samo jak świeccy -
walczyć ze szklanym ekranem i być
przykładem dla swoich wiernych.

„Dziwna rzecz, że nie są dziwnymi”

W ciągu trzydziestu lat, od kiedy
przystąpiłem do Opus Dei, wiele



rzeczy się wydarzyło. Od 1982 r.,
dzięki Janowi Pawłowi II, Opus Dei
ma jasną i zrozumiałą strukturę
prawną - jest prałaturą personalną.
W ubiegłym roku założyciel został
kanonizowany, rozrasta się znacznie
praca apostolska. Wiele mitów o
Opus Dei zaczyna znikać. Może to
znak, że coraz bardziej jest
przyjmowane to, co nauczał Sobór, i
co Ojciec Święty nieprzerwanie
tłumaczy: „nie należy mylnie
pojmować tego ideału doskonałości
jako swego rodzaju wizji życia
nadzwyczajnego, dostępnego tylko
wybranym ‘geniuszom’ świętości.
Drogi świętości są wielorakie i
dostosowane do każdego
powołania” (Novo Millenio Inneunte,
31). Dążenie do świętości to
normalna rzecz dla chrześcijanina.

Jan Paweł II nazwał założyciela Opus
Dei podczas uroczystości
kanonizacyjnej „świętym
codzienności”. Ks. Escriva mawiał, że



dla niektórych trudność zrozumienia
istoty Opus Dei wynika z tego, że
członkowie Dzieła mają tę „dziwną
rzecz, że nie są dziwnymi” (hiszp. - lo
raro de no ser raros ).

Obecni, 4/2003. Kwartalnik wydawany
przez Wyższe Seminarium Duchowny
w Kielcach.

Ks. Stefan Moszoro-Dąbrowski, ur. w
1957 w Argentynie, mgr inż.
elektroniki, dr teologii, duchowny
Prałatury Opus Dei, od 1989 r.
mieszka w Polsce.

OBECNI

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/cena-normalnosci/
(23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/cena-normalnosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cena-normalnosci/

	Cena normalności

