
opusdei.org

Celibat, miłość i
misja

Na czym polega celibat, jakie są
jego historyczne źródła, kto żyje
apostolskim celibatem w Opus
Dei i dlaczego?

14-08-2022

Hasło "Celibat" w Słowniku Św.
Josemaríi Escrivá de Balaguer, który
zajmuje się postacią i
przepowiadaniem założyciela Opus
Dei z podwójnej perspektywy:
biograficzno-historycznej i
teologiczno-duchowej, w celu



ułatwienia poznania jego osobowości
i przesłania. Laurent Touze

Podsumowanie

1. Krótki przegląd historyczny

2. Celibat, miłość i misja

3. Celibat apostolski w Opus Dei

Słowo "celibat" oznacza stan
celibatariusza, czyli osoby, która nie
zawarła związku małżeńskiego. Ta
językowo negatywna definicja
sugeruje, że dotyczy ona wielu
różnych sytuacji.

Celibat to stan tych, którzy nie
zawarli małżeństwa, ale myślą o jego
zawarciu i podejmują środki do jego
osiągnięcia poprzez obcowanie z
osobami płci przeciwnej itp. Jest to
również stan tych, którzy
przynajmniej początkowo myśleli o
zawarciu małżeństwa, ale z powodu
różnych okoliczności (absorbujące



poświęcenie się pewnym zadaniom,
konieczność opieki nad członkami
własnej rodziny itp.) w
rzeczywistości go nie zawierają. I
wreszcie są tacy, którzy świadomie i
dobrowolnie przyjmują - z takich czy
innych powodów, zwykle
związanych z praktyką religijną -
opcję i zobowiązanie celibatu. To jest
właśnie ten celibat, o który nam tutaj
chodzi. Bardziej konkretnie chodzi o
celibat, który, począwszy od tekstów
Nowego Testamentu, był i jest
przeżywany w tradycji
chrześcijańskiej, i który jest
przedmiotem niniejszego artykułu,
aby przedstawić nauczanie św.
Josemaríi w tym względzie.

Św. Josemaría głosi i pisze o
powołaniu do celibatu ze względu na
królestwo niebieskie (takiego
określenia używa Ewangelia), jako
duszpasterz: zamiast proponować
teorię celibatu, żyje nim i uczy, jak go
przeżywać. I czyni to również jako



założyciel, a więc zwracając się do
wiernych Opus Dei, zwykłych
chrześcijan, którzy żyją i uświęcają
się pośród świata, choć, co jest
logiczne, wiele jego nauk ma szerszy
zasięg. Zanim przedstawimy to
nauczanie, warto przedstawić zarys
historyczny, który pomoże nadać mu
ramy.

1. Krótki rys historyczny celibatu

Teksty Nowego Testamentu, w
których mówi się o celibacie i w
których się go zaleca, są w zasadzie
dwa. Fragment Ewangelii według
Mateusza, w którym Jezus Chrystus
chwali tych, którzy postanowili nie
zawierać małżeństwa "ze względu na
Królestwo niebieskie", propter
Regnum coelorum (Mt 19,12). I tekst
Pierwszego Listu do Koryntian, w
którym św. Paweł mówi o celibacie i
małżeństwie jako Bożych darach lub
powołaniach, wskazując



jednocześnie na doskonałość tego
pierwszego (1 Kor 7,3-7, 25-35).

Już w czasach apostolskich byli
chrześcijanie, zarówno mężczyźni,
jak i kobiety, którzy przyjęli to
zaproszenie i podjęli zobowiązanie
celibatu; ci pierwsi byli zwykle
określani jako asceci lub kontynenci;
te drugie jako dziewice. Wśród tych
ostatnich, które były liczniejsze, w
dość licznych przypadkach
osiągnięto formę typu
konsekracyjnego, dając nawet
początek obrzędowi liturgicznemu.
Były jednak i takie kobiety, które
nadal zakładając celibat, nie
zmieniały swojego statusu
kanonicznego czy kościelnego.

Wraz z pojawieniem się i
rozpowszechnieniem monastycyzmu
na początku IV wieku, asceci i
dziewice, zarówno konsekrowane,
jak i niekonsekrowane, zostali
włączeni do różnych powstających



wspólnot monastycznych. Zniknęła
rzeczywistość - a nawet idea -
zobowiązania do celibatu przez
zwykłych chrześcijan, którzy nadal
żyli pośród świata.

Poza wyjątkowymi przypadkami
przez wiele wieków w Kościele
istniały tylko dwie formy celibatu:
celibat kapłański i celibat
monastyczny lub, mówiąc ogólniej,
celibat zakonny lub konsekrowany.

Sytuacja zmieniła się w pierwszej
połowie XX wieku, kiedy to pojawił
się ogólny ruch powrotu do źródeł, a
więc do kondycji pierwszych
chrześcijan, także w odniesieniu do
celibatu zakładanego przez tych,
którzy zachowali powołanie
świeckie, a więc pośród świata i w
celu uświęcenia świata. Tak jest w
przypadku celibatu przeżywanego
przez niektórych członków Opus Dei,
a który św. Josemaría miał na
uwadze w swoim przepowiadaniu.



2. Celibat, miłość i misja

Słowa propter Regnum coelorum, za
pomocą których, w ślad za słowami
Chrystusa, określa się zwykle celibat
chrześcijański, przywołują szerokie i
bogate znaczenie wyrażenia
"królestwo niebieskie" w Piśmie
Świętym: panowanie, które zgodnie
ze swoim statusem Stwórcy należy
do Boga nad całym wszechświatem;
potężne, pełne miłości i zbawcze
działanie, dzięki któremu Bóg
wybiera Izraela i prowadzi go przez
historię, przygotowując na przyjście
Mesjasza; Chrystus, który przez
swoją śmierć i zmartwychwstanie
dopełnia planu zbawienia, tak że
Królestwo staje się obecne w Nim i
od Niego rozciąga się na całą
ludzkość, a także na całe stworzenie,
które zostanie odnowione na końcu
czasów.

Przyjęcie zobowiązania do
zachowania celibatu w odpowiedzi



na Boże wezwanie - to Bóg bowiem
udziela tego daru - oznacza zatem
całkowite pozostawanie w sferze
działania łaski, uczestniczenie w
miłości i misji Chrystusa. W swoim
przepowiadaniu św. Josemaría
zawsze kładł nacisk na miłość, na
miłość, którą Bóg ma dla nas i którą
okazał nam w Chrystusie, i na miłość,
z którą człowiek powinien
odpowiadać. "Wiedząc, że tak bardzo
mnie kochasz, Boże mój... jakże
mogłem jeszcze nie oszaleć?" (D
[Droga], 425); "Jezu, obym był ostatni
we wszystkim... a pierwszy w
Miłości." (D, 430); "Jaki jest sekret
wytrwałości? To Miłość. — Zakochaj
się, a już Go nie opuścisz." (D, 999).

Powyższe fragmenty - do których
można by dodać wiele innych -
odnoszą się do wszystkich
chrześcijan, niezależnie od ich stanu
czy kondycji. Mają więc bardzo
szczególne zastosowanie dla tych,
którzy są powołani do celibatu. Ci,



którzy podążają tą drogą
powołaniową, nie są osobami, które
"nie rozumieją, albo nie doceniają
miłości; przeciwnie, ich życie
tłumaczy się rzeczywistością tej
boskiej Miłości (lubię pisać to dużą
literą), która jest samą esencją
każdego chrześcijańskiego
powołania." (Rozmowy [Rozmowy z
Prałatem Ecsriva], 92). Ten, kto jest
powołany przez Boga do celibatu, jest
kimś, kto wie, jak kochać, a ponieważ
wie, jest w stanie, z pomocą łaski
Bożej, wyruszyć w drogę, na której
miłość do Boga musi wypełnić
wszystkie warstwy jego osobowości.

To głębokie zrozumienie relacji
między miłością a celibatem
odzwierciedla również jego własne
doświadczenie, ponieważ, jak sam
wspominał, zwrócił się ku
kapłaństwu, gdy w wieku szesnastu
czy siedemnastu lat "zacząłem
odczuwać Miłość, uświadomić sobie,
że moje serce prosi mnie o coś



wielkiego i że jest to
miłość" (Medytacja, 19-III-1975: AVP,
I, str. 97).

W swojej odpowiedzi na wywiad z 
Rozmów …, z którego właśnie
cytowaliśmy kilka słów, św.
Josemaría dodaje drugi powód
celibatu, podkreślając jego znaczenie
dla życia Kościoła. Chodzi o
fragment, w którym po
przypomnieniu, że w Kościele
biskupi i kapłani są powołani do
celibatu, mówi: "bezżenni mają w
praktyce większą swobodę serca i
poruszania się, aby oddać się na stałe
kierowaniu i utrzymaniu dzieł
apostolskich, także w apostolstwie
świeckich" (Rozmowy, 92). Ta racja
może wydawać się mniej ważna, a
nawet jedynie funkcjonalna i
pragmatyczna, ale tylko wtedy, gdy
oderwie się ją od kontekstu, gdyż w
rzeczywistości jej zadaniem jest
przypomnienie, że powołanie do
celibatu jest jednocześnie



powołaniem do uczestnictwa w misji
Chrystusa.

Celibat chrześcijański jest wybrany i
przeżywany w miłości. Ale miłość do
kogo? Wobec Boga i wobec braci i
sióstr, do służby którym wzywa
misja. "Miłość Boga i apostolstwo,
jako powód celibatu, nie są ze sobą
nierozerwalnie związane, lecz
nierozłączne. Racją bytu celibatu jest
miłość do Jezusa Chrystusa; a ta
miłość do Pana z konieczności
pociąga za sobą udział w Jego
misji" (Burkhart - Lopez, I, 2010, str.
221).

Nierozłączność tych dwóch
motywów chrześcijańskiego celibatu
podkreśla wartość i wielkość tego
stanu życia, który zakłada posiadanie
Boga i Jego Kościoła jako swojego
radykalnego i kompletnego celu. Stąd
nieustanne deklaracje Tradycji i
Magisterium w tym względzie. Od
okresu patrystycznego, gdzie pisma



na temat dziewictwa i celibatu są
liczne, po Sobór Trydencki (por.
Sobór Trydencki, sesja XXIV, kanon
10: DS, 1810) i Sobór Watykański II
(por. LG, 41; PO, 16, itd.), nie
wspominając o licznych
odniesieniach w dokumentach,
alokucjach, itd. ostatnich papieży.

Zwróćmy ponadto uwagę, że
nierozłączność tych dwóch motywów
znajduje odzwierciedlenie w całym
życiu w celibacie. Celibatariusz,
który otwiera się na Boży dar,
otrzymuje impuls, by "który skłania
do oddania swojego ciała i duszy
Bogu, do ofiarowania swojego
nietkniętego serca, bez pośrednictwa
miłości ziemskiej." (Rozmowy, 122).
Ten impuls, ta miłość, będzie
podtrzymywać całe jego życie i
będzie motywem wytrwałości:
autentyczna miłość rodzi silną
czułość wobec Chrystusa, która
prowadzi do coraz głębszego
kierowania uczuciami serca (por. D,



164). A to z kolei sprawi, że to serce,
delikatnie skierowane ku Bogu,
będzie się coraz szczerzej i
autentyczniej otwierać na miłość do
innych.

Dlatego św. Josemaría lubił dołączać
do rzeczownika "celibat"
przymiotnik "apostolski",
podkreślając jedność między tymi
dwoma motywami, które zakłada
chrześcijański celibat.

Dążenie do życia w czystości,
czystości serca i uczuć, jest
niezbędnym warunkiem wzrastania
w miłości do Boga oraz w oddaniu i
służbie braciom i siostrom. "Czystość
wzmacnia i hartuje charakter." (D,
144), "działa w życiu chrześcijanina
jak sól, która chroni przed zepsuciem
i stanowi kamień probierczy duszy
apostolskiej." (PB [Przyjaciele Boga],
175), jest to otwartość na
przekazywanie daru życia, także
duchowego. Chrześcijanin wierny



swemu zobowiązaniu do celibatu
może w ten sposób uzyskać owoce,
przez które uczestniczy w Bożym
ojcostwie: Bóg "jest hojny... Odpłaca
stokrotnie — i jest to prawdą nawet
w odniesieniu do potomstwa. —
Wielu wyrzeka się dzieci dla Jego
chwały i ma tysiące dzieci
duchowych. — Tak, dzieci, tak jak i
my jesteśmy dziećmi Ojca naszego,
który jest w niebie." (D, 779).

Z tego powodu św. Josemaría zawsze
sprzeciwiał się wszelkim próbom
przedstawiania wyboru celibatu jako
konsekwencji braku energii lub
niezdolności do życia uczuciowego.
Chrześcijanin, każdy chrześcijanin,
musi mieć serce i tylko tym sercem
kochać Boga i ludzkość: "Jako
chrześcijanie jesteśmy zakochani w
Miłości. Pan nie chce, byśmy byli
oschli, oziębli jak bezduszna materia.
Chce, byśmy byli przepojeni Jego
miłością! Kto z miłości do Boga
wyrzeka się miłości ludzkiej, nie jest



bynajmniej smętnym dziwakiem,
człowiekiem nieszczęśliwym,
pozbawionym uniesień i polotu,
ponieważ gardził
wspaniałomyślnością czystej
miłości." (PB, 183).

Ta rzeczywistość dotyczy całego
chrześcijańskiego celibatu. Do
celibatu właściwego dla życia
konsekrowanego, dla którego św.
Josemaría zawsze okazywał wielki
szacunek, chociaż była to droga
bardzo różna od tej, do której Bóg go
powołał. Do celibatu kapłańskiego,
którym sam żył i którego bogactwo
duchowe i ludzkie zawsze
podkreślał: "Kłamią bądź mylą się ci,
którzy uważają, że my, kapłani,
jesteśmy samotni: mamy lepsze
towarzystwo niż ktokolwiek inny,
gdyż możemy liczyć na ciągłe
towarzystwo Pana, z którym
powinniśmy obcować
nieprzerwanie. — Jesteśmy
rozkochani w Miłości, w Twórcy



Miłości!" (K [Kuźnia], 38). Do celibatu
tych, którzy przyjmując Boże
wezwanie, decydują się na
zachowanie celibatu pośród świata,
właśnie po to, by uświęcać od
wewnątrz ten świat, w którym żyją;
to znaczy do celibatu apostolskiego,
by użyć wyrażenia, do którego często
się uciekał, nadając mu niekiedy
znaczenie ogólne, ale przy wielu
innych okazjach zastrzegając je dla
celibatu przeżywanego pośród
świata i bycia w świecie, do czego
nawiążemy w następnym rozdziale.

Dodajmy teraz, że zdecydowane
potwierdzenie centralnego miejsca
miłości w życiu w celibacie nie
prowadzi do tego, że św. Josemaría
zapomina, iż miłość jest niezbędna
dla wszystkich powołań w Kościele.
Tutaj objawia się poczucie komunii
wewnątrz Kościoła, które jest - wraz
z miłością - jednym z podstawowych
kluczy jego przepowiadania na temat
celibatu i w ogóle na temat



różnorodności powołań czy
warunków życia chrześcijan. W jego
dziełach znajdujemy częste
fragmenty, w których ucieka się do
procedury wyliczania różnych
stanów czy kondycji - celibatariuszy,
żonatych, wdowców, kapłanów,
mężczyzn, kobiet, młodych, starych
itd. właśnie po to, by podkreślić, że
wszyscy są równie godni tego
samego powołania.- właśnie po to, by
podkreślić, że wszyscy są w równym
stopniu powołani do świętości i do
Bożej miłości, "która jest samą
esencją każdego chrześcijańskiego
powołania." (Rozmowy, 92): "W
każdym jednak razie, na mocy
wlanego przez Boga w duszę
powołania, każdy stosownie do
swego stanu — wolny czy żonaty,
wdowiec czy kapłan — powinien ze
wszystkich sił starać się żyć w
czystości, która jest cnotą dla
wszystkich i od wszystkich wymaga
walki, czujności, delikatności,
męstwa i tej głębi, którą poznać



można jedynie w obliczu
zakochanego Serca ukrzyżowanego
Jezusa." (PB, 184; por.TChP [To
Chrystus Przechodzi], 25).

Dlatego św. Josemaría powtarza i
czyni swoim własnym
chrześcijańskie przepowiadanie o
"doskonałości i wartości
celibatu" (Rozmowy, 45; por.
Rozmowy, 92, 122; PB, 184).
Jednocześnie głosi, że małżeństwo
nie jest zwykłą instytucją społeczną,
ani stanem, w którym pozostają
chrześcijanie nie przyjmujący
powołania do celibatu, ale
powołaniem chrześcijańskim w
ścisłym i pełnym znaczeniu tego
wyrażenia: "Od czterdziestu niemal
lat głoszę, że stan małżeński jest
powołaniem. Nie jeden raz,
widziałem oczy pełne radości, gdy
oni i one dotychczas sądzący, że w
swoim życiu nie mogą pogodzić
oddania się Bogu oraz ludzkiej,
szlachetnej i czystej miłości, usłyszeli



mnie mówiącego o małżeństwie jako
jednej z boskich dróg na
ziemi!" (Rozmowy, 91).

3. Celibat apostolski w Opus Dei

Od początku, od 2 października 1928
roku, przesłanie Opus Dei było
skierowane do wszystkich rodzajów
ludzi, niezależnie od zawodu czy
branży, samotnych czy żonatych.

Św. Josemaría od razu dostrzegł, że w
Opus Dei powinny być "osoby [...],
które dla zapewnienia ciągłości
zadań apostolskich zobowiązują się
do życia w celibacie i którym, między
innymi ze względu na ich większą
dyspozycyjność faktyczną, powierza
się pewne funkcje kierownicze lub
formacyjne" (IJC, s. 43-44). Zrozumiał
również, że będzie musiał zacząć od
włączenia do Opus Dei od tych,
którzy zobowiążą się do zachowania
celibatu: w ten sposób Dzieło
zostanie wzmocnione i zostaną
położone fundamenty, aby, gdy



nadejdzie czas, można było otworzyć
drzwi dla wszystkich. "W ten sposób
ukierunkował swoje dzieło
założycielskie, zapraszając tych,
których miał wokół siebie, a którzy
mogliby mieć takie powołanie, do
zobowiązania się do apostolskiego
celibatu, jak lubił to określać, a
jednocześnie głosił z mocą i jasnością
chrześcijańską wartość małżeństwa.
Owocem tej pracy był rozwój Opus
Dei, które od początku potwierdzało
możliwość przynależności do Opus
Dei zarówno celibatariuszy, jak i
małżonków, chociaż formie
członkostwa jednych i drugich
nadawano różne konfiguracje,
zgodnie z tym, na co pozwalało
ówczesne prawo kanoniczne, aż do
pełnego uznania, że jedni i drudzy
mogą być pełnoprawnymi członkami
Opus Dei" (Ocáriz, "La vocación al
Opus Dei como vocación en la
Iglesia", w OIG, str. 184).



Jednocześnie podkreślał, również od
samego początku, że okoliczności , do
których odnieśliśmy się wcześniej,
czyli tendencja do wiązania celibatu
jedynie ze stanem kapłańskim lub z
życiem zakonnym, wymagały
uściślenia charakteru promowanego
przez niego zobowiązania w stanie
bezżennym. Dokładniej rzecz biorąc,
należy podkreślić, że to
zobowiązanie do celibatu "nie
oznacza najmniejszego odniesienia
do konsekracji lub wyrzeczenia się
działalności świeckiej. Przeciwnie:
sytuuje się w kontekście pełnej i
radykalnej afirmacji wartości tego,
co świeckie" (Illanes, "Kościół w
świecie: świeckość członków Opus
Dei", w OIG, str. 293).

Zakłada ona uznanie w pełni
chrześcijańskiej wartości
rzeczywistości świeckich oraz
świadomość, że zwykły chrześcijanin
musi uświęcać się w nich i poprzez
nie. Powstaje więc w łonie samego



sumienia i na jego służbie,
odpowiadając na boskie zaproszenie
do uświęcania się w i poprzez zwykłe
życie, nie tylko z pełnym
poświęceniem, ale z
dyspozycyjnością, także faktyczną
lub materialną, jaką zakłada celibat,
do szerzenia słowem i przykładem
powszechnego wezwania do
świętości i apostolstwa pośród
świata.

Celibat w Opus Dei jest świecki i
laicki, ponieważ zakłada się go w
celu osiągnięcia osobistego
uświęcenia pośród świata i w służbie
misji, która do tego uświęcenia się
odnosi.

W tym samym duchu wyjaśniania
cech i znaczenia zobowiązania do
celibatu w Opus Dei znajdujemy
użycie (udokumentowane na
początku lat trzydziestych XX wieku -
por. Casas Rabasa, 2009, s. 371-411 -
choć może być wcześniejsze)



wyrażenia "celibat apostolski"
rozumianego nie tylko w sensie
ogólnym - wszelki celibat
chrześcijański implikuje, jak
wspomniano wyżej, odniesienie do
misji - ale także w sensie
szczegółowym. Celibat członków
Opus Dei ma nie tylko wymiar
apostolski, ale wymiar ten
kwalifikuje go i warunkuje: jego
racja bytu polega na ukierunkowaniu
własnej egzystencji w świetle Bożego
wezwania, które prowadzi do
ukazania poprzez całość własnego
życia, że wszystkie świeckie sytuacje
ludzkie są źródłem i okazją do
świętości.

Aby wyjaśnić rzeczywistość ducha i
życia w Opus Dei, św. Josemaría
często zwracał się do przykładu
pierwszych chrześcijan.
„Najłatwiejszym sposobem
zrozumienia Opus Dei - powiedział w
jednym z wywiadów - jest
wspomnienie pierwszych



chrześcijan; swe chrześcijańskie
powołanie przeżywali dogłębnie;
doskonałości, do której zostali
wezwani przez prosty i wzniosły fakt
Chrztu Świętego szukali z całą
determinacją. Zewnętrznie nie
odróżniali się od pozostałych
obywateli.

Członkowie Opus Dei to zwykli
ludzie; spełniają zwykłe zajęcia, żyją
w świecie zgodnie z tym, kim są:
obywatelami-chrześcijaninami,
którzy z poczuciem obowiązku
pragną odpowiedzieć na wymogi
swojej wiary." (Rozmowy, 24) To
porównanie, dokonane w tym
wywiadzie, w którym mówił ogólnie,
powtórzył w różnych momentach w
odniesieniu do celibatu, nawiązując
do "tych ascetów i tych dziewic,
którzy poświęcili swoje życie
osobiście na służbę Kościołowi - nie
zamknęli się w klasztorze: pozostali
na środku ulicy, wśród swoich
rówieśników" (Instrukcja, 8 grudnia



1941, n. 81: AGP, seria A.3). 81: AGP,
seria A.3, 90-1-2).

Jak wspomniano wyżej, od 1928 r.
św. Josemaría zdawał sobie sprawę,
że duch Opus Dei był skierowany do
ludzi ze wszystkich środowisk. Jego
decyzja, by rozpocząć swoje
apostolstwo od promowania
włączenia do Dzieła Opus Dei z
zobowiązaniem do celibatu,
zakładała zatem od samego początku
zamiar przygotowania momentu, w
którym osoby żonate mogłyby stać
się członkami Opus Dei. Ten moment
nadszedł w latach 1948 i 1949, krótko
po tym, jak Opus Dei otrzymało
pierwszą aprobatę papieską 24
lutego 1947 roku: dwa dokumenty ze
Stolicy Apostolskiej, a następnie
ostateczna aprobata udzielona 16
czerwca 1950 roku, umożliwiły to. W
następnych latach Opus Dei bardzo
się rozwinęło, tak że w 1967 roku
jego założyciel mógł wypowiedzieć
następujące słowa: "Ci, którzy poszli



razem ze mną, biednym
grzesznikiem, drogą Chrystusa:

— to mały procent księży, którzy
wcześniej pracowali w jakimś
świeckim zawodzie czy fachu;

— to duża liczba księży z różnych
diecezji całego świata, którzy w ten
sposób potwierdzają swoje
posłuszeństwo poszczególnym
biskupom, swoją miłość i
skuteczność swej pracy diecezjalnej;
ramiona swe mają zawsze szeroko
otwarte, aby wszystkie dusze
znalazły właściwe miejsce w ich
sercach i jak ja działają pośrodku
ulicy, w świecie i kochają go;

— to wielkie tłumy mężczyzn i kobiet
różnych narodowości, różnych
języków, różnych ras, ludzi, którzy
zarabiają na życie pracą zawodową,
w większości żyjących w związkach
małżeńskich, choć jest też wśród nich
wiele osób stanu wolnego, które
wraz ze swoimi współobywatelami



uczestniczą w ciężkim zadaniu
budowania doczesnego
społeczeństwa sprawiedliwszego
bardziej ludzkiego. Czynią to w
szlachetnej walce z codziennymi
trudnościami, z osobistą —
powtarzam — odpowiedzialnością,
ramię w ramię z innymi ludźmi,
doświadczając sukcesów i porażek,
starając się wypełniać swoje
obowiązki oraz przestrzegać praw
społecznych i
obywatelskich." (Rozmowy, 119).

Podobnych słów można by użyć
dzisiaj, zauważając, że liczba
wiernych Dzieła wzrosła do 89 000
[W Prałaturze jest obecnie około 92
900 osób, z czego około 2 095 to
kapłani, według Rocznika
Papieskiego 2018], z których
większość żyje w małżeństwie.

Należy dodać, że w Opus Dei są nie
tylko celibatariusze i osoby żonate,
ale że te dwie sytuacje są, jeśli chodzi



o konfigurację Opus Dei,
komplementarne. To znaczy, że
przyczyniają się do podkreślenia i
realizacji własnej misji Prałatury:
szerzenia świadomości możliwości
uświęcenia wszystkich
rzeczywistości ziemskich i czynienia
tego od wewnątrz, dążąc do
uświęcenia każdego w stanie, do
którego Bóg go powołał i w którym,
poprzez okoliczności historyczne, go
umieścił. Jest zatem naturalne, że
Opus Dei składa się z ludzi różnych
ras i krajów, mężczyzn i kobiet,
samotnych i żonatych, młodych i
starych, profesjonalistów oddanych
najróżniejszym zadaniom i
zawodom.

Święty Josemaría powtarzał
niezliczoną ilość razy: jedność
powołania; fakt, że w Opus Dei nie
ma kategorii ani stopni członków,
ponieważ dla wszystkich wiernych
Opus Dei, niezależnie od ich pozycji
w społeczeństwie, istnieje ta sama



rzeczywistość duchowa - wezwanie
do uświęcania każdego stanu lub
kondycji - i że wszyscy są w pełni
odpowiedzialni za wkład w misję
własną Prałatury. „W Dziele - mówi
św. Josemaria - nie ma stopni ani
kategorii członków. To, co istnieje, to
jest mnogość jednostkowych sytuacji
osobistych — sytuacji, jakich każdy z
nich doświadcza w świecie. Do tych
osobistych sytuacji przystosowuje się
to samo i jedyne specyficzne
powołanie boskie: wezwanie do
oddania się, do osobistego
poświęcenia się — dobrowolnego i
odpowiedzialnego — wypełnieniu
objawionej Woli Bożej." (Rozmowy,
62).

Innymi słowy: wielka różnorodność
wiernych chrześcijan, którzy
stanowią część Opus Dei, "będąca
odbiciem tego, co istnieje w całym
Ludzie Bożym, przynosi ze sobą
różnorodność sposobów bycia
członkiem Opus Dei; sposobów, które



jednak nie są stopniami większej lub
mniejszej przynależności do Dzieła,
ani nie pociągają za sobą
różnorodności szczególnego
powołania" (Ocáriz, "La vocación al
Opus Dei como vocación en la
Iglesia", w OIG, str. 179). Stąd też
błędem byłoby traktowanie żonatych
wiernych Prałatury jako przybliżenia
do kategorii członkostwa w Opus Dei,
wśród których celibatariusze
stanowiliby doskonałość; podobnie
jak, z innej perspektywy, uznanie
małżeństwa za element definiujący
świeckość. Wszyscy, celibatariusze i
żonaci, są w równym stopniu
członkami Opus Dei i wszyscy są w
pełni świeccy.

Można zatem powiedzieć, że sposób
myślenia i wyrażania się św.
Josemarii "zawsze był zgodny z
podejściem odpowiadającym temu,
co dziś zwykle nazywamy
'eklezjologią komunii': Zawsze mówił
w efekcie o wielości sytuacji, funkcji i



zadań, wszystkich obdarzonych
wewnętrzną godnością, które
właśnie w swojej różnorodności
uzupełniają się wzajemnie,
przyczyniając się do doskonałości, i
do skuteczności apostolskiej,
całości" (Illanes, "Kościół w świecie:
świeckość członków Opus Dei", w
OIG, str. 292). Krótko mówiąc,
"powszechne powołanie do świętości
i apostolstwa, ze wszystkim, co ono
implikuje - uznanie otwartości na tę
samą pełnię życia chrześcijańskiego
we wszystkich ludzkich sytuacjach i
warunkach - jest włączone nawet w
strukturalną konfigurację Opus Dei,
umożliwiając Prałaturze skuteczne
wypełnianie misji głoszenia go i
szerzenia od wewnątrz
najróżniejszych rzeczywistości
doczesnych" (ibidem).

Bibliografia

Ernst Burkhart - Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza



de San Josemaría. Estudio de teología
espiritual, I, Madrid, Rialp, 2010;
Santiago Casas Rabasa, "Las
relaciones escritas de San Josemaría
sobre sus visitas a Francisco Morán
(1934-1938)", SetD, 3 (2009), pp. 371-
411; José Luis Gutiérrez, "El laico y el
celibato apostólico", Ius Canonicum,
26 (1986), s. 209-240; José Luis Illanes,
"Iglesia en el mundo: la secularidad
de los miembros del Opus Dei", w
OIG, s. 289-295; Id, Uświęcenie pracy.
El trabajo en la historia de la
espiritualidad, Madrid, Palabra, 2001
rev. and act.; Mauro Leonardi, Come
Gesù. L'amicizia e il dono del celibato
apostolico, Milano, Ares, 2011;
Fernando Ocáriz, "La vocación al
Opus Dei como vocación en la
Iglesia", w OIG, s. 179-188; Álvaro del
Portillo, "Celibato", w GER, V, kol.
450-454 (zebrane w Álvaro del
Portillo, Rendere amabile la verità.
Raccolta di scritti di Mons. Alvaro del
Portillo, pastorali, teologici,
canonistici, vari, Città del Vaticano,



Libreria Editrice Vaticana, 1995, s.
311-321).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/celibat-milosc-i-misja/
(14-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/celibat-milosc-i-misja/
https://opusdei.org/pl-pl/article/celibat-milosc-i-misja/

	Celibat, miłość i misja

