
opusdei.org

Cechy dobrej
przyjaźni (I)

Artykuł Salvadora Bernala o
tym, jak rozumiał i przeżywał
przyjaźń Josemaría Escrivá de
Balaguer, założyciel Opus Dei.
Pierwotnie opublikowany w
Scripta Theologica (ene-abr
2002, Vol. 34).

05-01-2019

Kiedy napisałem w 1976 Szkic do
biografii Założyciela Opus Dei,
zatytułowałem czwarty rozdział
„Czas przyjaciół”, następujący po
opisaniu okresu założycielskiego w



1928 roku. Chciałem opisać jak
historia początków Opus Dei może
być rozumiana jako historia
przyjaciół jego Założyciela.
Jednocześnie, te strony pełne uczuć
wyrażałyby pewną cechę osobowości
Josemaríi Escrivy de Balaguera: jego
głęboką zdolność do przyjaźni[1].
Odzwierciedlały technikę jaką
wybrałem aby opracować mój tekst,
jak tłumaczyłem we wstępie:
stworzyć sylwetkę opartą na
wydarzeniach i danych
historycznych, bez porządku
chronologicznego; zdarzenia i zapiski
z różnych momentów życia mieszały
się w sposób wolny, aby zaznaczyć w
szybkich pociągnięciach pędzla
cechy Założyciela, które chciałem
przekazać w każdym z rozdziałów.

Chciałem opisać jak historia
początków Opus Dei może być
rozumiana jako historia przyjaciół
jego Założyciela



Wspominałem wówczas, że kiedy
przybył do Madrytu, w 1927 roku,
większa część jego przyjaciół
pozostała w Aragonii i w regionie La
Rioja. Niektóre rodziny, znajome jego
własnej, mieszkały stolicy Hiszpanii.
Po 2 października 1928 te przyjaźnie
– wraz z tymi które tworzyły się przy
okazji jego pracy kapłańskiej, jego
nauczania w Akademii Cicuendez i
korepetycjom, do których udzielania
był zmuszony- były polem w którym
zaowocowało ziarno
chrześcijańskiego powołania do Opus
Dei. Dzień po dniu, bez wytchnienia,
poświęcając swój najlepszy czas
modlitwie, wspierany przez
modlitwy i cierpienie chorych w
szpitalach, Założyciel realizował
swoją misję: z przyjaciółmi, z
przyjaciółmi przyjaciół. Don
Josemaria Escrivá nie ustawał w
proszeniu osób, które spowiadały się
u niego, żeby podawały mu imiona
przyjaciół, którzy mogliby
uczestniczyć w apostolstwie.



Członkowie Opus Dei z tych lat, kiedy
wspominali Boże powołanie, zwykli
byli przypominać przyjaciela, który
przedstawił ich temu który był dla
nich prawdziwym Ojcem.

Nie jest to szczegółem bez znaczenia,
że od pierwszej chwili nie
przyspieszał naturalnego rozwoju
wydarzeń. Na przykład, nigdy nie
przekształcił przyjaźni jedynie w
narzędzie apostolstwa. Bóg posłużył
się jego zdolnością zawierania
przyjaźni, aby przyszli do Dzieła jego
pierwsi członkowie. Ale jednocześnie
jest bardzo wiele imion – także osób
którym towarzyszył w kierownictwie
duchowym, według klasycznej
terminologii – którym nie mówił o
Opus Dei, albo ograniczył się, aby
prosić je aby modliły się za niego i
jego misję apostolską. Przede
wszystkim był przyjacielem swoich
przyjaciół.



Przyjaciele i dobroczyńcy św.
Josemaríi

“Był bardzo radosny i wyrozumiały, i
bardzo prosty, bez ukrytych
przestrzeni, stawał się przyjacielem
wszystkich i wszyscy go kochali. Nie
wiedziałem o nikim kto czułby do
niego osobistą wrogość”, wspomina
dominikanin o. Silvestre Sancho,
który miał z nim bliski kontakt w
latach 40-tych. Miał
jednakświadomość poważnych
przeciwności, którym musiał stawić
czoła właśnie w tym okresie. Być
może chciał podkreślić głęboką
prawdę o tym co Św. Josemaría
Escrivá zapisał w Drodze, 838: „Nie
miej nieprzyjaciół. Miej wyłącznie
przyjaciół. Przyjaciół... po twojej
prawej stronie, którzy wyświadczyli
ci albo chcieli ci wyświadczyć dobro,
i przyjaciół... po twojej lewej stronie,
którzy ci zaszkodzili albo próbowali
zaszkodzić”. Ta myśl, w jego
nadprzyrodzonej podstawie, pojawia



się także w Kuźni 869: „Gdybyś
naprawdę kochał Boga z całego
swojego serca, miłość bliźniego —
która czasami przychodzi ci z takim
trudem — byłaby nieuniknioną
konsekwencją tej wielkiej Miłości. —
I nie czułbyś się niczyim wrogiem ani
nie miałbyś względu na osoby”.

Nie będę się zatrzymywał tutaj na
rzeczywistości historycznej silnej
obmowy i szemrania. Prawie zawsze,
kiedy mam pisać na temat
Założyciela Opus Dei, przychodzi mi
na myśl 17 maja 1992 roku, dzień
jego beatyfikacji przez Ojca Świętego
Jana Pawła II. W związku z moim
zawodem dziennikarza, tego dnia
byłem w Madrycie. Mieszkałem
wówczas w budynku na ulicy Diego
de Leon. O 10 rano tej niedzieli,
śledziłem ceremonię w telewizji,
kilka metrów od kaplicy do której
Josemaría Escrivá wszedł pewnej
nocy w 1942 roku, zwierzając się:
„Panie, jeśli ty nie potrzebujesz



mojego dobrego imienia, to po co mi
ono?”

Były lata powojenne w Hiszpanii.
Kościół odzyskał utraconą wolność.
Dla Założyciela Opus Dei nie były to
czasy zwycięstwa, ale krzyża. W tym
okresie triumfalizmu, był jednym z
niewielu duchownych, których
wypadało obrażać. Używano go jako
szmaty. Bóg pobłogosławił mu
sprzeciwem dobrych, jak można
wywnioskować z dwóch punktów
Kuźni, 803, napisanym w trzeciej
osobie, jakby chodziło o kogoś
innego: „Synu, posłuchaj mnie
uważnie: bądź szczęśliwy, kiedy cię
źle traktują bądź obrażają; kiedy
wielu ludzi powstanie przeciwko
tobie i stanie się modne opluwanie
ciebie, bo jesteś omnium peripsema
— jakby śmieciem dla wszystkich...”.

Widział się jako brud świata, jako
małego robaczka, i nie było dla niego
łatwe przyjąć ciężką Wolę Bożą,



ponieważ miał energiczny charakter,
wyczulony na punkcie wolności i
niesprawiedliwości, i był bardzo
świadomy podstawowej wartości
dobrego imienia wobec ludzi. Kiedy
prałat Escrivá de Balaguer
wspominał tamte wydarzenia, w
Buenos Aires, pewnego popołudnia
1974 roku, dodawał „i kosztowało
mnie to, kosztowało mnie to
ponieważ byłem bardzo pyszny, i
kapały mi łzy…” Faktem jest że
zawierzył się całkowicie w Boże ręce
i odmówił bronienia się.

W Kuźni 1052 zawarta jest modlitwa
Założyciela Opus Dei w tamtych
chwilach duchowego osamotnienia:
„Pewien chrześcijanin mówił do
Pana w chwilach przygnębienia:
“Jezu mój, cóż miałbym ci dać oprócz
swojego honoru, skoro niczego
innego nie mam? Gdybym posiadał
wielki majątek, oddałbym ci Go.
Gdybym miał cnoty, wykorzystałbym
każdą z nich, by Ci służyć. Miałem



jedynie swój honor i oddałem Ci go.
Bądź błogosławiony! To oczywiste, że
jest on bezpieczny w Twoich
rękach!”. Wiele razy pytano mnie o
powód tego niezrozumienia. Nie
potrafiłem jasno odpowiedzieć,
ponieważ nie można wytłumaczyć
faktu że pociski padały na osobę o
tak wielkim sercu. To prawda, ze jego
temperament był żywy i energiczny, i
być może Bóg dozwalał na te
przeciwności aby pomóc mu
panować nad charakterem, jak
można było pośrednio
wywnioskować z Drogi, 20: „Ścierasz
się nieraz z różnymi ludźmi, z ich
charakterami... Nie może być inaczej
— nie jesteś przecież złotą monetą,
która podoba się każdemu. / A
zresztą, jak bez tych starć w
obcowaniu z bliźnimi pozbyłbyś się
ostrych kantów, nierówności i
szorstkości — niedoskonałości i
braków — twojego charakteru, żeby
osiągnąć regularny, oszlifowany i
gładki, choć zdecydowany kształt



miłości, doskonałości?/Gdyby twój
charakter i charakter otaczających
cię osób był miękki i mdły jak beza,
nie mógłbyś się uświęcić”.

Mam wrażenie, że trudności tego
typu wyrastały przede wszystkim w
środowiskach kościelnych. Tak
można wywnioskować z pewnych
wydarzeń – zresztą nie aż tak
licznych- wobec kleryków z
seminarium Św. Franciszka de Paul;
z jego trudnymi relacjami z bliskim
krewnym, archidziekanem Katedry
w Saragossie; z jego pierwszych
kroków jako kapłan w diecezji
Saragossy; z pewnych przesadzonych
komentarzy, które słyszał w kurii w
Madrycie; krytyce w związku z jego
oficjalnym mianowaniem na
kapelana Patronatu Św. Izabeli, lub
poważnymi oskarżeniami, w latach
powojennych w Hiszpanii
(współistniejących z szacunkiem i
prestiżem wśród biskupów i
przełożonych zakonnych, którzy



prosili go, aby głosił rekolekcje dla
kapłanów, alumnów seminariów
duchownych i wspólnot zakonnych
w tylu miejscach). Podobne zjawiska
zaistnieją po latach w pewnych
środowiskach watykańskich, bez
znaczenia dziś, patrząc z
perspektywy papieskich zatwierdzeń
dla Dzieła oraz jego
rozpowszechniania się na wszystkie
kontynenty. Być może był konieczny
ten kontrast mentalności świeckiej –
jaką posiadał Założyciel – z
pozostałościami pewnej epoki
rozumienia Kościoła, obecnie dawno
już przebrzmiałymi.

W każdym razie, dla Josemaríi
Escrivy nie byli to nieprzyjaciele, ale
dobroczyńcy, w związku z czym
modlił się za nich codziennie:[2].

Założyciel Opus Dei miał wielu
przyjaciół

Wielkim hasłem jego życia było
„ukryć się i zniknąć, niech jedynie



Pan Jezus błyszczy”. Poprzez lata,
święty Josemaria zwyciężył w pełni
w jego postanowieniu, aby przejść
niezauważonym. Dopiero po 26
czerwca 1975 roku mogłem zobaczyć
ilość i jakość osób, które kochały i
szanowały go za jego ciszę, nie
wyrażając tego zewnętrznie.
Tymczasem po jego śmierci,
wszędzie ukazywały się artykuły,
komentarze, wspomnienia, które
ukazywały serdeczność wobec
zmarłego przyjaciela i ukazywały
publicznie wdzięczność, której nie
mieli odwagi ukazać wcześniej,
ponieważ prałat Escrivá de Balaguer,
nie pozwalał na to: podziękowanie –
zwykle zaznaczał – należy składać
jedynie Bogu. W rzeczywistości miał
wielu przyjaciół i był wielkim
przyjacielem; i dalej pozostaje
przyjacielem tych, którzy ufnie
zawierzają się jego wstawiennictwu.

W kontaktach z osobami które go
znały i utrzymywały z nim relację,



mimo tego, że były one bardzo różne,
odczuwałem taką samą reakcję. Nie
było nic oprócz ułatwień: tak jakby
dziękowały za możliwość
przekazania na cztery strony świata
swoich osobistych przeżyć, których
nie chcieli zachować jedynie dla nich
samych, ponieważ mogły pomóc
innym duszom w służbie Kościołowi.

Oprócz przeżyć bezpośrednich,
podjęły się chętnie pozostawić na
piśmie osobiste wspomnienia na
temat życia i cnót prałata Escrivy de
Balaguera, z myślą o jego
kanonizacji. Wiele lat później, za ich
wyraźnym pozwoleniem,
opublikowano książkę która zbierała
świadectwa osobistości ze świata
Kościoła (kardynałów, biskupów,
księży, zakonników i zakonnice). Pod
koniec 2001 roku została
przetłumaczona na włoski przez
Edizioni Ares pod znaczącym
tytułem Un santo per amico (Święty
przez przyjaźń)[3].



Powiedzieć o kimś, że ma wielu
przyjaciół, to oczywista pochwała. W
doświadczeniu chrześcijańskim nie
mniej jasne jest to, że łaska Boża
wzmacnia serca dusz świętych: ich
zdolność kochania nie jest
wyczerpana w niewielkim kręgu
osób najbliższych, przyjaciół duszy,
ale jest powiększana w kolejnych
kręgach. W rzeczywistości sama
przyjaźń rośnie wraz z liczbą
przyjaciół, jest ona niezgodna z
małodusznym otoczeniem, zgodnie z
tym, co czytamy w Bruździe, 752:
„Twoje uprzejme postępowanie
wobec innych powinno stawać się
coraz atrakcyjniejsze, zwiększać swój
zasięg i intensywność. Bez tego twoje
apostolstwo wypali się w
zamkniętych, zastałych kręgach”. Aż
do osiągnięcia pełnej solidarności
społecznej, jaką jest przyjaźń lub
miłość społeczna, wymóg braterstwa
ludzkiego i chrześcijańskiego[4].



Na pewnej stronie „Szkicu do
biografii...” podsumowałem
różnorodność osób, które po śmierci
Św. Josemaríi opublikowały artykuły,
komentarze i wspomnienia o
zmarłym przyjacielu: „Zarówno
przyjaciele z dzieciństwa i koledzy z
klasy, nauczyciele i uczniowie.
Dziennikarze i pisarze, tacy jak
Aznar czy Cortés Cavanillas.
Profesorowie i studenci, tacy jak
Rodríguez Casado czy García Hoz.
Artyści tacy jak Jenaro Lázaro oraz
pracownicy tacy jak Gonzalo
Larrocha, chłopak na posługi z
rezydencji DYA na Calle Ferraz, 50.
Księża i duchowni, którzy na
przestrzeni lat świadczyli wybitne
zasługi dla Kościoła: Don Vicente
Blanco, Don Sebastian Cirac, Don José
María García Lahiguera, Don
Casimiro Morcillo, Don Pedro
Cantero, Don José Maria Bueno
Monreal, Don Marcelino Olaechea.
Gdybym napisał dzisiaj tę stronę, być
może dodałbym do także postacie z



Kościoła powszechnego XX wieku,
tacy jak kardynałowie Baggio,
Casariego, Dell'Acqua, Hengsbach,
Höffner, König czy Poletti.

Święty Josemaría podkreślił w
Bruździe 193, że „Ci, którzy spotkali
Chrystusa, nie mogą się zamknąć w
swoim środowisku: smutną rzeczą
byłoby takie zasklepienie! Powinni
otworzyć się jak wachlarz, by dotrzeć
do wszystkich dusz. Każdy powinien
tworzyć — i poszerzać — krąg
przyjaciół, na których będzie
wpływać przez swój prestiż
zawodowy, swoje postępowanie,
swoją przyjaźń, starając się, by to
Chrystus wpływał poprzez ten
prestiż zawodowy, to postępowanie,
tę przyjaźń”.

Z tej perspektywy zdolność do
zawierania przyjaźni rośnie do
niesamowitych rozmiarów, ponieważ
„ludzkie serce ma ogromny
współczynnik rozszerzalności. Kiedy



kocha, rozszerza się w crescendo
uczuć, które przekraczają wszelkie
bariery / Jeśli kochasz Pana, nie
będzie stworzenia, które nie znajdzie
miejsca w twoim sercu”[5].

Idzie się więc do innych ludzi z duszą
otwartą, bez jakichkolwiek
uprzedzeń. Pokorna wielkoduszność
naśladowcy Jezusa przełamuje
bariery i podziały i przekształca
chrześcijanina w skuteczne i trwałe
narzędzie jedności[6].

Inicjatywa w przyjaźni

Chrześcijanin zawsze stara się wyjść
z siebie, zainteresować się innymi:
kim są, co robią, jak myślą. Jest
przekonany, że w stosunku do
otoczenia nie może zadowolić się
biernością czy lękiem[7], zwłaszcza
gdy zauważa, że tak wielu ludzi
cierpi z powodu samotności lub
obojętności. Nie jest trudno
człowiekowi Bożemu podjąć
inicjatywę, zrobić pierwszy krok w



kierunku przyjaźni. Jak przypomina
nam biskup Echevarría, święty
Josemaría Escrivá „nie pozwalał, aby
w swoich działaniach kierowały nim
sympatie i antypatie. Troszczył się o
ludzi, których unikali przyjaciele,
współpracownicy czy rodzina. Miał
cierpliwą troskę wobec osób
osamotnionych przez chorobę,
ponury charakter lub dziwactwa”[8].
Spełnił on postanowienie bliskiej
przyjaźni, które wyznaczył w
Bruździe, 748: „żebym nigdy nie
zaniedbał praktykowania miłości i
nie dopuścił do swego serca
obojętności”.

Szedł w ten sposób za przykładem
życia Chrystusa, prawdziwego Boga i
prawdziwego człowieka, który tak
wiele razy rozważał w swojej
osobistej medytacji, jak widać to w
jego pismach: „Patrzcie, jak w Jego
życiu wszystko jest naturalne. Przez
trzydzieści lat żyje niepostrzeżenie
jako jeden z wielu rzemieślników, w



swojej wiosce znany jest jako syn
cieśli. Również podczas Jego
działalności publicznej nie
dostrzegamy w Nim niczego
szokującego czy ekscentrycznego. Jak
inni ma przyjaciół i w swoim
zachowaniu nie różni się od innych
do tego stopnia, że Judasz musiał
ustalić szczególny znak, by można Go
było rozpoznać: Ten, którego
pocałuję, to On (Mt 26,48)”[9].

Święty Josemaria był wielokrotnie
poruszony ciepłem przyjaźni domu
w Betanii, szlochami Jezusa, który
płacze nad Łazarzem[10], swoim
zmarłym przyjacielem. Poruszony
został przez człowieczeństwo
Chrystusa, „który nigdy nie przestał
być wdzięczny za świadczone mu
przysługi”. Przyciągało go szczęście,
którym oddycha Mistrz, który nie
odrzuca dowodów uczuć
otaczających go ludzi. I z tych lekcji
wyciągał wnioski: „Pan nie miał
suchego serca, miał serce



nieskończonej głębi, któremu potrafił
dziękować, któremu potrafił
miłować”[11]. I ta wielka boska
pedagogika Serca znalazła szerokie
echo w jego nauczaniu. To Serce
Chrystusa kontrastuje z tak wielką
ludzką małością: „Jezus Chrystus,
który przyszedł dla zbawienia
wszystkich ludzi i pragnie włączyć
chrześcijan do swego zbawczego
dzieła, chciał nauczyć swoich
uczniów — ciebie i mnie — miłości
wielkiej i szczerej, szlachetniejszej i
mocniejszej. Winniśmy się kochać
wzajemnie tak, jak Chrystus kocha
każdego z nas. Jedynie wtedy,
naśladując boski przykład —
pomimo naszej osobistej
nieudolności — potrafimy otworzyć
serce dla wszystkich ludzi, kochać w
sposób wyższy, całkowicie
nowy”[12].

Krótko mówiąc, Jezus „Jest
Przyjacielem, najlepszym
Przyjacielem: vos autem dixi amicos -



mówi. Nazywa nas przyjaciółmi i to
On uczynił pierwszy krok - pierwszy
nas umiłował. Nie narzuca jednak
swojej miłości: oferuje ją. Ukazuje ją
w najbardziej oczywistym znaku
przyjaźni: Nikt nie ma większej
miłości od tej, gdy ktoś życie swoje
oddaje za przyjaciół swoich (Jn 15,
13)”[13].

Założyciel Opus Dei do pewnego
stopnia nauczył się w domu
rodziców tej cechy duszy
chrześcijańskiej, która prowadzi do
uprzedzania w gestach wyrażających
uczucie. Przyjaciele z dzieciństwa
przywołują przykład przyjaźń
Josemaríi z ojcem, wyrażoną
zewnętrznie w długich spacerach,
które odbywali razem w Barbastro.
Ta relacja zaufania powstała z
inicjatywy Don José Escrivy, który
zaprosił go do „otwarcia serca i
opowiedzenia mu o swoich obawach,
aby pomóc maluchowi
przezwyciężyć impulsywne wybuchy



rodzącego się charakteru lub
poświęcić gusta i zachcianki. Don
José słuchał go bez pośpiechu i
odpowiadał na pytania ukazujące
dziecięcą ciekawość życia. Syn
cieszył się, widząc, że ojciec jest
dostępny do rozmowy i że jeśli zada
mu pytanie, zawsze będzie
traktowany poważnie”[14].

[1]Muszę przyznać, że napisałem ten
artykuł dzięki przyjaźni. Kiedy
redaktor naczelny Scripta Theologica
poprosił mnie o ten artykuł,
zaproponowałem autora innego
rodzaju. Francisco L. Mateo Seco
odpowiedział mi, żebym spróbował
opowiedzieć, w jaki sposób można
odkryć rozległość umysłu i serca
Założyciela Opus Dei poprzez
różnorodność i intensywność jego
przyjaźni i ludzkich relacji. Zrób co
w twojej mocy - zakończył i prześlij



mi swoją pracę do końca stycznia.
Tak wiele przysług zawdzięczam
redaktorowi tego pisma, że nie
mogłem powiedzieć "nie". Niech
będzie służyć po to, aby w ramach
refleksji nad wielkością codziennego
życia, niektórzy teologowie mogli
wniknąć głęboko w sens przyjaźni w
antropologii chrześcijańskiej w
świetle życia i nauk świętego
Josemaríi Escrivy. Ciekawe może być
również, jeśli weźmie się pod uwagę
wynik mojego pobieżnego
zanurzenia się w indeksie
Katechizmu Kościoła Katolickiego:
nawiasem mówiąc wspomina o
przyjaźni człowieka jako o
doczesnym dobru, na które można
zasłużyć (2010) - wielkim dobru, w
którym wyraża się czystość (2347),
ale w kilkunastu innych miejscach
używa terminu jedynie na
duchowym poziomie przyjaźni z
Bogiem, jest synonimem łaski,
intymności z Panem, obcowania z
Nim, przejaw wdzięczności wobec



człowieka od momentu jego
stworzenia.

[2] Kuźnia, 802.

[3] Tytuł oryginału to: “Un hombre
de Dios. Testimonios sobre el
Fundador del Opus Dei”, Madryt,
Ediciones Palabra, 1994, 447 stron.
Cytuję ją jako Testimonios....

[4] Por. KKK 1939.

[5]Droga Krzyżowa 8,5.

[6] Por. Przyjaciele Boga, 233.

[7] Por. Kuźnia, 880.

[8] J. Echevarría, Wspomnienie o św.
Josemaríi Escrivie, s.122 (wyd.
hiszp.).

[9] Przyjaciele Boga, 121.

[10] Por. Jn 11,35.



[11] J. Echevarría, Wspomnienie o
św. Josemaríi Escrivie, s.106 (wyd.
hiszp.).

[12] Przyjaciele Boga, 225.

[13] To Chrystus przechodzi, 93.

[14] Andrés Vazquez de Prada,
Założyciel Opus Dei, tom I, s.35 (wyd.
hiszp.). Z biegiem lat, założyciel Opus
Dei umieścił w centrum swojej
pedagogiki rodzinnej radę dla
rodziców, aby starali się być
przyjaciółmi swoich dzieci: „Można
doskonale zharmonizować autorytet
rodzicielski, którego potrzeba w
wychowaniu, z uczuciem przyjaźni,
które wymaga ustawienia się na
poziomie właściwym dzieciom.
Dzieci — nawet te, które wydają się
najbardziej zbuntowane i niezależne
— zawsze pragną tego zbliżenia, tego
braterstwa z rodzicami. Klucz
zagadnienia kryje się zwykle w
zaufaniu. Rodzice winni umieć
wychowywać w atmosferze ciepła



rodzinnego, nigdy nie sprawiać
wrażenia nieufności, dać wolność i
nauczyć używać jej z osobistą
odpowiedzialnością. Czasem jest
lepiej pozwolić się oszukać. Zaufanie,
jakim obdarza się dzieci sprawia, że
one same zawstydzą się jego
nadużyciem i poprawią się.
Odwrotnie, jeżeli nie mają wolności,
jeśli widzą, że się im nie ufa, stają się
skłonne stale oszukiwać” (Rozmowy
z prałatem Escrivá, 100).

Ta sama myśl, wyrażona innymi
słowami w To Chrystus przechodzi,
27: „Rodzice są głównymi
wychowawcami swoich dzieci,
zarówno w tym, co ludzkie, jak i w
tym, co nadprzyrodzone, i powinni
czuć się odpowiedzialni za tę misję,
która wymaga od nich
wyrozumiałości, roztropności,
umiejętności nauczania, a przede
wszystkim zdolności kochania oraz
starania się o dawanie dobrego
przykładu. Nie jest właściwą drogą



wychowania narzucanie czegoś siłą,
w sposób autorytatywny. Ideał
rodziców konkretyzuje się raczej w
tym, by stać się przyjaciółmi swoich
dzieci: przyjaciółmi, którym
powierza się swoje troski; z którymi
omawia się problemy; od których
oczekuje się skutecznej i życzliwej
pomocy.

Konieczne jest, by rodzice znajdowali
czas na przebywanie ze swoimi
dziećmi i na rozmawianie z nimi.
Dzieci są najważniejsze: ważniejsze
od interesów, od pracy, od
odpoczynku. W tych rozmowach
należy słuchać ich uważnie, starać
się je zrozumieć, umieć rozpoznać
część prawdy - lub też całą prawdę -
która może być zawarta w
niektórych ich buntach. A
jednocześnie pomóc im
ukierunkować w sposób prawy ich
pragnienia i marzenia, uczyć ich
rozważania spraw i rozumowania;
nie narzucać im konkretnego



zachowania, lecz ukazywać
nadprzyrodzone i ludzkie motywy,
które za nim przemawiają. Jednym
słowem, szanować ich wolność, gdyż
nie ma prawdziwego wychowania
bez osobistej odpowiedzialności, a
odpowiedzialności - bez wolności”.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/cechy-dobrej-przyjazni/
(04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/cechy-dobrej-przyjazni/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cechy-dobrej-przyjazni/

	Cechy dobrej przyjaźni (I)

