
opusdei.org

Cechy dobrej
przyjaźni

Artykuł Salvadora Bernala o
tym, jak rozumiał i przeżywał
przyjaźń Josemaría Escrivá de
Balaguer, założyciel Opus Dei.
Pierwotnie opublikowany w
Scripta Theologica (01-02.2002,
Vol. 34).

05-02-2019

Przyjaciele i dobroczyńcy św.
Josemaríi

Założyciel Opus Dei miał wielu
przyjaciół



Inicjatywa w przyjaźni

Cechy dobrej przyjaźni

Josemaría Escrivá de Balaguer,
bezinteresowny przyjaciel

Serdeczny przyjaciel

Hojny przyjaciel

Delikatny przyjaciel

Lojalny przyjaciel

Wdzięczny przyjaciel

Wyrozumiały przyjaciel

Mężny przyjaciel

Przyjaciele Boga

Kiedy napisałem w 1976 roku Szkic
do biografii Założyciela Opus Dei,
czwarty rozdział, następujący po
opisaniu okresu założycielskiego w
1928 roku, zatytułowałem „Czas
przyjaciół”. Chciałem opisać, jak



historia początków Opus Dei może
być rozumiana jako historia
przyjaciół jego Założyciela.
Jednocześnie te strony pełne uczuć
wyrażałyby pewną cechę osobowości
Josemaríi Escrivy de Balaguer: jego
głęboką zdolność do przyjaźni[1].
Odzwierciedlały technikę, jaką
wybrałem opracowując mój tekst, jak
tłumaczyłem we wstępie: chciałem
ukazać jego sylwetkę na tle
wydarzeń i danych historycznych,
bez porządku chronologicznego;
zdarzenia i zapiski z różnych
momentów życia mieszały się w
sposób wolny, aby zaznaczyć w
szybkich pociągnięciach pędzla
cechy Założyciela, które chciałem
przekazać w każdym z rozdziałów.

Wspominałem wówczas, że kiedy
przybył do Madrytu w 1927 roku,
większość jego przyjaciół pozostała
w Aragonii i w regionie La Rioja.
Niektóre znajome rodziny mieszkały
w stolicy Hiszpanii. Po 2



października 1928 te przyjaźnie –
wraz z tymi, które tworzyły się przy
okazji jego pracy kapłańskiej,
nauczania w Akademii Cicuendez i
korepetycji, do których udzielania
był zmuszony - były polem, na
którym zakiełkowało ziarno
chrześcijańskiego powołania do Opus
Dei. Dzień po dniu, bez wytchnienia,
poświęcając swój najlepszy czas
modlitwie, wspierany przez
modlitwy i cierpienie chorych w
szpitalach, Założyciel realizował
swoją misję wśród przyjaciół i ich
przyjaciół. Don Josemaria Escrivá nie
ustawał w proszeniu osób, które
spowiadały się u niego, żeby
podawały mu imiona przyjaciół,
którzy mogliby uczestniczyć w
apostolstwie. Członkowie Opus Dei z
tych lat, kiedy wspominali Boże
powołanie, zwykli byli przypominać
przyjaciela, który przedstawił ich
temu, który był dla nich
prawdziwym Ojcem.



Nie jest to szczegółem bez znaczenia,
że od pierwszej chwili nie
przyspieszał naturalnego rozwoju
wydarzeń. Na przykład, nigdy nie
przekształcił przyjaźni jedynie w
narzędzie apostolstwa. Bóg posłużył
się jego zdolnością zawierania
przyjaźni, aby przyszli do Dzieła jego
pierwsi członkowie. Ale jednocześnie
jest bardzo wiele osób – także tych,
którym towarzyszył w kierownictwie
duchowym, według klasycznej
terminologii – którym nie mówił o
Opus Dei, albo ograniczał się do
prośby o modlitwę za niego i jego
misję apostolską. Przede wszystkim
był przyjacielem swoich przyjaciół.

Przyjaciele i dobroczyńcy św.
Josemaríi

„Był bardzo radosny i wyrozumiały, i
bardzo prosty, bez ukrytych
przestrzeni, stawał się przyjacielem
wszystkich i wszyscy go kochali. Nie
znałem nikogo, kto czułby do niego



osobistą wrogość”, wspomina
dominikanin o. Silvestre Sancho,
który miał z nim bliski kontakt w
latach 40-tych. Miał jednak
świadomość poważnych
przeciwności, którym musiał stawić
czoła właśnie w tym okresie. Być
może chciał podkreślić głęboką
prawdę o tym, co św. Josemaría
Escrivá zapisał w Drodze „Nie miej
nieprzyjaciół. Miej wyłącznie
przyjaciół. Przyjaciół... po twojej
prawej stronie, którzy wyświadczyli
ci albo chcieli ci wyświadczyć dobro,
i przyjaciół... po twojej lewej stronie,
którzy ci zaszkodzili albo próbowali
zaszkodzić” (Droga, 838). Ta myśl,
ugruntowana w jego
nadprzyrodzonej podstawie, pojawia
się także w Kuźni: „Gdybyś naprawdę
kochał Boga z całego swojego serca,
miłość bliźniego — która czasami
przychodzi ci z takim trudem —
byłaby nieuniknioną konsekwencją
tej wielkiej Miłości. — I nie czułbyś



się niczyim wrogiem ani nie miałbyś
względu na osoby” (Kuźnia, 869).

Nie będę się zatrzymywał tutaj na
rzeczywistości historycznej, którą w
tym czasie stanowiły obmowy i
szemrania. Prawie zawsze, kiedy
mam pisać o Założycielu Opus Dei,
przychodzi mi na myśl niedziela 17
maja 1992 roku, dzień jego
beatyfikacji przez Ojca Świętego Jana
Pawła II. W związku z moim
zawodem dziennikarza, tego dnia
byłem w Madrycie. Mieszkałem
wówczas w budynku na ulicy Diego
de Leon. O 10 rano śledziłem
ceremonię w telewizji, kilka metrów
od kaplicy, do której Josemaría
Escrivá wszedł pewnej nocy w 1942
roku, zwierzając się: „Panie, jeśli ty
nie potrzebujesz mojego dobrego
imienia, to po co mi ono?”

Były lata powojenne w Hiszpanii.
Kościół odzyskał utraconą wolność.
Dla Założyciela Opus Dei nie były to



czasy zwycięstwa, ale krzyża. W tym
okresie triumfalizmu był jednym z
niewielu duchownych, których
wypadało obrażać. Traktowano go
jak szmatę. Bóg pobłogosławił mu
sprzeciwem dobrych, jak można
wywnioskować z dwóch punktów 
Kuźni, spośród których jeden jest
napisany w trzeciej osobie, jakby
chodziło o kogoś innego: „Synu,
posłuchaj mnie uważnie: bądź
szczęśliwy, kiedy cię źle traktują bądź
obrażają; kiedy wielu ludzi
powstanie przeciwko tobie i stanie
się modne opluwanie ciebie, bo jesteś
omnium peripsema — jakby
śmieciem dla wszystkich...” (Kuźnia,
803).

Postrzegał siebie jako brud świata,
jako małego robaczka, a przyjęcie
ciężkiej woli Bożej nie było dla niego
łatwe, ponieważ miał energiczny
charakter, wyczulony na punkcie
wolności i niesprawiedliwości, i był
bardzo świadomy podstawowej



wartości dobrego imienia u ludzi.
Kiedy prałat Escrivá de Balaguer
wspominał tamte wydarzenia w
Buenos Aires pewnego popołudnia
1974 roku, dodawał: „i kosztowało
mnie to, kosztowało mnie to
ponieważ byłem bardzo pyszny, i
kapały mi łzy…” Faktem jest, że
zawierzył się całkowicie w Boże ręce
i odmówił bronienia się.

W Kuźni zawarta jest modlitwa, którą
Założyciel Opus Dei odmawiał w
tamtych chwilach duchowego
osamotnienia: „Pewien chrześcijanin
mówił do Pana w chwilach
przygnębienia: “Jezu mój, cóż
miałbym ci dać oprócz swojego
honoru, skoro niczego innego nie
mam? Gdybym posiadał wielki
majątek, oddałbym ci Go. Gdybym
miał cnoty, wykorzystałbym każdą z
nich, by Ci służyć. Miałem jedynie
swój honor i oddałem Ci go. Bądź
błogosławiony! To oczywiste, że jest
on bezpieczny w Twoich



rękach!” (Kuźnia, 1052). Wiele razy
pytano mnie o powód tego
niezrozumienia. Nie potrafiłem jasno
odpowiedzieć, ponieważ nie można
wytłumaczyć faktu, że pociski padały
na osobę o tak wielkim sercu. To
prawda, ze jego temperament był
żywy i energiczny, i być może Bóg
dozwalał na te przeciwności, aby
pomóc mu panować nad
charakterem, jak można było
pośrednio wywnioskować z Drogi:
„Ścierasz się nieraz z różnymi
ludźmi, z ich charakterami... Nie
może być inaczej — nie jesteś
przecież złotą monetą, która podoba
się każdemu./ A zresztą, jak bez tych
starć w obcowaniu z bliźnimi
pozbyłbyś się ostrych kantów,
nierówności i szorstkości —
niedoskonałości i braków — twojego
charakteru, żeby osiągnąć regularny,
oszlifowany i gładki, choć
zdecydowany kształt miłości,
doskonałości?/ Gdyby twój charakter
i charakter otaczających cię osób był



miękki i mdły jak beza, nie mógłbyś
się uświęcić” (Droga, 20).

Mam wrażenie, że trudności tego
typu wyrastały przede wszystkim w
środowiskach kościelnych. Tak
można wywnioskować z pewnych
wydarzeń – zresztą nie aż tak
licznych: kontaktów z klerykami z
seminarium św. Franciszka de Paul;
trudnych relacji z bliskim krewnym,
archidziekanem Katedry w
Saragossie; z pierwszych kroków jako
kapłana w diecezji Saragossy; z
pewnych przesadzonych
komentarzy, które słyszał w kurii w
Madrycie; z krytyki w związku z jego
oficjalnym mianowaniem na
kapelana Patronatu św. Izabeli lub z
poważnych oskarżeń w latach
powojennych w Hiszpanii
(współistniejących z szacunkiem i
prestiżem wśród biskupów i
przełożonych zakonnych, którzy
prosili go, aby głosił rekolekcje dla
kapłanów, alumnów seminariów



duchownych i wspólnot zakonnych
w tylu miejscach). Podobne zjawiska
zaistnieją po latach w pewnych
środowiskach watykańskich, choć
dziś są one już bez znaczenia,
patrząc z perspektywy papieskich
zatwierdzeń dla Dzieła oraz jego
rozpowszechniania się na wszystkie
kontynenty. Być może był konieczny
ten kontrast mentalności świeckiej –
jaką posiadał Założyciel – z
pozostałościami pewnej epoki
rozumienia Kościoła, obecnie dawno
już przebrzmiałymi. W każdym
razie, dla Josemaríi Escrivy nie byli
to nieprzyjaciele, ale dobroczyńcy, w
związku z czym modlił się za nich
codziennie[2].

Założyciel Opus Dei miał wielu
przyjaciół

Wielkim hasłem jego życia było
„ukryć się i zniknąć, niech jedynie
Pan Jezus błyszczy”. Poprzez lata
święty Josemaria zwyciężył w pełni



w jego postanowieniu, aby przejść
niezauważonym. Dopiero po 26
czerwca 1975 roku mogłem zobaczyć
ilość i jakość osób, które kochały i
szanowały go za jego ciszę, nie
wyrażając tego zewnętrznie.
Tymczasem po jego śmierci,
wszędzie ukazywały się artykuły,
komentarze, wspomnienia, które
ukazywały serdeczność wobec
zmarłego przyjaciela i ukazywały
publicznie wdzięczność, której nie
mieli odwagi ukazać wcześniej,
ponieważ prałat Escrivá de Balaguer,
nie pozwalał na to: podziękowanie –
zwykle zaznaczał – należy składać
jedynie Bogu. W rzeczywistości miał
wielu przyjaciół i był wielkim
przyjacielem; i dalej pozostaje
przyjacielem tych, którzy ufnie
zawierzają się jego wstawiennictwu.

W kontaktach z osobami które go
znały i utrzymywały z nim relację,
mimo tego, że były one bardzo różne,
odczuwałem taką samą reakcję. Nie



było nic oprócz ułatwień: tak jakby
dziękowały za możliwość
przekazania na cztery strony świata
swoich osobistych przeżyć, których
nie chcieli zachować jedynie dla nich
samych, ponieważ mogły pomóc
innym duszom w służbie Kościołowi.

Oprócz przeżyć bezpośrednich,
podjęły się chętnie pozostawić na
piśmie osobiste wspomnienia na
temat życia i cnót prałata Escrivy de
Balaguera, z myślą o jego
kanonizacji. Wiele lat później, za ich
wyraźnym pozwoleniem,
opublikowano książkę która zbierała
świadectwa osobistości ze świata
Kościoła (kardynałów, biskupów,
księży, zakonników i zakonnice). Pod
koniec 2001 roku została
przetłumaczona na włoski przez
Edizioni Ares pod znaczącym
tytułem Un santo per amico (Święty
przez przyjaźń)[3].



Powiedzieć o kimś, że ma wielu
przyjaciół, to oczywista pochwała. W
doświadczeniu chrześcijańskim nie
mniej jasne jest to, że łaska Boża
wzmacnia serca dusz świętych: ich
zdolność kochania nie jest
wyczerpana w niewielkim kręgu
osób najbliższych, przyjaciół duszy,
ale jest powiększana w kolejnych
kręgach. W rzeczywistości sama
przyjaźń rośnie wraz z liczbą
przyjaciół, jest ona niezgodna z
małodusznym otoczeniem, zgodnie z
tym, co czytamy w Bruździe, 752:
„Twoje uprzejme postępowanie
wobec innych powinno stawać się
coraz atrakcyjniejsze, zwiększać swój
zasięg i intensywność. Bez tego twoje
apostolstwo wypali się w
zamkniętych, zastałych kręgach”. Aż
do osiągnięcia pełnej solidarności
społecznej, jaką jest przyjaźń lub
miłość społeczna, wymóg braterstwa
ludzkiego i chrześcijańskiego[4].



Na pewnej stronie „Szkicu do
biografii...” podsumowałem
różnorodność osób, które po śmierci
Św. Josemaríi opublikowały artykuły,
komentarze i wspomnienia o
zmarłym przyjacielu: „Zarówno
przyjaciele z dzieciństwa i koledzy z
klasy, nauczyciele i uczniowie.
Dziennikarze i pisarze, tacy jak
Aznar czy Cortés Cavanillas.
Profesorowie i studenci, tacy jak
Rodríguez Casado czy García Hoz.
Artyści tacy jak Jenaro Lázaro oraz
pracownicy tacy jak Gonzalo
Larrocha, chłopak na posługi z
rezydencji DYA na Calle Ferraz, 50.
Księża i duchowni, którzy na
przestrzeni lat świadczyli wybitne
zasługi dla Kościoła: Don Vicente
Blanco, Don Sebastian Cirac, Don José
María García Lahiguera, Don
Casimiro Morcillo, Don Pedro
Cantero, Don José Maria Bueno
Monreal, Don Marcelino Olaechea.
Gdybym napisał dzisiaj tę stronę, być
może dodałbym także postacie z



Kościoła powszechnego XX wieku,
tacy jak kardynałowie Baggio,
Casariego, Dell'Acqua, Hengsbach,
Höffner, König czy Poletti.

Święty Josemaría podkreślił w
Bruździe 193, że „Ci, którzy spotkali
Chrystusa, nie mogą się zamknąć w
swoim środowisku: smutną rzeczą
byłoby takie zasklepienie! Powinni
otworzyć się jak wachlarz, by dotrzeć
do wszystkich dusz. Każdy powinien
tworzyć — i poszerzać — krąg
przyjaciół, na których będzie
wpływać przez swój prestiż
zawodowy, swoje postępowanie,
swoją przyjaźń, starając się, by to
Chrystus wpływał poprzez ten
prestiż zawodowy, to postępowanie,
tę przyjaźń”.

Z tej perspektywy zdolność do
zawierania przyjaźni rośnie do
niesamowitych rozmiarów, ponieważ
„ludzkie serce ma ogromny
współczynnik rozszerzalności. Kiedy



kocha, rozszerza się w crescendo
uczuć, które przekraczają wszelkie
bariery / Jeśli kochasz Pana, nie
będzie stworzenia, które nie znajdzie
miejsca w twoim sercu”[5].

Idzie się więc do innych ludzi z duszą
otwartą, bez jakichkolwiek
uprzedzeń. Pokorna wielkoduszność
naśladowcy Jezusa przełamuje
bariery i podziały i przekształca
chrześcijanina w skuteczne i trwałe
narzędzie jedności[6].

Inicjatywa w przyjaźni

Chrześcijanin zawsze stara się wyjść
z siebie, zainteresować się innymi:
kim są, co robią, jak myślą. Jest
przekonany, że w stosunku do
otoczenia nie może zadowolić się
biernością czy lękiem[7], zwłaszcza
gdy zauważa, że tak wielu ludzi
cierpi z powodu samotności lub
obojętności. Nie jest trudno
człowiekowi Bożemu podjąć
inicjatywę, zrobić pierwszy krok w



kierunku przyjaźni. Jak przypomina
nam biskup Echevarría, święty
Josemaría Escrivá „nie pozwalał, aby
w swoich działaniach kierowały nim
sympatie i antypatie. Troszczył się o
ludzi, których unikali przyjaciele,
współpracownicy czy rodzina. Miał
cierpliwą troskę wobec osób
osamotnionych przez chorobę,
ponury charakter lub dziwactwa”[8].
Spełnił on postanowienie bliskiej
przyjaźni, które wyznaczył w
Bruździe, 748: „żebym nigdy nie
zaniedbał praktykowania miłości i
nie dopuścił do swego serca
obojętności”.

Szedł w ten sposób za przykładem
życia Chrystusa, prawdziwego Boga i
prawdziwego człowieka, który tak
wiele razy rozważał w swojej
osobistej medytacji, jak widać to w
jego pismach: „Patrzcie, jak w Jego
życiu wszystko jest naturalne. Przez
trzydzieści lat żyje niepostrzeżenie
jako jeden z wielu rzemieślników, w



swojej wiosce znany jest jako syn
cieśli. Również podczas Jego
działalności publicznej nie
dostrzegamy w Nim niczego
szokującego czy ekscentrycznego. Jak
inni ma przyjaciół i w swoim
zachowaniu nie różni się od innych
do tego stopnia, że Judasz musiał
ustalić szczególny znak, by można Go
było rozpoznać: Ten, którego
pocałuję, to On (Mt 26,48)”[9].

Święty Josemaria był wielokrotnie
poruszony ciepłem przyjaźni domu
w Betanii, szlochami Jezusa, który
płacze nad Łazarzem[10], swoim
zmarłym przyjacielem. Poruszony
został przez człowieczeństwo
Chrystusa, „który nigdy nie przestał
być wdzięczny za świadczone mu
przysługi”. Przyciągało go szczęście,
którym oddycha Mistrz, który nie
odrzuca dowodów uczuć
otaczających go ludzi. I z tych lekcji
wyciągał wnioski: „Pan nie miał
suchego serca, miał serce



nieskończonej głębi, którym potrafił
dziękować, któremu potrafił
miłować”[11]. I ta wielka boska
pedagogika Serca znalazła szerokie
echo w jego nauczaniu. To Serce
Chrystusa kontrastuje z tak wielką
ludzką małością: „Jezus Chrystus,
który przyszedł dla zbawienia
wszystkich ludzi i pragnie włączyć
chrześcijan do swego zbawczego
dzieła, chciał nauczyć swoich
uczniów — ciebie i mnie — miłości
wielkiej i szczerej, szlachetniejszej i
mocniejszej. Winniśmy się kochać
wzajemnie tak, jak Chrystus kocha
każdego z nas. Jedynie wtedy,
naśladując boski przykład —
pomimo naszej osobistej
nieudolności — potrafimy otworzyć
serce dla wszystkich ludzi, kochać w
sposób wyższy, całkowicie
nowy”[12].

Krótko mówiąc, Jezus „Jest
Przyjacielem, najlepszym
Przyjacielem: vos autem dixi amicos -



mówi. Nazywa nas przyjaciółmi i to
On uczynił pierwszy krok - pierwszy
nas umiłował. Nie narzuca jednak
swojej miłości: oferuje ją. Ukazuje ją
w najbardziej oczywistym znaku
przyjaźni: Nikt nie ma większej
miłości od tej, gdy ktoś życie swoje
oddaje za przyjaciół swoich (Jn 15,
13)”[13].

Założyciel Opus Dei do pewnego
stopnia nauczył się w domu
rodziców tej cechy duszy
chrześcijańskiej, która prowadzi do
uprzedzania w gestach wyrażających
uczucie. Przyjaciele z dzieciństwa
przywołują przykład przyjaźni
Josemaríi z ojcem, wyrażoną
zewnętrznie w długich spacerach,
które odbywali razem w Barbastro.
Ta relacja zaufania powstała z
inicjatywy Don José Escrivy, który
zaprosił go do „otwarcia serca i
opowiedzenia mu o swoich obawach,
aby pomóc maluchowi
przezwyciężyć impulsywne wybuchy



rodzącego się charakteru lub
poświęcić gusta i zachcianki. Don
José słuchał go bez pośpiechu i
odpowiadał na pytania ukazujące
dziecięcą ciekawość życia. Syn
cieszył się, widząc, że ojciec jest
dostępny do rozmowy i że jeśli zada
mu pytanie, zawsze będzie
traktowany poważnie”[14].

Cechy dobrej przyjaźni

W mojej osobistej pamięci o prałacie
Escrivá de Balaguer i w tak wielu
książkach o jego życiu i naukach
znalazłem te cechy dobrej przyjaźni,
które tworzą jeden z najbogatszych
aspektów jego osobowości ludzkiej i
apostolskiej. Zgrupowałem je pod
nagłówkami, które nie
odzwierciedlają ścisłego porządku
ważności. Nie jest mi łatwo - również
w tym momencie - odróżnić, czy
mamy do czynienia z obliczem jego
charakteru, czy z owocem łaski



Bożej, która działa w sposób
pozornie naturalny.

Aspekt ludzki i boski łączą się
harmonijnie w życiu Założyciela
Opus Dei, drodze do świętości pośród
świata. Nadchodzi czas, kiedy święty
Josemaria stwierdza, że nie wie, jak
odróżnić modlitwę od pracy. Coś
podobnego można dostrzec w jego
relacjach z innymi: „W
chrześcijaninie, w dziecku Bożym,
przyjaźń i miłość stanowią jedno:
boskie światło, które daje ciepło”[15].
I tu znajduje się najważniejsze
apostolstwo wiernych Opus Dei: to,
które „czyni każdy członek
świadectwem swego życia i swego
słowa, w codziennym obcowaniu ze
swoimi przyjaciółmi i towarzyszami
pracy zawodowej. Któż może
zmierzyć nadprzyrodzoną
skuteczność tego milczącego i
skromnego apostolstwa? Nie można
wycenić pomocy, jaką daje przykład
wiernego i szczerego przyjaciela,



bądź wpływ dobrej matki w
rodzinie”[16].

Wspomina Javier Echevarría: „Nasz
Pan obdarzył go bardzo szczególną
zdolnością komunikacji: dzięki temu
darowi z nieba był on łatwo
zrozumiały dla ludzi różnych kultur,
formacji, ras, narodów. W tym sensie
nie brakuje dowodów na to, że
posiadał dar zgłębiania serc,
ponieważ jego rady były tak
dokładnie dostosowane do potrzeb i
warunków danej duszy, że nie można
było ich uznać za zwykły przypadek.
Wielu zainteresowanych ludzi lub
ich przyjaciół świadczy o tym, że
znaleźli najgłębsze lekarstwo i
zrozumienie dla własnej sytuacji,
albo też czuły zachętę w obliczu
swoich obaw, zawsze było to
podparte nadprzyrodzoną i ludzką
sympatią księdza Escrivy de
Balaguer. Działo się to nawet bez
ukazania mu wnętrza duszy, a
czasami nawet bez obecności”[17].



Josemaría Escrivá de Balaguer,
bezinteresowny przyjaciel

Prawdziwa przyjaźń nie opiera się
na wymianie, choć z pewnością
wiąże się z przekazywaniem uczuć,
smutków, radości, hobby, przysług,
pomocy. Dlatego bogaci wydają się
mieć wielu przyjaciół[18], a od
biednych odwracają się nawet
przyjaciele[19]. Ale, ściśle mówiąc,
prawdziwy przyjaciel czyni
własnymi zmartwienia, marzenia czy
tęsknoty drugiego. Nie myśli o sobie.
Jego brak zainteresowania samym
sobą przekłada się paradoksalnie na
prawdziwe zainteresowanie tymi,
którzy znajdują się obok niego,
gotowy aby dzielić się wszystkim z
radością, nawet współcierpiąc w
bólu, nie oczekując niczego w
zamian: „Gdy kocha się naprawdę –
mówił prałat Escrivá w 1954 r. –
wówczas wszystko oddaje się z
radością, bez wyliczania i bez
oczekiwania na wdzięczność. Duszy



wystarczy, że może się wyniszczać z
rozkoszą! Nie zastanawia się, czy już
dużo zrobiła lub ile ją to kosztowało.
W obcowaniu z Bogiem nie zważa się
na trudności, ponieważ - tak jak w
miłości pomiędzy ludźmi -nie ma
takich przeszkód ani
niedoskonałości, które
uniemożliwiłyby rozmowę z
ukochaną osobą”[20].

Od dzieciństwa, mieszkając w domu
w Barbastro, Josemaría był
normalnym, otwartym, przyjaznym
chłopcem. Podzielał zainteresowania
i nadzieje swoich rówieśników, ich
gry i zabawy. Nawiązał głębokie
przyjaźnie, spotkał przyjaciół którzy
go nie zapomnieli, tak jak on ich nie
zapomniał. Biskup Javier Echevarría
zwraca uwagę, że „wspominając
czasy dzieciństwa i lata wczesnej
młodości mówił, że właśnie wtedy
wyryła się w jego duszy wielka
potrzeba zajmowania się innymi i
okazywania im szczerej miłości –



takiej, jaką widział u swoich
rodziców. Przypomniał sobie uwagę,
którą często powtarzała mu María
Dolores: „Josemarío, będziesz dużo
cierpiał w życiu, ponieważ w to co
robisz wkładasz całe serce”.
Zapewniam, że to matczyne
przeczucie spełniło się”[21].

Josemaría Escrivá wiedział, jak
kochać. Interesował się wszystkim,
szczególnie w odniesieniu do
najbliższych mu osób. Nie zapominał
o ludziach, których nie widział od
dawna. Pamiętał o nich, ponieważ
ich kochał. Jego wyjątkowa pamięć
była owocem jego wielkiego serca,
jego zdolności do prawdziwego
zainteresowania się innymi: w co
wielkie - życiem duszy i
najdrobniejszymi szczegółami życia
codziennego. Serdeczność nie
pozostaje na poziomie zasad czy
abstrakcji: w Św. Josemaríi
kiełkowała ona w sposób silny i
czuły, pełna intuicji i szybkości.



Álvaro del Portillo - niewątpliwie
ważny świadek życia Założyciela
Opus Dei - wielokrotnie opowiadał,
jak bardzo był pod wrażeniem
smutku Ojca z powodu śmierci
drogich przyjaciół: „Był niezwykle
nadprzyrodzony, a z tego właśnie
powodu był również bardzo ludzki:
kochał swoich przyjaciół całym
sercem”. I mówił o tym, co
wydarzyło się w Madrycie w czasie
hiszpańskiej wojny domowej. Od 18
lipca 1936 r. musiał przenosić się z
jednej kryjówki do drugiej, ponieważ
jego życie było zagrożone
prześladowaniami religijnymi. Od
pewnego momentu Don Josemaría i
Álvaro dzielą schronienie. Pewnego
dnia, założyciel musiał chodzić przez
kilka godzin ulicami stolicy i
dowiedział się o śmierci swoich
dwóch przyjaciół. Álvaro nigdy nie
zapomniał o ogromnym smutku, z
jakim odniósł się do zabójstwa Don
Lino Vea Murguía, oraz o szczegółach
dotyczących męczeństwa Don Pedro



Povedy, założyciela Instytucji
Terezjańskiej[22].

Bezinteresowność jest szczepionką
przeciwko egoizmowi, próżności,
egocentrycznej nieśmiałości,
zazdrości, porównaniom,
podejrzliwości[23]. I pomaga
przezwyciężyć momenty
zniechęcenia w obliczu
ewentualnego braku odpowiedzi, bo
przecież są przyjaciele, którzy są
nimi tylko z nazwy[24]. Nie brakowało
mu w życiu rozczarowań, jak
powiedziałby w liście z 1971 roku,
cytowanym przez Vázqueza de Pradę
(tom I, s. 87): „Dlaczego tak się dzieje,
że poza wszystkimi moimi nędzami,
zwykle jestem bardziej przyjacielem
moich przyjaciół niż oni moimi
przyjaciółmi? Na pewno dobrze mi
zrobi, jeśli zaakceptuję -fiat!- to
rozczarowanie”. Doświadczenie to
wydaje się być również
odzwierciedlone w Drodze, 363:
„Jesteś rozczarowany. —



Przychodzisz przygnębiony. Właśnie
otrzymałeś dobrą nauczkę od ludzi!
— Epatowali życzliwością, gdy
sądzili, że ich nie potrzebujesz. Już
samo prawdopodobieństwo, że
mieliby cię wesprzeć finansowo —
tych kilka nędznych groszy! —
zamieniło ich przyjaźń w
obojętność./— Ufaj wyłącznie Bogu i
tym, którzy — ze względu na Niego
— są z tobą zjednoczeni”.

Ale mijające zniechęcenie nie
pozostawia jednak śladu żalu,
ponieważ „prawdziwa miłość nie
prowadzi ani listy “niezbędnych”
usług, które stale wyświadcza, ani
listy afrontów, doznawanych od
innych: omnia suffert — wszystko
znosi”[25].

Serdeczny przyjaciel

Jak pisałem na początku, w „Szkicu
do biografii...” udało mi się zebrać w
opowieściach i żywych
wspomnieniach nieskończone



szczegóły jego charakteru, jego
sposobu bycia i zachowania, co
pozwoliło mi zbliżyć się do zadania,
które wydawało mi się żmudne:
przekazać tym, którzy nie mieli
okazji poznać go osobiście, ludzkie i
duchowe ciepło - wielkie serce -
Josemaríi Escrivá de Balaguer.

Świadectwa były zgodne jeśli chodzi
o zwrócenie uwagi na jego radość,
serdeczność, nawet gdy musiał
upomnieć te osoby. Błysk jego
spojrzenia, serdeczny wyraz jego
oczu, życzliwa troska widoczna na
jego twarzy, łatwość do uśmiechu,
czuła ekspresja jego gestów, jego
otwarte ramiona pozostały wyryte w
ich duszach. Nie mogę się oprzeć, aby
przywołać wyrazisty komentarza
mnichów ze zgromadzenia św.
Hieronima z Parral (Segovia) na
początku lat 40. ubiegłego wieku,
kiedy przybył tam Don Josemaría:
„Tu przychodzi kapłan, który zawsze
jest w dobrym nastroju”.



Kiedy 8 września 1960 r. w
akademiku Aralar w Pampelunie
poznałem Księdza Escrivę de
Balaguer, nie wyobrażałem sobie, że
ma on taką bliskość, taką zdolność do
nawiązywania dobrych relacji. Ale
jego naturalna łatwość zrozumienia,
szybkość reakcji, sympatia nie miały
nic wspólnego z pustą pozą.
Wszystko wydawało mi się proste,
spontaniczne, prawdziwe.

Wtedy nie wiedziałem, że zawsze tak
było. Álvaro del Portillo podkreśla
prostotę, z jaką, ubrany w sutannę,
traktował swoich kolegów z grupy
studenckiej na wydziale prawa w
Saragossie w latach dwudziestych:
„Czasami, gdy wychodził z
wykładów, koledzy zapraszali go na
lampkę aperitifu do lokalu
uczęszczanego przez studentów. Był
to bar Abdón przy Paseo de la
Independencia, obok Plaza de la
Constitución. Niekiedy Josemaría
przyjmował zaproszenie i w ten tak



bardzo naturalny sposób
podtrzymywał przyjaźń. Jego
zachowanie było zarazem tak
kapłańskie, a jednocześnie tak po
prostu ludzkie, że kiedy już został
wyświęcony na kapłana, wielu jego
kolegów wybrało go na swojego
stałego spowiednika”[26]. I
oczywiście wiedział, jak wyrażać
odmienne zdanie, gdy było to
konieczne, nie czyniąc tego w sposób
nieprzyjemny[27].

Escrivá de Balaguer wyróżniał się
swoją wielką serdecznością, swoim
sposobem - przyjaznym i szczerym -
mówienia o tym co boskie i o tym co
ludzkie. U jego boku łatwo było
poczuć się rozumianym, otulonym,
porwanym przez Bożą miłość. Jego
serce przepełnione było miłością: ku
Bogu, ku ludziom, ku światu. I
pragnął, aby życie ludzi wokół niego
przepełniało się: „Brak serca jest
wielkim nieszczęściem. Ci, którzy
nigdy nie nauczyli się czule kochać,



są bardzo nieszczęśliwi. Jako
chrześcijanie jesteśmy zakochani w
Miłości. Pan nie chce, byśmy byli
oschli, oziębli jak bezduszna materia.
Chce, byśmy byli przepojeni Jego
miłością!”[28].

Być może właśnie stąd wywodzi się
jego łatwość odkrywania i
podkreślania pozytywów w
wydarzeniach i w ludziach[29],
wychodząc ponad pesymizm,
niepowodzenia i kalumnie. Daleki od
umniejszania czyjejkolwiek wartości
czy honoru, dokładał do wszystkiego
serdeczność, radosną afirmację
otwartych ramion Chrystusa na
krzyżu.

Lubił powtarzać argument używany
przez św. Tomasza z Akwinu: „W
każdym człowieku - pisze św. Tomasz
z Akwinu - można znaleźć coś, czym
nas przewyższa, w myśl słów
Apostoła "w pokorze oceniając jedni
drugich za wyżej stojących od



siebie” (Flp 2, 3). Zgodnie z tym
poleceniem, wszyscy ludzie winni
uprzedzać się wzajemnie we czci”[30].
Prałat Escrivá komentował te słowa:
„Pokora jest cnotą pozwalającą
odkryć, iż okazywanie szacunku
osobie - jej godności, jej działaniu w
dobrej wierze, jej intymności - to nie
zewnętrzne konwenanse, lecz
podstawowe przejawy miłości i
sprawiedliwości”[31].

Jego relacje z innymi były pełne
finezji, politesse - francuskiego
określenia, które często stosował -
uwagi tych, którzy się szczerze
kochają. To ludzkie doświadczenie
zastosował w relacjach dusz z
Bogiem, aby zwrócić uwagę na brak
delikatności, który przejawia się w
nie przywiązywaniu wagi do
drobnych szczegółów, które
utrudniają pełnię miłości. Widać
było w tym siłę tego, który
doświadczyli tego wcześniej w
swoich relacjach wobec innych: „gdy



idziemy ulicą i na skrzyżowaniu
mijając się z innymi przechodniami,
ktoś na nas wpadnie lub lekko
potrąci, z pewnością nie zwrócimy
na to nawet najmniejszej uwagi, ale
jeżeli tym, kto nas potrącił, będzie
nasz przyjaciel, i potraktuje nas z
obojętnością lub lekceważeniem,
natychmiast zrodzi się w naszej
duszy uczucie bólu. Tę rzeczywistość
należy przełożyć na naszą relację do
Pana”[32].

Hojny przyjaciel

Mógłbym nadać temu
podrozdziałowi tytuł z innym
przymiotnikiem - ofiarny, pomocny,
wielkoduszny - ale wolałem prostotę
hojności, która w pewien sposób
podkreśla osobisty charakter
przyjaźni: „twarzą w twarz, od serca
do serca”[33]. Oczywiście, nie
wyklucza to ewangelicznej pełni,
która prowadzi do oddania życia za
przyjaciela: nikt nie ma większej



miłości niż ta[34], wcielona w Tym,
który nazwał nas przyjaciółmi[35]. Ale
lepiej opisuje zwyczajną sytuację
tego, kto myśli o tym, czego
naprawdę potrzebuje przyjaciel,
niezależnie od potrzebnego wysiłku,
rezygnując z tego co własne, w
duchu ofiary[36]. Jak czytamy w
Piśmie Świętym, „ten, kto z miłości
do przyjaciela ponosi szkodę, jest
człowiekiem sprawiedliwym”[37].

Według orędzia Założyciela Opus Dei,
droga umartwień prowadzi przez
uświęcenie własnej duszy bez
umartwiania innych; co więcej,
uprzyjemnia im drogę do świętości
pośród świata: „Pokuta to
traktowanie zawsze z największą
miłością innych ludzi, szczególnie
tych najbliższych; to okazywanie z
największą delikatnością troski
cierpiącym, chorym, upośledzonym.
To cierpliwe odpowiadanie ludziom
uciążliwym lub przychodzącym nie
w porę. To zmienianie lub



odkładanie naszych planów, kiedy
wymagają tego okoliczności, a nade
wszystko dobre — i uzasadnione
interesy innych”[38].

Josemaría Escrivá de Balaguer
pozostawił wyjątkowe strony na
temat ludzkiego i boskiego znaczenia
ducha służby, nie zawsze
rozumianego we współczesnej
kulturze, zbudowanej na hipertrofii
jednostki, która niechcący ukrywa
istotne aspekty stanu i godności
osoby. W każdym razie przyjaźń - tak
jak rodzina czy praca zespołowa -
rozwija się w oparciu o konkretną
pomoc z radością, nawet w sposób
niezauważalny przez osobę
zainteresowaną[39].

Przyjaciele pomagają sobie
nawzajem bezinteresownie, z
prostotą intencji, bez szczególnych
przyjaźni, z poczuciem
sprawiedliwości, które wyklucza
uprzywilejowane traktowanie lub



nieuprawnione przekazywanie
informacji. Ale przysługi są
wykonywane. Tak właśnie
zachowywał się Święty
Josemaria.Istnieje, na przykład, wiele
listów, które odzwierciedlają kroki i
drobne zlecenia, których
podejmował się w Madrycie, pod
koniec lat dwudziestych i
trzydziestych, do przyjaciół z
Saragossy lub do księży, z którymi
zetknął się w rezydencji na ulicy
Larra: od odebrania sutanny lub
zarezerwowania pokoju w
rezydencji, do kupienia kilku lekkich
kamieni do zapalniczki. Starał się
wykonywać te przysługi
natychmiast, bez zbędnego
zwlekania[40]. Świadczył te
przysługi każdemu z uśmiechem na
ustach - nawet w momentach
cierpienia -bez zastrzeżeń[41].

Delikatny przyjaciel



Przyjaźń zaczyna się od pierwszego
spotkania, następnie jest rozwijana
poprzez częstsze lub rzadsze
kontakty, w których każdy z nas daje
z siebie to, co najlepsze. Prawdziwy
przyjaciel wie, jak sprawić, by
znaleźć czas - dobro rzadkie w
bogatym i wypełnionym życiu
Josemaríi Escrivá de Balaguer - by
przebywać z innymi. Przyjaźń rośnie
poprzez wspólne przedsięwzięcia i
zainteresowania, podczas świąt i w
czasie wolnym, w trudnych
momentach. Św. Josemaría nie mógł
uczestniczyć we wszystkich
wydarzeniach i nadrabiał swoją
nieobecność płomiennymi słowami,
które pozostawiały na zawsze miłą
pamiątkę. Wiedział też, jak tracić
czas, by rozweselić życie swoich
przyjaciół. Na przykład Álvaro del
Portillo słyszał, jak św. Josemaria
wspominał, że kiedy był klerykiem w
Saragossie, był bliskim przyjacielem
wicerektora seminarium Św. Karola,
Don Antonio Moreno. Założyciel



opisywał to następującymi słowami:
„Z powodu przyjaźni, a raczej z
miłości – ja w ogóle tego nie lubiłem
– czasami schodziłem do jego pokoju
i zgadzałem się zagrać z nim domino.
Pamiętam, że musiał dać mi wygrać,
bo jeśli nie, to nie był zadowolony i
nawet się martwił. Dla mnie,
pragnącego uczyć się od kapłanów,
którzy oddali swoje życie dla Pana,
były to bardzo przyjemne chwile,
ponieważ ksiądz ten wykazał się
dużą dozą ducha kapłańskiego,
dużym doświadczeniem
duszpasterskim i był bardzo ludzki.
Opowiadał mi bardzo obrazowe
historyjki, z wielkim zmysłem
nadprzyrodzonym i pedagogicznym,
które robiły mi ogromne dobro”[42].

Aby opisać jego poświęcenie,
wystarczy przywołać zapał, jaki
wkładał w latach trzydziestych,
organizując i uczestnicząc w
odwiedzinach w szpitalach w
Madrycie. José Manuel Doménech,



wówczas młody student,
podsumował to dobrze w
odniesieniu do Patronatu św.
Elżbiety: podkreślał „jak hojnie
spędza swój czas z nami - grupą
studentów, którzy opiekują się
chorymi - a także z samymi
chorymi”.

Antonio Rodilla, wieloletni wikariusz
generalny diecezji Walencji, rektor
Archidiecezjalnego Seminarium
Duchownego i dyrektor Domu
Studenckiego San Juan de Ribera w
Burjasot, ze swojej strony,
przedstawił szeroki obraz dobroci i
łagodności, jaką Josemaría Escrivá
miał wobec niego i jego rodziny: od
pociechy w bardzo bolesnych,
rodzinnych trudnościach, aż po
osobistą obecność na pogrzebie jego
matki.

Nie wiem, czy ktokolwiek miał
cierpliwość - o której wspomniałem
w Szkicu... - aby obliczyć ilość godzin



spędzonych zapraszając wielu
przyjaciół na wspólne posiłki -
zdanie pochodzi z Drogi, 974 –
„odwieczna gościnność Patriarchów,
ożywiona ciepłem braterstwa
Betanii!”.

Wiem jednak, że włożono ogromny
wysiłek aby zrekonstruować jego
korespondencję. Napisał tysiące
listów, przedłużenie na odległość
głęboko odczuwanej przyjaźni. Nie
przestał pisać nawet w latach
hiszpańskiej wojny domowej,
omijając cenzurę pocztową poprzez
twórczą wyobraźnię. Wiele osób
pozostawiło świadectwo swojej
wdzięczności, gdy na frontach,
pozostawieni w samotności,
otrzymywało wiadomości od
Założyciela, który zachęcał ich do
kontynuowania innej walki: ich
walki wewnętrznej, pracy
umysłowej, gorliwości apostolskiej,
troski o innych, odbudowywania
życia, aby kontynuowali



chrześcijański zasiewu pokoju, kiedy
konflikt się zakończy. Marzę o dniu,
w którym najlepsze z tych listów
będą gotowe do druku: pomoże to
głębiej zrozumieć osobowość
Josemaríi Escrivy de Balaguer.

Lojalny przyjaciel

W tym przypadku nie chodzi o banał,
ale głęboką prawdę.Być może
zbędny: jak można być przyjacielem,
nie będąc wiernym, lojalnym? Ksiądz
Escrivá de Balaguer tęsknił za
lojalnością, również dla Kościoła, w
niełatwych czasach po Soborze
Watykańskim II. Do tego czasu
wiedzieliśmy, że jego ulubioną cnotą
ludzką była szczerość. Ale, w
ostatnich latach jego życia, jak refren
wywyższał lojalność: jak można być
wiernym Bogu, jeśli nie
posmakowało się rozkoszy ludzkiej
lojalności, wierności innym? Aby
bowiem „ten nasz świat szedł nurtem
chrześcijańskim — jedynym, którym



iść warto — musimy żyć w lojalnej
przyjaźni z ludźmi, której
fundamentem jest uprzednia lojalna
przyjaźń z Bogiem”[43].

Bez wątpienia wierny przyjaciel jest
skarbem, z którym nic nie jest
porównywalne[44]. Ufamy
przyjacielowi, aby otworzyć przed
nim nasze serce i szukać rady na
rozdrożach życia. Czasami wystarczy
nam po prostu porozmawiać,
powiedzieć, co przeżyliśmy, wyrazić
smutki i troski[45]. Ale prawdziwy
przyjaciel pomaga również poprzez
swoje rady[46], „wpływem, jaki daje
zażyłość”[47]: ukierunkowuje
niepokoje, otwiera horyzonty, czyni
życie słodkim[48].

Ta głęboka rzeczywistość
przekształca się, nie tracąc swojej
ludzkiej właściwości, w specyficzny
kanał apostolski, zgodnie z duchem
Opus Dei, do tego stopnia, że
Założyciel włączył go bezpośrednio



do Statutów Prałatury (n. 117):
wierni Opus Dei „suum personalem
apostolatum exercent praesertim
inter pares, ope praecipue amicitiae et
mutuae fiduciae” (swoje osobiste
apostolstwo czynią przede wszystkim
wśród osób równych sobie, siłą
głębokiej przyjaźni i wzajemnego
zaufania); tekst dodaje wkrótce
potem, z celowym powtórzeniem, po
zacytowaniu znamiennego
fragmentu z Ewangelii wg św. Jana
15,15: „peculiare igitur Praelaturae
fidelium apostolatus medium est
amicitia et assidua cum
collaboratoribus consuetudo” (a więc
specyficznym środkiem apostolstwa
wiernych Prałatury jest przyjaźń i
nieustające obcowanie ze
współpracownikami). Fragment
Drogi, 973, zawsze posiadał
charakter paradygmatyczny: „Słowa
w porę wyszeptane do ucha
przyjacielowi, który się chwieje;
ukierunkowująca rozmowa, którą
odpowiednio potrafiłeś



sprowokować; fachowa rada, która
umożliwia mu udoskonalenie jego
pracy akademickiej; i ta dyskretna
niedyskrecja, otwierająca
niespodziewane horyzonty dla jego
gorliwości... To wszystko stanowi
“apostolstwo zaufania””.

Święty Josemaría był człowiekiem
Boga, który przyciągał do niego
swoich przyjaciół. Bardzo lubił
zajmować się starymi przyjaciółmi i
opowiadać im osobiste rzeczy;
prowadził ich ku życiu
wewnętrznemu, przekonany, że to
jest to, co Chrystus robi z ludźmi:
jeszcze jeden powód, aby poznać i
zgłębiać Najświętsze
Człowieczeństwo Pana.

Ponadto lojalny przyjaciel nie
zawodzi, gdy nadejdą trudne
momenty[49], czas choroby, bólu lub
zawodowej porażki. Przewiduje,
wychodzi na spotkanie, tak jak
zmartwychwstały Chrystus szukał



uczniów Emaus[50]. Robiąc
wszystko, aby nigdy nie zostawić
przyjaciela samego w
niesprzyjających okolicznościach,
nawet z narażeniem na przykre
konsekwencje[51]: oprócz modlitwy,
trzeba zrobić „dla niego to, co
chciałbyś, aby w podobnych
okolicznościach uczyniono dla ciebie.
Bez upokarzania go trzeba mu
pomagać w taki sposób, aby to, co
wydaje mu się trudne, stało się dla
niego łatwe”[52].

Szczególnie źle dzieje się w życiu,
kiedy ktoś pada ofiarą oszczerstwa.
Josemaría Escrivá, który odczuł je we
własnej skórze od bardzo młodego
wieku, nigdy nie zostawił w
potrzebie żadnego przyjaciela.
Biskup Javier Echevarría był w stanie
przekonać się o tym w ciągu
dwudziestu pięciu lat mieszkania
przy nim w Rzymie: „Nigdy nie
powstrzymywał się od uścisku dłoni
wobec tych, których znał, jeśli byli



oni zaangażowani w nieprzyjemne
sytuacje, związane z oszczerstwami
lub nieporozumieniami. Pamiętam
przypadek kilku hierarchów,
zniesławionych i porzuconych przez
swoich towarzyszy i tych, którzy im
służyli, którzy znaleźli wsparcie
księdza Escrivy de Balaguer, który
nie ukrywał swojego związku z tymi
ludźmi, również przed tymi, którzy
powodowali pustkę wokół
niech”[53].

Wiele osób, wśród nich Bp Juan
Hervas, założyciel Cursillos de
Cristiandad[54], pozostawił
świadectwo wsparcia jakie
otrzymały od świętego Josemaríi, gdy
pojawiły się nieporozumienia i
oskarżenia przeciwko niemu i jego
dziełu apostolskiemu. Escrivá nie
ograniczył się do oferowania
pociechy swoim słowem, co nie
byłoby mało. Oprócz tego
podejmował odpowiednie działania i
docierał do korzeni problemów i



rozwiązań: „Tylko Bóg wie -
przyznaje biskup Hervas - w jakim
stopniu był w stanie przyczynić się
do oczyszczenia dróg
Opatrzności”[55].

Tym bardziej, wierny przyjaciel od
razu odrzuca jakiekolwiek
oszczerstwo lub przesadę: „Nie
pozwól nigdy, żeby na drodze
przyjaźni wyrosły chwasty: bądź
lojalny”[56]. I w innym miejscu:
„Unikaj zawsze narzekania, krytyki,
obmowy... Unikaj za wszelką cenę
wszystkiego, co może wprowadzić
niezgodę między braci”[57]. W ten
sposób lojalność czyni przyjaźń
niezniszczalną.

Wdzięczny przyjaciel

Gdzie indziej już opisałem, że
podczas mojego ostatniego spotkania
z prałatem Escrivá de Balaguer, 26
maja 1975 roku, doświadczyłem jego
ducha wdzięczności. Było to na
lotnisku Barajas w Madrycie, podczas



powrotu z Torreciudad, Barbastro i
Saragossy. Byłem wtedy na jednym z
parkingów zewnętrznych i Św.
Josemaria przyjechał w samochodzie
linii lotniczych. Nie zdążyłem
otworzyć mu drzwi, ponieważ jego
kierowca był szybszy. Zanim udał się
w dalszą podróż, zwrócił się do
kierowcy, aby podziękować za
przysługę, której mu udzielił. Myślę,
że ta wdzięczność, stale obecna w
życiu Założyciela Opus Dei,
odzwierciedlała to co zapisał w
Kuźni, 502: „Jeśli się stosuje samą
sprawiedliwość, istnieje możliwość,
że ludzie poczują się zranieni. —
Dlatego też kieruj się zawsze miłością
do Boga, która do tej sprawiedliwości
doda balsam miłości bliźniego i która
oczyszcza miłość ziemską. Kiedy jest
Bóg, wszystko staje się
nadprzyrodzone”.

Wdzięczność była początkiem
niektórych trwałych przyjaźni
Josemaríi Escrivy. Ten aspekt jest



szczególnie widoczny w przyjaźni
jaką utrzymywał przez wiele lat z
wieloma swoimi wykładowcami z
Logroño i Saragossy. Otwartość serca
Josemaríi ułatwiała przezwyciężenie
możliwych przeszkód związanych z
różnicą wieku i horyzontów
życiowych. Przyjaźń umocniła się
siłą rzeczy wobec księży, szczególnie
po święceniach samego Josemaríi.
Być może wystarczy wspomnieć tutaj
parę postaci, takich jak Calixto Terés
y Garrido, który uważał go za
najlepszego ucznia na zajęciach z
Etyki i Prawa, i z upływem lat, kiedy
spotykał się z nim w Madrycie,
przedstawiał się na portierni jako
“Don Calixto, księżula z Logroño”; ks.
Ciriaco Garrido, kanonik
penitencjariusz Kolegiaty, u którego
spowiadał się wiele razy, i który był
jednym z pierwszych, którzy „dali
ciepło mojemu kiełkującemu
powołaniu”, jak wspominał wiele lat
później; Don Juan Moneva,
kierownik katedry Prawa



Kanonicznego w Saragossie, któremu
poświęcił długi i czuły fragment
swojego wystąpienia 21 października
1960 r. podczas przyjmowania
doktoratu honoris causa swojej Alma
mater; don José Pou de Foxá,
kierownik katedry Prawa
Rzymskiego, którego uczeń uważał
za „wiernego, szlachetnego i dobrego
przyjaciela”, którym w istocie był, z
upływem czasu, jako doradca i
wsparcie moralne podczas
szczególnie trudnych momentów, w
pierwszych latach kapłaństwa i Opus
Dei; i w końcu don Miguel Sancho
Izquierdo, z którym łączyły go
szacunek i serdeczność, które
przybrały konkretną postać w 1960
r., kiedy „don Miguel, mój mistrz”
został wybrany jako jeden z dwóch
pierwszych doktorów honoris causa
Uniwersytetu Nawarry.

W Szkicu… zwięźle opisuję pierwsze
kroki pracy Opus Dei w Bilbao, kiedy
w pewnych środowiskach słyszalne



były echa poważnych ataków
osobistych na Założyciela. Wiele
drzwi zostało przed nim
zamkniętych. Tymczasem wdowa po
panu de Ibarra, Carito Mac Mahon,
otworzyła na oścież drzwi swojego
domu, obdarzając św. Josemaríę
pełnym zaufaniem. Prałat Escrivá de
Balaguer nigdy o tym nie zapomniał:
wykorzystywał każdą okazję, aby
okazać wdzięczność tej
zaprzyjaźnionej rodzinie. Markiza
Mac Mahon pozostawiła na piśmie
opis tej głębokiej wdzięczności:
„zawsze pamiętał z nadmierną
wdzięcznością o niewielkiej pomocy
jaką ja i moi najbliżsi
wyświadczyliśmy mu w okresie
kiedy ani on ani Dzieło nie byli
znani”.

Można podać wiele przykładów tej
postawy. Jego wdzięczność to nie
była jedynie uprzejmość, słowo,
które się wypowiada i o którym się
od razu zapomina. Przyjaźń



Założyciela Opus Dei wyrażała się w
serdecznych drobnych gestach
zdolnych do przezwyciężenia
odległości lub dłuższej nieobecności,
takich jak łatwość jaką miał do
przesyłania serdecznych życzeń z
okazji imienin lub urodzin.Włączał
się –z łatwością do oklaskiwania– w
dobre inicjatywy, nie popadając w
pyszne schlebianie. A także
podtrzymywał tę postawę w czasie,
przez wiele oznak serdeczności i
pomocy, wraz z darem modlitwy i
wiary[58].

Wyrozumiały przyjaciel

Od przyjaciela oczekuje się
wyrozumiałości wobec wad i
słabości. Przyjaciel jest wyrozumiały,
nie skupia się na wadach drugiej
osoby. Przechodzi do porządku
dziennego nad drobnostkami,
nieuniknionymi tarciami
temperamentu związanymi z bliskim
przebywaniem. Słusznie mówi się, że



kocha się przyjaciela i dobro
przyjaciela, nie dlatego, że jest już
dobry, albo że jest dobry we
wszystkim: sam Pan Jezus dał nam
przykład, będąc przyjacielem
celników i faryzeuszy[59].

Tym bardziej, przyjaźń nie domaga
się identyczności temperamentu,
punktu widzenia, ideologii:
„Prawdziwa przyjaźń zakłada także
serdeczny wysiłek, żeby zrozumieć
przekonania naszych przyjaciół,
nawet gdybyśmy nie potrafili ich
podzielać ani zaakceptować”[60].
Przyjaciel stara się postawić na
miejscu drugiego i przechodzi do
porządku dziennego nad jego
wadami: „Powinieneś kochać swoich
braci ludzi do tego stopnia, żeby
nawet ich wady — kiedy nie
stanowią obrazy Boga — nie
wydawały ci się wadami. Jeśli
kochasz jedynie dobre cechy, które
dostrzegasz u innych — jeśli nie



potrafisz zrozumieć, usprawiedliwić
i przebaczyć — jesteś egoistą”[61].

Przyjaciel z łatwością przebacza,
dąży do pojednania, wie także, że
przebaczenie jest być może tym, co
najbardziej boskie co może wyjść z
ludzkiego serca. Ten gest otwiera na
działanie Ducha Świętego, który w
sakramencie pokuty, przywraca
grzesznika do kręgu przyjaźni z
Bogiem[62].

W ostateczności chodzi o to, aby
„nauczyć się żyć razem, rozumieć się
wzajemnie, wybaczać sobie
nawzajem, być sobie braćmi; i jak
radził święty Jan od Krzyża, w każdej
chwili należy nieść miłość tam, gdzie
jej nie ma, aby czerpać miłość (Św. Jan
od Krzyża, List do Marii od
Wcielenia, 6-VII-1591) , również w
tych pozornie mało ważnych
okolicznościach, które niesie ze sobą
praca zawodowa, stosunki rodzinne i
społeczne”[63].



Z tej głębokiej postawy rodzi się w
sposób spontaniczny zaufanie do
innych. I rzeczywiście, Josemaría
Escrivá ufał bardziej słowu
przyjaciela, lub osoby z Opus Dei, niż
„jednomyślnemu świadectwu stu
notariuszy”, jak zwykł mawiać w
obrazowy sposób. To zaufanie
prowadzi –jeśli nie było go
wcześniej– do przyjaznej otwartości
w najgłębszych kwestiach, wyższej
niż zwykła znajomość, koleżeństwo,
stosunki sąsiedzkie, formalna
bliskość towarzyska.

Szczególnej wyrozumiałości wymaga
otwartość wobec osób, które
zamykają się z powodu własnego
charakteru lub choroby. Potrzeba im
towarzyszyć, ponieważ jak każdy
potrzebują zaworu bezpieczeństwa
kogoś, kto ich wysłucha, aby zrzucić
z siebie własne troski. Prałat Escrivá
de Balaguer poświęcił wiele godzin
swojego życia, aby towarzyszyć tym,
którzy cierpieli ten rodzaj niepokoju.



W swoich pogadankach dla
kapłanów, jak wspomina bp Javier
Echevarría, gorąco zachęcał, aby
mieli oni wielką cierpliwość wobec
takich dusz: „Jeśli wam się coś
takiego przytrafi, pomyślcie, że
macie przed sobą chorą osobę,
wysłuchajcie jej i usłużcie, nie
zamykajcie przed nią drzwi ani
ramion waszej kapłańskiej miłości.
Może się zdarzyć, że będą wam
powtarzali kolejny raz te same
rzeczy. Jeśli ich nie wysłuchacie,
zostaną zranieni, a nawet odejdą od
praktyk religijnych. Dlatego gdy
przychodzą z tymi samymi
wynurzeniami, powtarzając
niezmiennie w tym samym tonie te
same dziwactwa i problemy, które i
tak nie mają rozwiązania, ponieważ
są wytworem ich chorej wyobraźni,
nie odsyłajcie ich z kwitkiem.
Wysłuchajcie tych ludzi cierpliwie,
starając się polecać ich w modlitwie.
Tym osobom wystarczy, że ktoś ich
wysłucha, i nie oczekują wcale



żadnego konkretnego
rozwiązania”[64].

Jak wspomina także bp Javier
Echevarría: „kierując się
sprawiedliwością, doprowadził do
pojednania wiele osób, których
przyjaźń uległa zerwaniu lub
okazywali sobie wzajemną niechęć. Z
nadprzyrodzonym wyczuciem i
niezwykłą cierpliwością każdemu z
osobna przedstawiał argumenty. Jeśli
żalili się, że uważa się ich za
przeciwników, zadawał im pytanie: A
czy wysłuchałeś tamtego? Czy zdałeś
sobie sprawę z jego osobistej
sytuacji? Czy podjąłeś z nim
rzeczową rozmowę bez obrażania
go? Nigdy też nie omieszkał
zakomunikować z prostotą:
Uprzedzam cię całkowicie szczerze,
że wysłucham także drugiej strony –
po to, aby mu pomóc- z tą samą
uwagą jaką poświęcam tobie – jak
również po to, aby rozważyć to, co mi
właśnie powiedziałeś”[65].



Mężny przyjaciel

Nie wystarczy zrozumieć. Szczera
przyjaźń prowadzi także do
upomnienia[66]. Jest ono najlepszą
próbką czystości intencji,
oczyszczenia uczuć, wobec słabości 
dobrotliwości[67]. Nigdy nie używał
pochlebstw i ani nie uciekał się do
udawania[68]: przyjaciołom należy
się sprawiedliwe traktowanie i
szczerość, nawet kosztem ryzyka
oziębienia ludzkich relacji. Jeśli tak
nie jest, przyjaźń może stać się drogą
do zatracenia, jak podkreślają pewne
fragmenty Pisma świętego[69]. Bp
Javier Echevarría opisał pewne
zdarzenie ukazujące ten aspekt
przyjaźni św. Josemaríi: „W
pierwszych latach swojego
kapłaństwa utracił jednego ze swoich
największych przyjaciół. Był to jego
kolega z seminarium, który porzucił
swoje powołanie i wbrew jego
naleganiu i prośbom zawarł cywilny
związek małżeński. Po pewnym



czasie, chcąc uregulować swoją
sytuację prawną wobec Kościoła,
poprosił księdza Escrivę, aby
zaświadczył, iż przyjął święcenia
kapłańskie pod naciskiem rodziny,
nie mając pełnej wolności. Założyciel
Opus Dei prosto i z całą miłością, lecz
kategorycznie odmówił mu
wyjaśniając, że nie może złożyć
takiego oświadczenia, ponieważ wie,
że święcenia kapłańskie przyjmował
w całkowitej wolności. Rodzina tego
człowieka do końca pozostała mu za
to bardzo wdzięczna, chociaż sam
zainteresowany odwrócił się od
niego. Ksiądz Escrivá nigdy nie lubił
półprawdy, zdając sobie sprawę, że w
wielu przypadkach może się ona
zamienić w wielkie kłamstwo”[70].

Nie dochodząc do takich
szczególnych sytuacji, wydaje się
jasne, iż od samego początku
wzajemnej sympatii, przyjaciele
przezwyciężają mniej lub bardziej
błahe lub powierzchowne aspekty



uczuciowe swojej przyjaźni, które
być może umniejszyłyby ich stosunki
do kumoterstwa, zmowy z cudzymi
wadami[71]. Nie mówiąc już, jeśli
dochodzi do granicy niebezpiecznych
przyjaźni, które mogłyby zniewolić
duszę: „Twoje serce słabnie, więc
szukasz oparcia na ziemi. – Cóż,
uważaj jednak, aby to oparcie, które
ma uratować cię przed upadkiem,
nie zamieniło się w balast ściągający
cię w dół, w kajdany, które cię
zniewolą”[72].

Ludzka przyjaźń, szlachetna
duchowo wymaga oczyszczenia
uczuć, co nie oznacza odcieleśnienia,
odrzucenia prawdziwej serdeczności,
która wypływa z czystego serca:
„Przyjaźń, kiedy przenika ją miłość
Boża, oczyszcza się, wzrasta,
uduchowia; ponieważ wtedy spala
się wszelki osad, egoistyczne pobudki
i zbyt światowe zapatrywania”[73].



Wyłącza w związku z tym, to co
klasycznej literaturze duchowej
nazywane jest przyjaźnią
partykularną[74], bardzo związaną
ze względami ludzkimi. Josemaría
Escrivá tłumaczył ten temat z wielką
jasnością: „A zatem? Jakaż to
krzywda dzieje ci się z powodu tego,
że ten czy ów darzy większym
zaufaniem pewne osoby, które zna
dłużej albo z którymi łączy go
większa zgodność upodobań, pracy
zawodowej czy charakteru? –
Niemniej wśród swoich unikaj
starannie nawet pozorów przyjaźni
partykularnej”[75]. Podobnie,
zachęcał, aby odczuwać i żyć
braterstwem, „ale bez
poufałości”[76]. A wszystko to, bez
względów ludzkich, które mogą być
oznaką wygodnictwa lub
letniości[77].

W końcu, męstwo w przyjaźni
dochodzi do swojego szczytu w
upomnieniu przyjaciela. Przytoczę



inny przykład, abp Pedro Cantero,
którego poznałem osobiście, kiedy
był Arcybiskupem Saragossy. Zawsze,
gdy go odwiedzałem, jako dyrektor
Domu Studenckiego Miraflores,
opowiadał mi o Ojcu, o tym, że
widział go ostatnio w Rzymie, że
wymienili się listami lub że spotkają
się w niedługim czasie. Wśród wielu
wspomnień o tej przyjaźni zwracał
uwagę na zdarzenie, o którym
wspomniał w swojej homilii podczas
Mszy za duszę Założyciela Opus Dei:
mocne upomnienie, które otrzymał
14 sierpnia 1931 roku, które
„zmieniło mój sposób patrzenia na
moje życie i posługę kapłańską”[78].

Przyjaciele Boga

Josemaría Escrivá po przyjacielsku
potrząsnął duszą Pedro Cantero, zbyt
pochłoniętemu pisaniem swojej
pracy doktorskiej, kiedy Kościół w
Hiszpanii przechodził bardzo trudne
momenty. Tak więc przyjaźń



chrześcijanina powiększa się dzięki
wierze, aż do przekształcenia się –
nie wynaturzając jej – w środek
apostolstwa.

Założyciel Opus Dei doprowadził do
pełni ludzką cnotę przyjaźni, starając
się aby jego przyjaciele stali się
przyjaciółmi Boga. Jego obcowanie z
innymi nie było sztuczne ani
prowadzące do wykorzystania do
swoich celów, ponieważ do
wszystkiego dokładał znak plus:
ludzka przyjaźń rośnie z Bożą łaską,
a przysługi spełniane z radością
mnożą się[79], nie podkreślając tego i
nie pozwalając, aby inne osoby zdały
sobie sprawę z tego cudzego
wysiłku[80].

Nigdy nie pozostawił swoich starych
przyjaciół, zgodnie z radą Pisma
Świętego[81]. W ostateczności,
bardziej niż zbliżać do własnej osoby,
chciał uczynić je przyjaciółmi Boga,
poprzez osobistą modlitwę a także



poprzez bliski kontakt z tymi, którzy
byli przyjaciółmi Boga na ziemi,
według tego, co zwykł nauczać:
„Jeżeli czasami nie czujecie się na
siłach, by iść śladami Jezusa
Chrystusa, rozmawiajcie przyjaźnie z
tymi, którzy znali Go z bliska, kiedy
przebywał na ziemi. Na pierwszym
miejscu z Maryją, która Go nam
przyniosła, a także z Apostołami. A
wśród tych, którzy przybyli, aby
oddać pokłon Bogu w czasie święta,
byli też niektórzy Grecy. Oni więc
przystąpili do Filipa, pochodzącego z
Betsaidy Galilejskiej, i prosili go
mówiąc: «Panie, chcemy ujrzeć
Jezusa». Filip poszedł i powiedział
Andrzejowi. Z kolei Andrzej i Filip
poszli i powiedzieli Jezusowi (Jn
12,20-22). Czy nie jest to dla nas
zachętą? Owi cudzoziemcy nie
odważają się sami stanąć przed
Nauczycielem, szukają więc
orędownika”[82].



Ten klimat bliskiej przyjaźni ukazuje
się w połączeniu pomiędzy
Eucharystią a Betanią, jakie czynił
Założyciel Opus Dei: „To prawda, że
nasze Tabernakulum zawsze
nazywam Betanią… – Zostań
przyjacielem przyjaciół Mistrza:
Łazarza, Marty, Marii. – A wówczas
nie będziesz już pytał, dlaczego
nazywam Betanią nasze
Tabernakulum”[83]. Element
mistyczny towarzyszy, z
naturalnością, powodom ludzkiej
przyjaźni i bliskości: „Czy widziałeś,
z jaką serdecznością, z jakim
zaufaniem zwracali się do Chrystusa
Jego przyjaciele? Z całą naturalnością
wyrzucały Mu siostry Łazarza Jego
nieobecność: „Przecież Cię
zawiadomiłyśmy! Gdybyś tu był!”.../
– Wyznaj Mu powoli, z ufnością:
Naucz mnie zwracać się do Ciebie z
przyjacielską miłością Marty, Marii i
Łazarza; podobnie jak traktowało Cię
pierwszych Dwunastu, choć na
początku szli za Tobą być może z



powodów niezbyt
nadprzyrodzonych”[84].

Josemaría Escrivá cenił także
przyjacielskie relacje z aniołami,
będąc głęboko przekonany, że każda
osoba ma własnego orędownika,
który niszczy jakiekolwiek odczucie
samotności: „Wszyscy potrzebujemy
licznego towarzystwa, towarzystwa z
Nieba i ziemi. Miejcie nabożeństwo
do Świętych Aniołów! Przyjaźń jest
czymś bardzo ludzkim, ale też jest
czymś bardzo boskim, tak samo jak
nasze życie, które jest boskie i
ludzkie zarazem”[85].

Bóg nie jest bytem dalekim, który
patrzy w sposób nieczuły na los
swoich stworzeń. Wręcz odwrotnie,
wychodzi na spotkanie dusz, mówi
do nich jako przyjaciel[86], i potrafi
czekać na każde z nich z troską Ojca,
brata, Przyjaciela[87]. W taki sposób
rozmawiał Bóg z Mojżeszem, twarzą
w twarz, tak jak człowiek zwykle



rozmawia z przyjacielem, w
klasycznym wyrażeniu z Księgi
Wyjścia 33,11. Założyciel Opus Dei
żywo wychwala tą przyjaźń z Bogiem
w Drodze, 88: „Szukasz towarzystwa
przyjaciół, którzy przez swoje
rozmowy, serdeczność oraz
towarzystwo uczynią znośniejszym
wygnanie na tym padole – chociaż
nawet przyjaciele niekiedy
zdradzają. – Nie wydaje mi się to
niczym złym. Ale… czemu nie
szukasz, z każdym dniem coraz
usilniej, towarzystwa oraz rozmowy
z tym Wielkim Przyjacielem, który
nigdy nie zawodzi?”[88].

I na nowo apostolstwo: kiedy się
smakuje przyjaźni z Chrystusem,
narzuca się chęć przekazania jej
innym, ponieważ dobro ma
tendencję do rozlewania się wokół.
W 1954 r., Prałat Escrivá
przekonywał swoje dzieci, jak
przypomina bp Javier Echevarría:
„bądźcie przekonani, że w Dziele



świętość nie pokrywa się z
odizolowaniem. Człowiek z Opus Dei,
który kocha swoje chrześcijańskie
powołanie, musi poszukiwać
przyjaciół, powinien wszczepiać
innym to boskie szaleństwo miłości
do Boga, poprzez pracę i rozmowę z
kolegami, znajomymi i
krewnymi”[89].

Życie zawodowe, relacje
międzyludzkie są uprzywilejowanym
środowiskiem aby ukazać życie
Chrystusa i jego przejawy jakimi są
przyjaźń, serdeczność,
wyrozumiałość i pokój: „Tak jak
Chrystus przeszedł dobrze czyniąc
(Dz 10,38) po wszystkich drogach
Palestyny, wy na ludzkich ścieżkach
rodziny, społeczności świeckiej,
relacji związanych z codzienną pracą
zawodową, kulturą czy
wypoczynkiem, również musicie
dokonywać wielkiego zasiewu
pokoju”[90].



Zakończę pewnym cytatem, dość
długim, ale wymownym: „Nasze
apostolstwo powinno opierać się na
zrozumieniu. Podkreślam raz
jeszcze: miłość bardziej niż na
dawaniu polega na rozumieniu. Nie
kryję, że na własnej skórze
doświadczyłem, ile kosztuje bycie
niezrozumianym. Zawsze czyniłem
wysiłki, aby mnie zrozumiano, lecz
są osoby, które upierają się, by mnie
nie rozumieć. To kolejny powód,
praktyczny i żywy, dla którego
pragnę zrozumieć wszystkich.
Jednakże to nie chwilowy impuls
powinien zobowiązywać nas do
posiadania tego otwartego,
powszechnego, katolickiego serca.
Duch zrozumienia jest dowodem
chrześcijańskiej miłości dobrego
dziecka Bożego: ponieważ Pan chce,
abyśmy byli obecni na wszystkich
uczciwych drogach tej ziemi, aby
rozsiewać ziarno braterstwa – nie
kąkolu – wyrozumiałości,



przebaczenia, miłości, pokoju. Nie
czujcie się nigdy niczyimi wrogami.

Chrześcijanin powinien zawsze
okazywać gotowość do życia w
zgodzie ze wszystkimi, do dawania
wszystkim – poprzez obcowanie z
nimi – możliwości zbliżenia się do
Jezusa Chrystusa. Powinien
poświęcać się chętnie za wszystkich,
bez różnic, bez dzielenia dusz na
zamknięte kategorie, bez
przyczepiania im etykiet jakby były
towarami albo zasuszonymi
owadami. Chrześcijanin nie może
separować się od innych, ponieważ
jego życie byłoby nędzne i
egoistyczne: powinien stać się
wszystkim dla wszystkich, żeby w
ogóle ocalić przynajmniej
niektórych(1 Kor 9,22)”[91].



[1]Muszę przyznać, że napisałem ten
artykuł ze względu na przyjaźń z
redaktorem naczelny Scripta
Theologica. Gdy poprosił mnie o ten
artykuł, zaproponowałem innego
autora. Francisco L. Mateo Seco
odpowiedział mi zrób co w twojej
mocy i prześlij mi swoją pracę do
końca stycznia. Tak wiele przysług
zawdzięczam Francisco, że nie
mogłem powiedzieć "nie".

[2] Kuźnia, 802.

[3] Tytuł oryginału to: “Un hombre
de Dios. Testimonios sobre el
Fundador del Opus Dei”, Madryt,
Ediciones Palabra, 1994, 447 stron.
Cytuję ją jako Testimonios....

[4] Por. KKK 1939.

[5]Droga Krzyżowa 8,5.

[6] Por. Przyjaciele Boga, 233.

[7] Por. Kuźnia, 880.



[8] J. Echevarría, Wspomnienie o św.
Josemaríi Escrivie, s.122 (wyd.
hiszp.).

[9] Przyjaciele Boga, 121.

[10] Por. Jn 11,35.

[11] J. Echevarría, Wspomnienie o
św. Josemaríi Escrivie, s.106 (wyd.
hiszp.).

[12] Przyjaciele Boga, 225.

[13] To Chrystus przechodzi, 93.

[14] Andrés Vazquez de Prada,
Założyciel Opus Dei, tom I, s.35 (wyd.
hiszp.). Z biegiem lat, założyciel Opus
Dei umieścił w centrum swojej
pedagogiki rodzinnej radę dla
rodziców, aby starali się być
przyjaciółmi swoich dzieci: „Można
doskonale zharmonizować autorytet
rodzicielski, którego potrzeba w
wychowaniu, z uczuciem przyjaźni,
które wymaga ustawienia się na



poziomie właściwym dzieciom.
Dzieci — nawet te, które wydają się
najbardziej zbuntowane i niezależne
— zawsze pragną tego zbliżenia, tego
braterstwa z rodzicami. Klucz
zagadnienia kryje się zwykle w
zaufaniu. Rodzice winni umieć
wychowywać w atmosferze ciepła
rodzinnego, nigdy nie sprawiać
wrażenia nieufności, dać wolność i
nauczyć używać jej z osobistą
odpowiedzialnością. Czasem jest
lepiej pozwolić się oszukać. Zaufanie,
jakim obdarza się dzieci sprawia, że
one same zawstydzą się jego
nadużyciem i poprawią się.
Odwrotnie, jeżeli nie mają wolności,
jeśli widzą, że się im nie ufa, stają się
skłonne stale oszukiwać” (Rozmowy
z prałatem Escrivá, 100).

[15] Kuźnia, 565.

[16] Rozmowy z prałatem Escrivá, 31.



[17] Javier Echevarría, Wspomnienie
o św. Josemaríi Escrivie, s.355-356 (za
wyd. hiszp.)

[18] Por. Prz 14,20.

[19] Por. Prz 19,7.

[20] Javier Echevarría,
Wspomnienie…, s.61.

[21] Tamże, s.105.

[22] Por. Alvaro del Portillo, O
Założycielu Opus Dei…, s.116.

[23] Por. Bruzda, 757.

[24] Por. Syr 37,1.

[25] Bruzda, 738.

[26] Alvaro del Portillo, O Założycielu
Opus Dei, Wydawnictwo Księży
Marianów, Warszawa, 2004, s.29.

[27] Por. Bruzda, 429.

[28] Przyjaciele Boga, 183.



[29] Por. Kuźnia, 455.

[30] Św. Tomasz z Akwinu, STh, II‑II,
q. 103, a. 2‑3

[31] To Chrystus przechodzi, 72.

[32] Javier Echevarria,
Wspomnienie…, ss. 65-66.

[33] Por. Bruzda, 191.

[34] Por. Jn 15,13.

[35] Por. Jn 15,15.

[36] Por. Bruzda, 191.

[37] Por. Prz 12,26 (wg Wulgaty).

[38] Przyjaciele Boga, 138. Por.
Bruzda, 750.

[39] Por. Przyjaciele Boga, 44; Droga,
440, itd.

[40] Por. Prz 3,28.

[41] Por. Kuźnia, 699.



[42]Alvaro del Portillo, O założycielu
Opus Dei, s.175 (za wyd. hiszp).

[43] Kuźnia, 943.

[44] Por. Syr 6,14-15.

[45] Por. Przyjaciele Boga, 245.

[46] Por. Prz 25,6.

[47] Bruzda, 731.

[48] Por. Prz 27,9.

[49] Por. Prz 17,17.

[50] Por. Łk 24,13nn.

[51] Por. Syr 22,31.

[52] Kuźnia, 957.

[53] Javier Echevarria,
Wspomnienie…, s. 123 (za wyd.
hiszp.)

[54] Cursillos de Cristiandad –
katolicki ruch obecny w wielu



krajach świata, organizujący
spotkania formacyjne o charakterze
doktrynalnym i modlitewnym, przyp.
tłum.

[55] Testimonios…, s.202.

[56] Bruzda, 747.

[57] Bruzda, 918.

[58] Por. Kuźnia, 36.

[59] Por. Mt 11,19.

[60] Bruzda, 746.

[61] Kuźnia, 954.

[62] Por. KKK, 1438.

[63] Przyjaciele Boga, 9.

[64] Wspomnienie o świętym
Josemaríi Escrivie, ss. 145-146.

[65] Wspomnienie o świętym
Josemaríi Escrivie, ss. 167-168.



[66] Por. Syr 19,13.

[67] W oryg. bondadosidad, wyrazisty
neologizm Josemaríi Escrivy de
Balaguer, nieobecny w słowniku
Królewskiej Akademii Języka
Hiszpańskiego (wyd. z 2001 r.).

[68] Por. Prz 29,5.

[69] Por. np. Hbr 6,27; 2 Mch 6,21.

[70] Wspomnienie o świętym
Josemaríi Escrivie, s. 163.

[71] Por. Bruzda, 761.

[72] Droga, 159; por. także Droga,
160.

[73] Bruzda, 828.

[74] Orig. amistad particular.

[75] Droga, 366.

[76] Droga, 948.

[77] Por. Bruzda, 204.



[78] Szeroko to opisał w 
Testimonios…, ss. 65-67.

[79] Por. To Chrystus przechodzi, 51;
182.

[80] Por. Bruzda, 737.

[81] Por. Syr 9,14.

[82] Przyjaciele Boga, 252.

[83] Droga, 322.

[84] Kuźnia, 495.

[85] Przyjaciele Boga, 315; por. także
Droga, 562.

[86] Por. KKK, 142.

[87] Por. Przyjaciele Boga, 120.

[88] Por. także Droga, 422.

[89] Wspomnienie o świętym
Josemaríi Escrivie, s. 78.

[90] To Chrystus przechodzi, 166.



[91] To Chrystus przechodzi, 124.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/cechy-dobrej-przyjazni-2/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/cechy-dobrej-przyjazni-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/cechy-dobrej-przyjazni-2/

	Cechy dobrej przyjaźni

