
opusdei.org

List Prałata (styczeń
2016)

W pierwszym liście w 2016
roku Prałat Opus Dei mówi o
Matce Bożej, o potrzebie
rachunku sumienia oraz o Roku
Jubileuszowym w Kościele.

04-01-2016

Najukochańsi: niech Jezus strzeże
moje córki i moich synów!

Napełniamy się radością odmawiając
antyfonę na wejście dzisiejszej Mszy: 
Salve, sancta Parens...; Witaj, Święta
Boża Rodzicielko, Ty wydałaś na



świat Króla, który włada niebem i
ziemią na wieki wieków[1]. Sprawia
nam ogromną radość, że możemy
wyznać naszą wiarę w Boże
Macierzyństwo Maryi, źródło
wszystkich pozostałych przywilejów,
jakimi Trójca Święta obdarzyła
Naszą Panią. Bóg stworzył Ją
niepokalaną i napełnił Swą łaską,
aby również Jej dziewicze ciało było
przygotowane do zrodzenia Syna
Bożego w ciele[2]. Jakież to cudowne!
Możemy bez wahania powiedzieć
Matce Bożej i Matce naszej: ponad
Tobą, tylko Bóg![3].

Rozumiemy entuzjazm chrześcijan z
Efezu, miasta w którym odbył się
Sobór powszechny, podczas którego
ogłoszono ten dogmat wiary w 431
roku. Zachowały się świadectwa o
radości chrześcijan wobec tych
jasnych, jednoznacznych decyzji,
które potwierdzały to, w co
wszyscy wierzyli[4]. Święty
Josemaría wspomina ten fakt w



jednej ze swych homilii, używając
słów świętego Cyryla
Aleksandryjskiego, który odegrał
ważną rolę podczas tego Soboru:
«Cały lud miasta Efezu od wczesnych
godzin rannych aż do wieczora trwał
w napięciu oczekując
rozstrzygnięcia... Gdy dowiedziano
się, że autor bluźnierstw został
usunięty, wszyscy co do jednego
zaczęliśmy wielbić Boga i oklaskiwać
Sobór, ponieważ został obalony
nieprzyjaciel wiary. Zaledwie
wyszliśmy z kościoła, przyłączyły się
do nas tłumy niosące pochodnie i
odprowadziły nas do domów. Była
noc: całe miasto było radosne i
oświetlone»[5]. Nasz Ojciec
komentuje: Tak pisze święty Cyryl, i
muszę przyznać, że mimo upływu
szesnastu wieków ów wybuch
pobożności wywiera na mnie
głębokie wrażenie[6].

Nadal pamiętam, jak pewnego razu
wybraliśmy się do Loreto, w 1971



roku. Nie mogliśmy wejść do domu
Zwiastowania, gdyż był już
zamknięty. Święty Josemaría
uklęknął, trzymając się kraty, mówił: 
Matko, Matko moja i Matko nasza!
Tam wyraził swoją miłość oraz
miłość jego dzieci wszystkich czasów.
Dotarliśmy do bazyliki trochę z
mdłościami z powodu krętej drogi;
ale to nie stanowiło przeszkody dla
jego modlitwy oraz wdzięczności
okazanej Matce Niebieskiej.

Matko Boża!, wykrzykiwali również
owi pierwsi chrześcijanie z Efezu,
przepełnieni radością wobec tej
doniosłej prawdy. To samo
wyznajemy dzisiaj my. Salve, sancta
Parens..., witaj, Święta Boża
Rodzicielko!... Pierwsza modlitwa
maryjna, która dotarła do nas, to
prośba skierowana do Maryi przez
chrześcijan z Egiptu z III wieku,
którzy wzywali Ją jako Matkę Bożą: 
sub tuum præsídium confúgimus, 
Sancta Dei Génetrix... ; pod Twoją



obronę, uciekamy się, Święta Boża
Rodzicielko: naszymi prośbami racz
nie gardzić w potrzebach naszych,
ale od wszelakich złych przygód racz
nas zawsze wybawiać, Panno
chwalebna i błogosławiona[7].
Święty Josemaría odmawiał ją
codziennie, pewny schronienia w
ramionach Najświętszej Maryi
Panny.

Oby Bóg, Pan nasz, sprawił, żeby w
naszych sercach płonęła taka
sama wiara i byśmy włączyli się w
hymn dziękczynienia, gdyż Trójca
Przenajświętsza, wybrawszy
Maryję za Matkę Chrystusa —
człowieka jak my sami, każdemu z
nas dała miejsce pod Swym
macierzyńskim płaszczem. Jest
Matką Bożą i Matką naszą[8].

W pierwszym czytaniu Mszy Świętej
liturgia używa formuły, za pomocą
której sam Bóg prosi Mojżesza, by ten
pobłogosławił lud starego



Przymierza: Niech cię Pan błogosławi
i strzeże. «Niech Pan rozpromieni
oblicze swe nad tobą, niech cię
obdarzy swą łaską. Niech zwróci ku
tobie oblicze swoje i niech cię obdarzy
pokojem»[9]. W Naszej Pani to
błogosławieństwo wypełniło się w
całkowicie. Papież tłumaczy to w ten
sposób w jednej ze swych homilii: 
żadne inne stworzenie nie widziało
jaśniejącego nad sobą oblicza
Boga, tak jak Maryja, która dała
ludzkie oblicze Odwiecznemu
Słowu, abyśmy wszyscy mogli Je
kontemplować[10]. Te słowa
pomagają nam wyznaczyć kierunek
Nowego Roku, w kilka tygodni po
rozpoczęciu Jubileuszu. Stanowią
one zaproszenie, by przeżyć te
miesiące pod świętą obroną Naszej
Pani, Mater misericórdiæ, jak
nazywamy Ją w Salve Regina.
Widzimy w Maryi stworzenie, które
szczególnie doświadczyło
miłosierdzia Bożego, gdyż przyjęła w
swym łonie Jednorodzonego Syna



Bożego, oraz była tą, która najhojniej
odpowiedziała na tę obfitość miłości: 
oto ja, służebnica Pańska, niech mi się
stanie według Twego słowa[11].

Ta odpowiedź, ancílla Dómini,
ukazuje pełną dyspozycyjność Naszej
Pani: jej pokorne i uległe oddanie
Słowu Bożemu w służbie
Odkupieniu. Jej dziewicze
macierzyństwo pozwoliło Jej z
nieprzerwaną stałością spostrzegać
ciężar ludzkości, kontemplując słowa
świętego Gabriela: «Oto poczniesz i
porodzisz Syna, któremu nadasz imię
Jezus. Będzie On wielki i będzie
nazwany Synem Najwyższego, a Pan
Bóg da Mu tron Jego praojca, Dawida.
Będzie panował nad domem Jakuba
na wieki, a Jego panowaniu nie będzie
końca»[12].

Ciężar ludzkości i ciężar Kościoła. 
Mater Ecclésiæ! Matka Ciała
mistycznego Chrystusa, którym jest
Kościół. W łączności z modlitwą



Maryi rodzący się Kościół w
widoczny sposób żył jednością z
Piotrem i pozostałymi Apostołami,
oczekując przyjścia Ducha Świętego
w dniu Pięćdziesiątnicy[13]. Ona,
swoim matczynym pośrednictwem
troszczyła się i zawsze się troszczy o
Oblubienicę Chrystusa i o każdego z
jej członków: członków Chrystusa!
Wzmóżmy naszą modlitwę za tę
jedność, zwłaszcza za codzienną
jedność z Następcą Piotra oraz z
następcami pozostałych Apostołów.

Nabożeństwo do Maryi jest najlepszą
drogą, by odkryć miłosierne oblicze
naszego Ojca Boga, które promienieje
w Słowie wcielonym. Jest bardzo
ważną rzeczą mieć zawsze otwarte
serce na miłosierdzie Boże. Jest to
zawsze konieczne, ale być może
nasze czasy wymagają tego w
szczególny sposób. W naszych
czasach głębokich przemian
Kościół jest powołany do
wniesienia swego szczególnego



wkładu, ukazując znaki obecności i
bliskości Boga. A Jubileusz jest
czasem korzystnym dla nas
wszystkich, ponieważ
kontemplując Miłosierdzie Boże,
które przekracza wszystkie ludzkie
ograniczenia i jaśnieje nad
ciemnościami grzechu, możemy
stać się bardziej przeświadczonymi
i skutecznymi świadkami[14].

W tych dniach jest też czymś
zrozumiałym i często spotykanym, by
podsumowywać miniony rok, a
także, w świetle tej refleksji, stawiać
sobie cele na rok kolejny. Przenosząc
tę praktykę na płaszczyznę
nadprzyrodzoną, staje się czymś
oczywistym chęć rozpoczęcia
najbliższych dwunastu miesięcy ze
świętym i naglącym zapałem
odnowienia pragnień utożsamienia
się z Jezusem Chrystusem.
Najlepszym sposobem jest uciekanie
się do naszej Matki: Do Jezusa
zawsze idzie się i “powraca”



poprzez Maryję[15]. Ona zawsze
prowadzi nas do swego Syna, jak
uczyniła to ze sługami podczas
wesela w Kanie Galilejskiej, gdy
powiedziała im: «Zróbcie wszystko,
cokolwiek wam powie»[16].
Jednocześnie kontemplowanie
oblicza Jezusa w Ewangelii prowadzi
nas do spontanicznego, pełnego
miłości i zachwytu okrzyku owej
kobiety: «Błogosławione łono, które
Cię nosiło, i piersi, które ssałeś»[17].

Często porównuje się też nowy rok z
niezapisaną książką, którą każdy
powinien zapełnić w ciągu kolejnych
tygodni. Błogosławiony Álvaro del
Portillo tak wyraził się 1 stycznia
1980 roku: «Dziękować Bogu za Jego
niezliczone dary i okazać Mu naszą
skruchę; podjąć dobre postanowienia
i walczyć o ich spełnienie.
Kontynuować rozszerzanie Dzieła
wszędzie!»[18]. Proponuję Wam ten
cel na rozpoczęty rok. Don Álvaro
sugerował «wypełnić tę pustą



książkę, którą dziś otwieramy, z taką
starannością i dokładnością, z jaką
zdobiło się w Średniowieczu
pierwsze litery stron pergaminu,
które są naprawdę cudowne, dbając
o najwyższej klasy kaligrafię, bez
kleksów. A jako że będą plamy – gdyż
wszyscy mamy upadłą naturę – oby
nie brakowało nam odwagi uznania
naszych błędów, aby móc je
zwyciężyć. A jak wyczyścimy te
plamy? Pokorą oraz korzystając z
sakramentu Pokuty»[19].

Oto zadanie wynikające z miłości:
starać się poprawiać nasze błędy.
Dlatego musimy wykorzystywać
bardzo ważny środek – niezbędny –
jakim jest rachunek sumienia. Jak
napisał święty Josemaría, jeśli nie
czynił go już pierwszy człowiek,
wynalazł go pierwszy
chrześcijanin: probet autem
seípsum homo (1 Kor 11, 28), niech
przeto człowiek baczy na siebie
samego, mówił Apostoł



Koryntianom. Nawet uczciwi
poganie czynili w pewien sposób
rachunek sumienia.
Najbiedniejsza sprzedawczyni
kasztanów sprzedająca swój
skromny towar na brzegu
Tybrupodlicza pod koniec dnia
zarobione pieniądze oraz koszt
kasztanów a także czas ich
sprzedaży (…): rachunek sumienia
zawsze czynili wszyscy ci, którzy
interesowali się sprawami Bożymi
oraz rozpoznali głęboko sens
rzeczy ziemskich[20].

Sugeruję Wam także, byście nie
zaniedbywali tego codziennego
poznawania własnej duszy w świetle
Boga. Jak zapewniał święty
Josemaría, wystarczy kilka minut
przed położeniem się spać, ale z
codzienną stałością. Jest zrozumiałe,
że czasami – przed Spowiedzią,
podczas dnia skupienia czy ważnej
rocznicy – będzie należało uczynić
bardziej wnikliwy rachunek



sumienia. W każdym razie, zawsze
pomaga wezwać Ducha Świętego, by
dał nam Swoje światło, oraz
zakończyć aktem żalu oraz
konkretnym postanowieniem na
następny dzień. W ten sposób
wyprostujemy drogę naszego
postępowania i wyczyścimy aktami
skruchy plamy, którymi mogliśmy
pobrudzić księgę naszego życia.

Podczas Świąt, a potem przez cały
rok, «ważne jest to, abyśmy weszli w
głąb nas samych i szczerze
zweryfikowali swoje życie.
Pozwólmy się oświetlić promieniem
światła, który wychodzi z Betlejem,
światłem Tego, który jest
„Największy” a który stał się
maluczkim, „Najmocniejszy” stał się
słaby»[21].

Prośmy Boga, by wiele dusz uzyskało
jubileuszowy odpust w tym Roku
Miłosierdzia, udając się wcześniej do
sakramentu Bożego Przebaczenia.



Kilka tygodni temu Papież kolejny
raz odniósł się do Spowiedzi. 
Ważnym znakiem Jubileuszu –
mówił – jest również spowiedź.
Przystąpienie do sakramentu, w
którym jednamy się z Bogiem
oznacza zyskanie bezpośredniego
doświadczenia Jego
miłosierdzia[22].

Nie przestawajcie modlić się w moich
intencjach: za Kościół, Papieża i jego
współpracowników, o pokój na
świecie, za wszystkie dusze. We
wszystkich tych potrzebach
uciekajmy się do wstawiennictwa
Matki Bożej. Słodycz Jej spojrzenia
niech nam towarzyszy w tym Roku
Świętym, abyśmy wszyscy potrafili
odkryć radość z czułości Boga[23].
Niech Ona sprawi, by ziarno miłości
miłosiernej, które Jej Syn Jezus
rozrzucił po całym świecie
zakiełkowało w duszach, w
rodzinach i w narodach. Pamiętajmy
też, iż przez długie okresy czasu



święty Josemaría jako budziku
obecności Bożej w ciągu dnia używał
z codzienną nowością: Matko,
Matko moja!

Z wielką miłością błogosławi Was i
życzy Wam, by rok 2016 był pełen
dzieł miłości Boga i apostolstwa.

Rzym, 1 stycznia 2016 roku.

[1] MSZAŁ RZYMSKI, Uroczystość
Świętej Bożej Rodzicielki Maryi, 
Antyfona na wejście.

[2] Por. ŚWIĘTY TOMASZ Z AKWINU, 
Komentarz do Ewangelii wg. Św. Jana,
rozdz. 1, lect. 10 .

[3] ŚWIĘTY JOSEMARIA, Droga, nr
496.

[4] ŚWIĘTY JOSEMARIA, Przyjaciele
Boga, nr 275.



[5] ŚWIĘTY CYRYL ALEKSANDRYJSKI,
Epistoła 24 (PG 77, 138).

[6] ŚWIĘTY JOSEMARIA, Przyjaciele
Boga, nr 275.

[7] Modlitwa Pod Twoją obronę.

[8] ŚWIĘTY JOSEMARIA, Przyjaciele
Boga, nr 275.

[9] MSZAŁ RZYMSKI, Uroczystość
Świętej Bożej Rodzicielki Maryi,
Pierwsze czytanie (Lb 6, 24-26).

[10] PAPIEŻ FRANCISZEK, Homilia
podczas uroczystości Świętej Bożej
Rodzicielki Maryi, 1 I 2015.

[11] Łk 1, 38.

[12] Tamże, 31-33.

[13] Por. Dz 1, 14; 2, 1-4.

[14] PAPIEŻ FRANCISZEK,
przemówienie podczas audiencji
generalnej, 9 XII 2015.



[15] ŚWIĘTY JOSEMARIA, Droga, nr
495.

[16] J 2, 5.

[17] Łk 11, 27.

[18] BŁOGOSŁAWIONY ÁLVARO DEL
PORTILLO, Notatki ze spotkania
rodzinnego, 1 I 1980.

[19] Tamże.

[20] ŚWIĘTY JOSEMARIA, List 2 IX
1957, nr 71.

[21] BENEDYKT XVI, przemówienie
podczas Anioła Pańskiego, 4 XII 2011.

[22] PAPIEŻ FRANCISZEK,
przemówienie podczas audiencji
generalnej, 16 XII 2015.

[23] PAPIEŻ FRANCISZEK, Bulla 
Misericordiæ vultus, 11 IV 2015, nr.
24.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/carta-del-prelado-enero-2016/

(09-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/carta-del-prelado-enero-2016/
https://opusdei.org/pl-pl/article/carta-del-prelado-enero-2016/

	List Prałata (styczeń 2016)

