opusdei.org

Niech kazdy
wedrowiec podaza
swoja droga

Opus Dei ma cele wylacznie
duchowe i apostolskie. W
sprawach zawodowych,
spotecznych, politycznych,
ekonomicznych i innych jego
czlonkowie mysla i postepuja z
catkowita wolnoscig i osobista
odpowiedzialnoscia, stosujac
sie do wytycznych Magisterium
Kos$ciola odnosnie do aspektow
doktrynalnych i moralnych.

30-06-2022



Tuz po zakonczeniu hiszpanskiej
wojny domowej, w 1939 roku,
zalozyciel Dziela miatl glosic¢
rekolekcje w akademiku w poblizu
Walencji. Miejsce bylo
wykorzystywane podczas konfliktu
jako koszary i organizatorzy
rekolekcji starali sie ze wszystkich
si}, zeby doprowadzi¢ budynek do
porzadku. Tuz po przybyciu, na
jednym z korytarzy zalozyciel
znalaz}t wielki napis, gloszacy: Niech
kazdy wedrowiec podqza swojq
drogq. ,Chcieli go usunag, ale ja ich
powstrzymalem. «Zostawcie go —
powiedzialem do nich — podoba mi
sie»”. Od tego czasu te stowa stuzyly
bardzo czesto Sw. Josemarii za
motyw do przepowiadania: ,,Wolnos¢
—niech kazdy wedrowiec podaza
swoja droga. To absurdalne i
niesprawiedliwe prébowac narzucic
wszystkim ludziom jedno zdanie w
sprawach, w ktorych nauczanie
Jezusa Chrystusa nie wyznacza
granic”[1].



Wolnosc i odpowiedzialnosé
w dzialalnosci publicznej

Konstytutywna cecha Opus Dei jest
peina wolnos$c¢ cztonkow w kwestiach
zawodowych, politycznych,
spotecznych i ekonomicznych.
Stwierdzenia $w. Josemarii na ten
temat sg niezmienne od poczatku.
Niedawno opublikowano tom
zawierajacy cztery obszerne listy
zalozyciela. W trzecim liscie — z
poczatkow 1932 roku - energicznie
stwierdza, ze ,,Dzielo nie ma zadnego
programu politycznego, nie jest to
jego celem. Nasz jedyny cel jest
duchowy i apostolski i ma Boze
potwierdzenie: umilowanie
wolnosci, ktora zdobyt dla nas Jezus
Chrystus, umierajac na Krzyzu”[2].

Wierni Dziela ciesza sie catkowita
autonomia i moga przyjmowac
postawy, jakie zechca, w kwestiach
akcydentalnych, tak samo jak inni
obywatele. Wigze sie to rowniez z jak



najwiekszym poszanowaniem
roznych opinii wszystkich innych
ludzi. Pozagdana rownowaga zostala
bardzo dobrze wyrazona w madrej
sentencji, ktora przypisuje sie Sw.
Augustynowi: “in necesariis unitas, in
dubiis libertas, in omnibus caritas”: w
rzeczach koniecznych jednosé¢, w
rzeczach watpliwych swoboda, we
wszystkich miltos¢.

Ta rzeczywistos$c jest spojna z natura
Opus Dei bedacego instytucja
Kosciota katolickiego. Jak wyrazil to
dokument Kongregacji Nauki Wiary
— Nota doktrynalna o niektorych
aspektach dziatalnosci i
postepowania katolikow w Zyciu
politycznym [3], ,zadaniem Kos$ciota
nie jest wskazywanie konkretnych
rozwigzan — a tym mniej rozwigzan
jedynych — w sprawach doczesnych,
ktore Bog pozostawit wolnemu i
odpowiedzialnemu osadowi kazdego
czlowieka”. To znaczy, ze kazdy
polityk — kazdy wierny Opus Dei -



moze w wolny sposob zrzeszac sie z
tymi, ktorych laczy jakas opinia lub
projekt, ale byloby czyms$ blednym
myslenie, Ze ma obowigzek
wspolpracowac przy jakims$
projekcie albo przy rozwoju jakiejs$
opcji, dlatego ze jest wspierana przez
innych katolikow.

W tym samym tekscie stwierdza sie
dalej: ,, jednakze Ko$ciot ma prawo i
obowiazek formulowac oceny
moralne w sprawach rzeczywistosci
doczesnych, gdy wymaga tego wiara i
prawo moralne” (n. 3). W artykule z
biuletynu Romana [4] na temat
formowania sumienia, jesli chodzi o
materie moralng i polityczna,
stwierdza sie rowniez, ze Sw.
Josemaria ,nieustannie nauczal, ze
wierni majg obowigzek moralny
wewnetrznej i zewnetrznej
akceptacji tych sadow
doktrynalnych” (n. 2). Dlatego
wierzacy powinien formowac w tych
kwestiach swoja opinie, zeby



umacnia¢ swojg wiare i proponowac
szczegOlne rozwigzania nie
zacierajace jego wilasnej tozsamosci.

Swiety Josemaria zachecal $wieckich,
aby angazowali sie w Zycie publiczne
1 uczestniczyli w nim, unikajac
obojetnosci wobec problemow
spotecznych (ubostwo, edukacja,
wspieranie godnosci ludzkiej i
pokoju i tak dalej), ale zachecat
rowniez, zeby kazdy czlowiek
korzystal ze swojego rozumu i
podejmowatl wlasne decyzje
dotyczace Srodkow stuzacych do
stawiania czola tym wielkim
wyzwaniom. Zwykle komentowal, ze
jest gotéw oddac zycie za obrone
wolnosci innych. Bylo dla niego
istotne, 1 to bardzo, zeby korzystano z
wolnosci, zastanawiajgc sie nad
podejmowanymi wyborami. Wyrazat
to przy wielu okazjach, na przyklad,
w wywiadzie udzielonym w 1967
roku, w ktorym wskazuje: ,,Nikt nie
moze pretendowac do tego, by w



kwestiach doczesnych narzucac
dogmaty, ktore nie istniejg. W
obliczu konkretnego problemu,
jakikolwiek by on nie by},
rozwigzanie jest nastepujace:
przestudiowac go dobrze, a pdzniej
dziatac zgodnie z sumieniem, z
osobista wolnoscig i — rowniez
osobistg — odpowiedzialnoscia”[5].

Sztuka spotkania

“Zycie jest sztukq spotkania, nawet
jesli w zyciu jest tyle konfliktow”.
Papiez Franciszek cytuje te stowa
piesni Samba btogostawieristwa
brazylijskiego muzyka i poety
Marcusa Viniciusa de Moraesa, w
swojej encyklice Fratelli tutti,
zachecajac po raz kolejny do
rozwijania kultury spotkania.
Wskazuje na ,,spoteczenstwo, w
ktorym roznice wspolistnieja ze soba
uzupelniajac sie, ubogacajac i
oswietlajac nawzajem, nawet jesli
wigze sie to z dyskusjami i



nieufnos$cig. Od wszystkich bowiem
mozna sie czegos$ nauczy¢, nikt nie
jest bezuzyteczny, nikt nie jest
zbedny”[6].

Tak jak nalezaloby to czyni¢ miedzy
bra¢mi - dzie¢mi tego samego Ojca —
Franciszek nalega: ,,Zblizac sie do
siebie, wyrazac swoje zdanie, stuchac
jeden drugiego, patrzec na siebie,
poznawac sie wzajemnie, starac sie
zrozumiec siebie nawzajem, szukac
punktow stycznosci, wszystko to
streszcza sie w wyrazeniu
«prowadzi¢ dialog». Potrzebujemy
rozmowy, aby sie spotkac i pomaoc
sobie nawzajem. Nie trzeba mowic,
do czego stuzy dialog. Wystarczy, ze
pomysle, jak wygladalby swiat bez
cierpliwego dialogu licznych
wielkodusznych osob, ktore
zjednoczyly rodziny i wspoélnoty”[7].

Pluralizm, w sprawach, ktore Bog
pozostawil swobodnemu uznaniu
ludzi, to dajaca si¢ zweryfikowac



rzeczywistosc, i nalezy dotozy¢
staran, zeby nie oznaczalo to
problemu. Réznorodnosc¢ stanowi
bogactwo. Jak rowniez mowi pralat
Fernando Ocariz, trzeba
»suswiadomic¢ sobie trafne aspekty
roznych opinii, umiec¢ rozmawiac z
innymi, uczy¢ sie od wszystkich i
szanowac wolnos$c kazdego; tym
bardziej, jesli chodzi o sprawy, w
ktorych mozna miec rézne
zdanie”[8].

Natomiast zglebiajac wyzwania, jakie
oznacza harmonijna koegzystencja, z
prawdziwym powazaniem i
szacunkiem dla r6znego sposobu
mysSlenia, Pralat Opus Dei zauwaza w
liScie poswieconym przyjazni, ze
»istnieja pewne sposoby wyrazania
sie, ktore moga przeszkadzac lub
utrudni¢ tworzenie atmosfery
przyjazni. Na przyklad bycie zbyt
kategorycznym w wyrazaniu wlasnej
opinii; sprawianie wrazenia, ze
uwazamy Swoje ujecie tematow za



ostateczne lub brak czynnego
zainteresowania tym, co mowig inni,
to sposoby postepowania, ktore
zamykaja osobe na innych. Czasami
tego typu zachowania ukazuja brak
zdolnosci do odrozniania tego, co
podlega opinii od tego, co jej nie
podlega lub trudnos¢ w
relatywizowaniu spraw, ktore nie
maja tylko jednego rozwigzania”[9].

Wskazowki na droge

Niemalo jest celow, ktore wierzacy
powinni starac sie osiaga¢ w ramach
swojej autonomii. Jak ttumaczyt sw.
Josemaria, niektore sg niezbywalne:
»Winnismy broni¢ prawa wszystkich
ludzi do zycia, do posiadania tego, co
niezbedne dla godnej egzystenciji,
prawa do pracy i odpoczynku, do
wyboru stanu, do zalozenia rodziny,
do wydania na $wiat dzieci w
ramach malzenstwa i do mozliwosci
ich wychowania, do pogodnego
przezywania czasu choroby i



starosci, dostepu do débr kultury, do
zrzeszania sie z innymi obywatelami
w godziwych celach, a na pierwszym
miejscu — do poznania i milowania
Boga w pelnej wolnosci, gdyz
sumienie — jezeli jest prawe —
odkryje Slady Stworcy we wszystkich
rzeczach”[10].

Katolik jednak nie powinien
zniechecac sie wobec trudnosci
wybranej drogi, ale opierac sie z
ufnoscia i optymizmem na Bogu.
Papiez w jednym z oredzi na na
Swiatowy Dzieri Pokoju,
wykorzystujac obraz zeglugi, podaje
kilka wskazowek, zeby pokonac te
rozne $ciezki w bezpieczny sposob:
»W tym czasie, w ktorym 10dz
ludzkosci, wstrzasana burza kryzysu,
plynie mozolnie w poszukiwaniu
spokojniejszego i bardziej pogodnego
horyzontu, ster godnosci osoby
ludzkiej i «kompas» podstawowych
zasad spotecznych moze pozwolic¢



nam ptynac bezpiecznym i
wspolnym kursem”[11].

PowinniSmy opierac sie na tych
narzedziach - sterze i busoli - zeby
odkrywac na drogach kazdego dnia
trase, jaka Pan wyznaczyt kazdemu,
rowniez w odniesieniu do innych,
zeby postepowac¢ w wolnosci,
umacnia¢ nasza chrzescijanska
tozsamosc i z jej perspektywy zy¢
miloscig w stosunku do wszystkich
0s0b bez wyjatku.

Franciszek daje jeszcze jedna
wskazowke dla kazdego, gleboka i
peina Swiatla: ,,Jako chrzescijanie,
spogladamy na Dziewice Maryje,
Gwiazde Morza i Matke Nadziei”[12].

[1] Sw. Josemaria, List, 9 stycznia
1959 r., 35.

[2] Sw. Josemaria, Listy (I), 3, 42.



[3] Kongregacja Nauki Wiary, Nota
doktrynalna o niektérych aspektach
dzialalnosci i postepowania
katolikow w Zyciu politycznym.

[4] Artykul na temat formowania
sumienia pod wzgledem moralnym i
politycznym zgodnie z nauczaniem
$w. Josemarii. (wersja hiszpanska).

[5] Sw. Josemaria, Rozmowy z
pratatem Escrivd, 77.

[6] Franciszek, encyklika Fratelli
tutti, 215.

[7] Tamze, 198

[8] Fernando Ocariz, List, 14 lutego
2017 r., 17.

[9] Fernando Ocariz, List, 1 listopada
2019r., 9.

[10] Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
171.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_pl.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_pl.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_pl.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_pl.html
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/

[11] Franciszek, Oredzie na 54.
Swiatowy Dziert Pokoju 1 stycznia
2021 roku z 8 grudnia 2020 r.

[12] Tamze, 9

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/camino/ (10-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/camino/
https://opusdei.org/pl-pl/article/camino/

	Niech każdy wędrowiec podąża swoją drogą
	Wolność i odpowiedzialność w działalności publicznej
	Sztuka spotkania
	Wskazówki na drogę


