
opusdei.org

Niech każdy
wędrowiec podąża
swoją drogą

Opus Dei ma cele wyłącznie
duchowe i apostolskie. W
sprawach zawodowych,
społecznych, politycznych,
ekonomicznych i innych jego
członkowie myślą i postępują z
całkowitą wolnością i osobistą
odpowiedzialnością, stosując
się do wytycznych Magisterium
Kościoła odnośnie do aspektów
doktrynalnych i moralnych.

30-06-2022



Tuż po zakończeniu hiszpańskiej
wojny domowej, w 1939 roku,
założyciel Dzieła miał głosić
rekolekcje w akademiku w pobliżu
Walencji. Miejsce było
wykorzystywane podczas konfliktu
jako koszary i organizatorzy
rekolekcji starali się ze wszystkich
sił, żeby doprowadzić budynek do
porządku. Tuż po przybyciu, na
jednym z korytarzy założyciel
znalazł wielki napis, głoszący: Niech
każdy wędrowiec podąża swoją
drogą. „Chcieli go usunąć, ale ja ich
powstrzymałem. «Zostawcie go –
powiedziałem do nich – podoba mi
się»”. Od tego czasu te słowa służyły
bardzo często św. Josemaríi za
motyw do przepowiadania: „Wolność
– niech każdy wędrowiec podąża
swoją drogą. To absurdalne i
niesprawiedliwe próbować narzucić
wszystkim ludziom jedno zdanie w
sprawach, w których nauczanie
Jezusa Chrystusa nie wyznacza
granic”[1].



Wolność i odpowiedzialność
w działalności publicznej

Konstytutywną cechą Opus Dei jest
pełna wolność członków w kwestiach
zawodowych, politycznych,
społecznych i ekonomicznych.
Stwierdzenia św. Josemaríi na ten
temat są niezmienne od początku.
Niedawno opublikowano tom
zawierający cztery obszerne listy
założyciela. W trzecim liście – z
początków 1932 roku – energicznie
stwierdza, że „Dzieło nie ma żadnego
programu politycznego, nie jest to
jego celem. Nasz jedyny cel jest
duchowy i apostolski i ma Boże
potwierdzenie: umiłowanie
wolności, którą zdobył dla nas Jezus
Chrystus, umierając na Krzyżu”[2].

Wierni Dzieła cieszą się całkowitą
autonomią i mogą przyjmować
postawy, jakie zechcą, w kwestiach
akcydentalnych, tak samo jak inni
obywatele. Wiąże się to również z jak



największym poszanowaniem
różnych opinii wszystkich innych
ludzi. Pożądana równowaga została
bardzo dobrze wyrażona w mądrej
sentencji, którą przypisuje się św.
Augustynowi: “in necesariis unitas, in
dubiis libertas, in omnibus caritas”: w
rzeczach koniecznych jedność, w
rzeczach wątpliwych swoboda, we
wszystkich miłość.

Ta rzeczywistość jest spójna z naturą
Opus Dei będącego instytucją
Kościoła katolickiego. Jak wyraził to
dokument Kongregacji Nauki Wiary
– Nota doktrynalna o niektórych
aspektach działalności i
postępowania katolików w życiu
politycznym [3], „zadaniem Kościoła
nie jest wskazywanie konkretnych
rozwiązań — a tym mniej rozwiązań
jedynych — w sprawach doczesnych,
które Bóg pozostawił wolnemu i
odpowiedzialnemu osądowi każdego
człowieka”. To znaczy, że każdy
polityk – każdy wierny Opus Dei –



może w wolny sposób zrzeszać się z
tymi, których łączy jakaś opinia lub
projekt, ale byłoby czymś błędnym
myślenie, że ma obowiązek
współpracować przy jakimś
projekcie albo przy rozwoju jakiejś
opcji, dlatego że jest wspierana przez
innych katolików.

W tym samym tekście stwierdza się
dalej: „ jednakże Kościół ma prawo i
obowiązek formułować oceny
moralne w sprawach rzeczywistości
doczesnych, gdy wymaga tego wiara i
prawo moralne” (n. 3). W artykule z
biuletynu Romana [4] na temat
formowania sumienia, jeśli chodzi o
materię moralną i polityczną,
stwierdza się również, że św.
Josemaría „nieustannie nauczał, że
wierni mają obowiązek moralny
wewnętrznej i zewnętrznej
akceptacji tych sądów
doktrynalnych” (n. 2). Dlatego
wierzący powinien formować w tych
kwestiach swoją opinię, żeby



umacniać swoją wiarę i proponować
szczególne rozwiązania nie
zacierające jego własnej tożsamości. 

Święty Josemaría zachęcał świeckich,
aby angażowali się w życie publiczne
i uczestniczyli w nim, unikając
obojętności wobec problemów
społecznych (ubóstwo, edukacja,
wspieranie godności ludzkiej i
pokoju i tak dalej), ale zachęcał
również, żeby każdy człowiek
korzystał ze swojego rozumu i
podejmował własne decyzje
dotyczące środków służących do
stawiania czoła tym wielkim
wyzwaniom. Zwykle komentował, że
jest gotów oddać życie za obronę
wolności innych. Było dla niego
istotne, i to bardzo, żeby korzystano z
wolności, zastanawiając się nad
podejmowanymi wyborami. Wyrażał
to przy wielu okazjach, na przykład,
w wywiadzie udzielonym w 1967
roku, w którym wskazuje: „Nikt nie
może pretendować do tego, by w



kwestiach doczesnych narzucać
dogmaty, które nie istnieją. W
obliczu konkretnego problemu,
jakikolwiek by on nie był,
rozwiązanie jest następujące:
przestudiować go dobrze, a później
działać zgodnie z sumieniem, z
osobistą wolnością i — również
osobistą — odpowiedzialnością”[5].

Sztuka spotkania

“Życie jest sztuką spotkania, nawet
jeśli w życiu jest tyle konfliktów”.
Papież Franciszek cytuje te słowa
pieśni Samba błogosławieństwa
brazylijskiego muzyka i poety
Marcusa Viníciusa de Moraesa, w
swojej encyklice Fratelli tutti,
zachęcając po raz kolejny do
rozwijania kultury spotkania.
Wskazuje na „społeczeństwo, w
którym różnice współistnieją ze sobą
uzupełniając się, ubogacając i
oświetlając nawzajem, nawet jeśli
wiąże się to z dyskusjami i



nieufnością. Od wszystkich bowiem
można się czegoś nauczyć, nikt nie
jest bezużyteczny, nikt nie jest
zbędny”[6].

Tak jak należałoby to czynić między
braćmi – dziećmi tego samego Ojca –
Franciszek nalega: „Zbliżać się do
siebie, wyrażać swoje zdanie, słuchać
jeden drugiego, patrzeć na siebie,
poznawać się wzajemnie, starać się
zrozumieć siebie nawzajem, szukać
punktów styczności, wszystko to
streszcza się w wyrażeniu
«prowadzić dialog». Potrzebujemy
rozmowy, aby się spotkać i pomóc
sobie nawzajem. Nie trzeba mówić,
do czego służy dialog. Wystarczy, że
pomyślę, jak wyglądałby świat bez
cierpliwego dialogu licznych
wielkodusznych osób, które
zjednoczyły rodziny i wspólnoty”[7].

Pluralizm, w sprawach, które Bóg
pozostawił swobodnemu uznaniu
ludzi, to dająca się zweryfikować



rzeczywistość, i należy dołożyć
starań, żeby nie oznaczało to
problemu. Różnorodność stanowi
bogactwo. Jak również mówi prałat
Fernando Ocáriz, trzeba
„uświadomić sobie trafne aspekty
różnych opinii, umieć rozmawiać z
innymi, uczyć się od wszystkich i
szanować wolność każdego; tym
bardziej, jeśli chodzi o sprawy, w
których można mieć różne
zdanie”[8].

Natomiast zgłębiając wyzwania, jakie
oznacza harmonijna koegzystencja, z
prawdziwym poważaniem i
szacunkiem dla różnego sposobu
myślenia, Prałat Opus Dei zauważa w
liście poświęconym przyjaźni, że
„istnieją pewne sposoby wyrażania
się, które mogą przeszkadzać lub
utrudnić tworzenie atmosfery
przyjaźni. Na przykład bycie zbyt
kategorycznym w wyrażaniu własnej
opinii; sprawianie wrażenia, że
uważamy swoje ujęcie tematów za



ostateczne lub brak czynnego
zainteresowania tym, co mówią inni,
to sposoby postępowania, które
zamykają osobę na innych. Czasami
tego typu zachowania ukazują brak
zdolności do odróżniania tego, co
podlega opinii od tego, co jej nie
podlega lub trudność w
relatywizowaniu spraw, które nie
mają tylko jednego rozwiązania”[9].

Wskazówki na drogę

Niemało jest celów, które wierzący
powinni starać się osiągać w ramach
swojej autonomii. Jak tłumaczył św.
Josemaría, niektóre są niezbywalne:
„Winniśmy bronić prawa wszystkich
ludzi do życia, do posiadania tego, co
niezbędne dla godnej egzystencji,
prawa do pracy i odpoczynku, do
wyboru stanu, do założenia rodziny,
do wydania na świat dzieci w
ramach małżeństwa i do możliwości
ich wychowania, do pogodnego
przeżywania czasu choroby i



starości, dostępu do dóbr kultury, do
zrzeszania się z innymi obywatelami
w godziwych celach, a na pierwszym
miejscu — do poznania i miłowania
Boga w pełnej wolności, gdyż
sumienie — jeżeli jest prawe —
odkryje ślady Stwórcy we wszystkich
rzeczach”[10].

Katolik jednak nie powinien
zniechęcać się wobec trudności
wybranej drogi, ale opierać się z
ufnością i optymizmem na Bogu.
Papież w jednym z orędzi na na
Światowy Dzień Pokoju,
wykorzystując obraz żeglugi, podaje
kilka wskazówek, żeby pokonać te
różne ścieżki w bezpieczny sposób:
„W tym czasie, w którym łódź
ludzkości, wstrząsana burzą kryzysu,
płynie mozolnie w poszukiwaniu
spokojniejszego i bardziej pogodnego
horyzontu, ster godności osoby
ludzkiej i «kompas» podstawowych
zasad społecznych może pozwolić



nam płynąć bezpiecznym i
wspólnym kursem”[11].

Powinniśmy opierać się na tych
narzędziach – sterze i busoli – żeby
odkrywać na drogach każdego dnia
trasę, jaką Pan wyznaczył każdemu,
również w odniesieniu do innych,
żeby postępować w wolności,
umacniać naszą chrześcijańską
tożsamość i z jej perspektywy żyć
miłością w stosunku do wszystkich
osób bez wyjątku.

Franciszek daje jeszcze jedną
wskazówkę dla każdego, głęboką i
pełną światła: „Jako chrześcijanie,
spoglądamy na Dziewicę Maryję,
Gwiazdę Morza i Matkę Nadziei”[12].

[1] Św. Josemaría, List, 9 stycznia
1959 r., 35.

[2] Św. Josemaría, Listy (I), 3, 42.



[3] Kongregacja Nauki Wiary, Nota
doktrynalna o niektórych aspektach
działalności i postępowania
katolików w życiu politycznym.

[4] Artykuł na temat formowania
sumienia pod względem moralnym i
politycznym zgodnie z nauczaniem
św. Josemaríi. (wersja hiszpańska).

[5] Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 77.

[6] Franciszek, encyklika Fratelli
tutti, 215.

[7] Tamże, 198

[8] Fernando Ocáriz, List, 14 lutego
2017 r., 17.

[9] Fernando Ocáriz, List, 1 listopada
2019 r., 9.

[10] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
171.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_pl.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_pl.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_pl.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_pl.html
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/


[11] Franciszek, Orędzie na 54.
Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia
2021 roku z 8 grudnia 2020 r.

[12] Tamże, 9

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/camino/ (10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/camino/
https://opusdei.org/pl-pl/article/camino/

	Niech każdy wędrowiec podąża swoją drogą
	Wolność i odpowiedzialność w działalności publicznej
	Sztuka spotkania
	Wskazówki na drogę


