
opusdei.org

Być człowiekiem
modlitwy

Tak jak Jezus Chrystus często
oddalał się, aby porozmawiać
ze swoim Ojcem Bogiem, tak i
my potrzebujemy codziennie
kilku chwil poświęconych na
dialog z Bogiem. Te chwile ciszy
są miejscem, w którym rozwija
się i wzrasta nasza przyjaźń z
Jezusem Chrystusem poprzez
prostą rozmowę, w której
otwieramy przed Nim nasze
dusze.

20-07-2025



Wszyscy przechowujemy w sobie
jako coś intymnego i znajomego,
szereg niezapomnianych
wspomnień. Nawet jeśli mija czas i
przestajemy zaglądać w głąb siebie,
one tam pozostają i pojawiają się w
najbardziej nieoczekiwanych
momentach.

Być może wśród tych wspomnień
mamy szczęście znaleźć chwile
zwierzeń matki, brata lub babci,
którzy dzielili się z nami częścią
swojego osobistego skarbu. Być może
właśnie wtedy po raz pierwszy
zwróciliśmy się do Boga słowami,
które nam przekazali. A może
dopiero wiele lat później przyjaciel
lub przypadkowy zbieg okoliczności
otworzył nam drzwi do intymnej
rozmowy z Bogiem.

Niezależnie od tego, kiedy to było,
czyż nie byliśmy zaskoczeni, gdy po
raz pierwszy uświadomiliśmy sobie,
że można osobiście rozmawiać z



Bogiem? A co więcej... słuchać Go!
Prawdopodobnie wtedy myśleliśmy,
że osobista, bliska relacja z Bogiem
jest zarezerwowana dla VIP-ów, dla
osób o specjalnym statusie w
Kościele, nawet jeśli mówiono nam
coś innego... Być może nadal tak
myślimy.

Jednak ta możliwość jest dla nas
pociągająca, wiedząc, że może istnieć
przyjaźń taka jak Jego, że to On jest
najbardziej zainteresowany
utrzymaniem tej relacji i że tylko Bóg
może zaspokoić w pełni pragnienie
naszego serca.

Ewangelia opowiada nam, że
pewnego razu apostołowie, być może
pod wrażeniem sposobu modlitwy
swojego mistrza, poprosili Jezusa:
„Naucz nas się modlić”[1]. Nietrudno
sobie wyobrazić, że słysząc po raz
pierwszy modlitwę „Ojcze Nasz”, byli
podekscytowani możliwością
zwracania się do swojego Ojca Boga z



taką ufnością, podczas gdy wcześniej
nie uważali się za godnych
wymawiania Jego imienia z powodu
głębokiego szacunku, jakim dobrzy
Żydzi darzą Boga.

Dzielenie życia z Chrystusem

Wieki później, na początku swej
działalności, święty Josemaría
również przełamał pewne
paradygmaty panujące w jego
czasach, przypominając Dobrą
Nowinę o powołaniu do życia
kontemplacyjnego poprzez zwykłe
życie. W ten sposób otwierał
horyzonty przed tymi, którzy zbliżali
się do jego apostolstwa, dając tym
pierwszym osobom z dzieła Świętego
Rafała wizję bycia duszami
modlitwy: „Ofiarowując ci Życie
Chrystusa, wpisałem dedykację:
„Obyś szukał Chrystusa. Obyś znalazł
Chrystusa. Obyś ukochał Chrystusa”.
– To trzy wyraźne etapy. Czy
próbowałeś przebyć przynajmniej



pierwszy z nich?”[2]. Wielu podjęło to
zaproszenie, podążając drogą
swojego chrześcijańskiego życia
pośród świata, starając się
pozostawać w ciągłym dialogu z
Panem.

Od tamtego czasu wiele osób zbliża
się do ducha Dzieła, przyciągnięte
tym przesłaniem, pragnąc nadać
każdej chwili swojego życia
pełniejszy sens, żyjąc z Bogiem.
Ludzie z różnych środowisk, głęboko
pragnący pełnego, autentycznego
życia, wielu już od młodości[3],
korzystają z środków formacji
chrześcijańskiej oferowanych w
Dziele, szukając przewodnictwa i
pokarmu dla swojego życia
wewnętrznego.

„A dzięki dobremu wykorzystaniu
możliwości, które daje dzieło
świętego Rafała, otrzymują solidną
formację doktrynalną; uczą się być
duszami modlitwy, pamiętać o



obecności Boga pośród zwykłych
obowiązków życia codziennego,
nadawać chrześcijański sens swojej
pracy – intelektualnej lub fizycznej –
i mieć ducha poświęcenia”[4].

W ten sposób przez cały dzień
staramy się dzielić z Panem tym, co
nas spotyka, naszymi zajęciami,
projektami i troskami, ofiarowując
Mu to, co mamy, i prosząc Go, aby
oświecił nasze działania swoją
inspiracją i pomocą[5], abyśmy
jednocześnie byli świadkami światła
Chrystusa wśród ludzi, którzy nas
otaczają.

Staramy się być świadomi, że Bóg
zawsze czuwa nad nami, i
odpowiadać na Jego miłość,
dziękując Mu wiele razy w ciągu
dnia, prosząc Go o przebaczenie, gdy
zapomnieliśmy o Nim lub o tym, kim
jesteśmy dla Niego, pielęgnując w ten
sposób świadomość obecności Boga.

Autentyczny dialog



Jednakże, podobnie jak sam Jezus
Chrystus często oddalał się, aby
porozmawiać ze swoim Ojcem
Bogiem, tak i my potrzebujemy
„chwil rozmowy bez hałasu słów,
zawsze, kiedy to możliwe, przed
Tabernakulum, aby okazać Panu
wdzięczność za to oczekiwanie – w
takiej samotności! – od dwudziestu
już wieków”[6].

Te chwile ciszy są miejscem, w
którym rozwija się i wzrasta nasza
przyjaźń z Jezusem Chrystusem
poprzez prostą rozmowę, w której
otwieramy przed Nim nasze serca
bez obaw, wiedząc, że stoi przed
nami Ten, który kocha nas
najbardziej i najlepiej, i mając
świadomość, że On już jest w naszym
sercu, aby nas zachęcać, oświecać i
napełniać swoją łaską w każdej
chwili.

W tych chwilach modlitwy możemy
doświadczyć bliskości Jezusa



Chrystusa i odkryć, że to On sam
pragnie coraz bardziej wypełniać
nasze serca, aby wlać w nie całą
swoją miłość, poszerzyć je i
wprowadzić do niego wiele osób.

Niestety wiemy, że modlitwa nie jest
taka łatwa i niezależnie od tego, czy
jesteśmy na początku drogi, czy też
już przebyliśmy pewien odcinek,
zawsze pragniemy nauczyć się
modlić. Być może pomoże nam
zatrzymanie się i zastanowienie się
nad tym, w jaki sposób się modlimy
lub jak chcielibyśmy, aby wyglądały
te przyjacielskie rozmowy z Nim.

Dobrym punktem wyjścia może być
zastanowienie się nad tematem,
który w danej chwili zajmuje nasze
serce. Mówimy w ten sposób o
naszym życiu: o tym, co nas
ekscytuje, co nas martwi, czym się
zajmujemy. Czasami może się
zdarzyć, że coś nas dręczy, a mimo to
rozmawiamy z Nim „o jakichś



ptaszkach i kwiatach”, być może
dlatego, że brakuje nam wiary w to,
że Bóg naprawdę troszczy się o
wszystko, co nas dotyczy, lub z
obawy przed zmierzeniem się ze
złożonością własnego życia.

Być może nie wiemy, jak rozmawiać
z Panem o tej lub innych sprawach.
Pomocne może być uświadomienie
sobie, że Bóg zawsze jest po naszej
stronie i zawsze troszczy się o nas.
Dlatego możemy po prostu
powiedzieć: Panie, martwi mnie to, co
mam zrobić? Gdzie Ty w tym jesteś? –
albo opowiedzieć Mu o tym, co
przeżywamy, o małych trudnościach,
które napotkaliśmy i jak sobie z nimi
poradziliśmy, pytając jednocześnie,
co On nam powie o tym wszystkim
lub o tym, co nas dopiero czeka,
starając się spojrzeć na wszystko z
perspektywy Boga.

Pan przemawia do nas poprzez
Pismo Święte, nauczanie pasterzy



Kościoła i świętych, a także poprzez
codzienne wydarzenia. Dlatego
podczas każdej modlitwy ważne jest,
abyśmy byli uważni, otwarci na
słuchanie Boga i zrozumienie Jego
działania w naszym życiu, gotowi
„skomplikować” sobie życie,
zastanawiając się, jak stawić czoła
rzeczywistości w sposób bardziej
chrześcijański, zgodnie z naszą
tożsamością dzieci Bożych.

W Ewangelii Pan zachęca nas,
abyśmy byli odważni i mężni, a
modlitwa jest dobrym miejscem, aby
rozpocząć tę przemianę umysłu i
zmysłów. Mówi się o „walce
modlitwy” (Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 2726), ponieważ w
tych chwilach – z Bożą łaską –
możemy odważyć się słuchać,
odkrywać i wchodzić głębiej w serce
Boga, gdzie znajdziemy Jego nadzieje
dla nas i wiązane z nami, i to nie w
sposób teoretyczny lub abstrakcyjny,
ale realny, zobowiązując się przed



Nim do walki w konkretnej sprawie,
o której wiemy, że musimy ją
zmienić, w czymś małym, czego On
od nas oczekuje lub o czym wiemy,
że będzie dobre dla nas lub dla
naszych bliskich, wiedząc, że jako
Ojciec towarzyszy nam, daje nam
swoją siłę i patrzy na nas ze
zrozumieniem i miłością.

Pomocne może być dla nas
spojrzenie na przykład naszej Matki:
kiedy Ewangelia mówi, że
„zachowywała wszystkie te sprawy i
rozważała je w swoim sercu”[7], mówi
nam, że była przyzwyczajona do
zastanawiania się nad znaczeniem
rzeczy, które ją spotykały, nad tym,
jak mogą one zbliżyć ją do Boga,
czego On od niej oczekuje w tych
okolicznościach, w których się
znalazła. Możemy więc nauczyć się
od Niej pielęgnowania tego nawyku
słuchania, odkrywania sensu rzeczy,
sposobu współpracy z planami Boga,
a wszystko to poprzez aktywne



słuchanie i głębokie pragnienie
wykorzystania wszystkich okazji do
kochania, do powiedzenia Bogu „tak”
z ufnością.

Moment słuchania Boga

Często zdarza się, że łatwo jest
dostrzec obecność Boga, na przykład
podczas bardzo pozytywnego
doświadczenia lub w chwilach
medytacji. W innych natomiast
trudno nam będzie „usłyszeć Boga”.
Co wtedy zrobić? Pierwszą kwestią
jest zastanowienie się, dlaczego
trudno nam Go usłyszeć w takich
momentach, ponieważ możliwe jest,
że z niezliczonych powodów –
pośpiech, nagromadzenie zadań,
pewna niedbałość itp. – brakuje nam
odpowiedniego nastawienia, aby
zwrócić się do Pana.

Ten stan wewnętrzny może nawet
znaleźć odzwierciedlenie w relacjach
z innymi, również w trudnościach ze
słuchaniem. Dlatego możemy zadać



sobie pytanie: w jaki sposób staram
się na co dzień słuchać osób, które są
mi bliskie? Czy nie jest tak, że
próbuję słuchać Boga, podczas gdy
nie jestem w stanie słuchać innych?
Tak radzi nam papież Leon: ważne
jest, abyśmy wszyscy coraz bardziej
uczyli się słuchać, aby nawiązać
dialog.

Po pierwsze, z Panem: zawsze
słuchać Słowa Bożego. „Potem także
słuchać innych, umieć budować
mosty, umieć słuchać, by nie osądzać,
by nie zamykać drzwi z myślą, że to
my mamy całą prawdę i nikt inny nie
ma nam nic do powiedzenia”[8].

Jest to dobry sposób, aby
przyzwyczaić nasze ucho do
słuchania: unikajmy zamykania się
w sobie i swoich pomysłach, nie
poddawajmy się nadmiernemu
wewnętrznemu hałasowi
spowodowanemu hiperaktywnością,
w której żyjemy, lub nasyceniem



bodźców, które codziennie
otrzymujemy z mediów
społecznościowych, muzyki, gier itp.

W tym sensie, jeśli pragniemy
prowadzić życie modlitwy, konieczne
jest kształcenie i ćwiczenie naszych
zmysłów zewnętrznych i
wewnętrznych, aby je rozbudzić i
doprowadzić do zjednoczenia z
Bogiem. Przyczynia się do tego
również kultywowanie wewnętrznej
ciszy poprzez dobrą lekturę
(zarówno duchową, jak i literacką),
kontemplację natury, odkrywanie
piękna w małych rzeczach i
niepróbowanie wypełniania całego
czasu aktywnością.

Duch Święty mieszka w naszym
sercu i dlatego musimy odkrywać
sposoby, aby w przestrzeni naszej
duszy móc przyjmować Jego
natchnienia, a tym samym słuchać
głosu Boga.



Załóżmy, że już stosujemy te środki...
Jak możemy teraz usłyszeć, co Bóg
chce nam powiedzieć? Chociaż Bóg
przemawia tak, jak chce i kiedy chce,
z naszej strony możemy skorzystać z
podstawowego źródła: Słowa Bożego!
Jest to uprzywilejowany sposób
poznania woli Bożej. Odwołanie się
do testamentu, który pozostawił nam
za pośrednictwem ewangelistów, jest
główną nauką Kościoła, ponieważ
„czymże jest Pismo Święte, jeśli nie
listem wszechmocnego Boga do Jego
stworzenia?”[9].

Nie ma lepszego przewodnika po
modlitwie i życiu niż Życie Jezusa
Chrystusa. „Kiedy otwierasz
Ewangelię świętą – radzi święty
Josemaría – pomyśl, że nie tylko
powinieneś znać to, co ona
przekazuje […] lecz także tym żyć.
Wszystko, każdy przedstawiony
szczegół, zostało tu zawarte, abyś to
wcielał w konkretnych
okolicznościach swojego życia. […] I



w tej świętej Księdze odnajdziesz
życie Jezusa; lecz prócz tego
powinieneś odnaleźć swoje własne
życie.[10]” Jeśli przystępujemy do
modlitwy z pragnieniem pogłębiania
naszej przyjaźni z Jezusem
Chrystusem, nic nie pomoże nam tak
bardzo w poznaniu Go i nawiązaniu
z Nim relacji, w utożsamianiu się z
Nim, jak czytanie i rozważanie
Ewangelii.

Oczywiście, w zależności od stanu
naszej duszy, warto zmienić sposób
modlitwy, jeśli staje się ona dla nas
trudna, monotonna, gdy trudniej
nam jest posługiwać się wyobraźnią
lub przekształcić wewnętrzny hałas,
który być może towarzyszy nam, w
część naszej modlitwy.

Czasami pomoże nam pozostawanie
w postawie uwielbienia, dziękowanie
Mu za tak wiele rzeczy, czytanie
artykułów lub książek o tematyce
duchowej, które nas interesują,



rozkoszowanie się modlitwą ustną,
taką jak Ojcze nasz, proszenie Go o
to, co nas niepokoi lub czego
potrzebujemy, lub po prostu
przebywanie sam na sam z Tym, o
którym wiemy, że nas kocha[11],
patrząc na tabernakulum – aby
widział, że Go szukamy – okazując
Mu w ten sposób, jak bardzo Go
kochamy i że nie porzucamy Go przy
pierwszej trudności. W każdym razie
Pan zachęca nas, abyśmy nie
popadali w stagnację, nie zadowalali
się tym, co mamy, ponieważ pragnie
pogłębiać swoją bliskość z nami;
dlatego modlitwa ma być czymś
żywym.

Właśnie w dziele Świętego Rafała
mamy środek, który ma nas nauczyć,
jak być duszami modlitwy:
medytacje. Te chwile modlitwy,
którym towarzyszą rozważania
kapłana i na które możemy
uczęszczać co tydzień, mogą dobrze
pokierować naszą osobistą modlitwą,

https://opusdei.org/pl-pl/article/comiesieczne-dni-skupienia-dla-mlodziezy/


otworzyć przed nami horyzonty,
nauczyć nas wchodzić w sceny z
Ewangelii itp., choć nigdy nie
zastąpią wysiłku, jaki musimy
włożyć sami, ponieważ modlitwa jest
ostatecznie spotkaniem twarzą w
twarz w ciszy naszej duszy.

Modlitwa, życiowa konieczność

Wśród wszystkich środków
formacyjnych dostępnych w Dziele,
modlitwa osobista jest kluczem do
tego, aby wszystko, co otrzymujemy,
zapadło głęboko w naszej duszy: w
niej zatrzymujemy się, aby
porozmawiać z Panem o tym, co
usłyszeliśmy na kręgu, aby
zastosować to w naszym życiu; tam
przygotowujemy nasze rozmowy
duchowe i powracamy, aby
przyswoić sobie udzielone nam rady;
z niej rodzi się nasze pragnienie, aby
odpowiedzieć Panu większą
hojnością poprzez zbiórki,
poświęcając nasz czas na odwiedziny

https://opusdei.org/pl-pl/article/krag-lub-lekcja-swietego-rafala/


ubogich lub katechezę; tam rozbudza
się nasze pragnienie, aby przybliżyć
innych ludzi do Niego itp.

Stopniowo modlitwa staje się
niezbędna, ponieważ jest wyrazem
przyjaźni z Jezusem Chrystusem, do
tego stopnia, że kiedy ją porzucamy,
wszystko inne przestaje
funkcjonować, ponieważ w
modlitwie odnawia się misja
powierzona nam przez Pana i
dlatego jest ona motorem naszego
życia. Kiedy pozwalamy się Mu
prowadzić, pomaga nam wzrastać, aż
stajemy się „listem Chrystusa” (2 Kor
3,3) dla siebie nawzajem – jak mówi
papież Leon.

„I tak właśnie jest: tym bardziej
jesteśmy zdolni do głoszenia
Ewangelii, im bardziej pozwalamy
się jej zdobyć i przemienić,
dopuszczając moc Ducha Świętego,
by oczyściła nasze wnętrze, uczyniła
nasze słowa prostymi, nasze



pragnienia szczerymi i
przejrzystymi, a nasze działania
wielkodusznymi”[12].

[1] Por. Łk 11,1.

[2] Droga, 382.

[3] Por. Franciszek, Audiencja
generalna, 13 VI 2018.

[4] List 7, nr 5.

[5] Tradycyjna modlitwa zaczerpnięta
z kolekty Mszy świętej z czwartku po
Popielcu; święty Josemaría włączył ją
do Preces Dzieła.

[6] To Chrystus przechodzi, 119.

[7] Łk 2, 19.

[8] Leon XIV, Homilia 11 V 2025.

https://escriva.org/pl/camino/382/
https://escriva.org/pl/cartas-2/114/
https://opusdei.org/pl-pl/article/preces-opus-dei/


[9] Gregorz Wielki, List do Teodora,
lekarza cesarza, Ep. V, 46 (CCL 140,
339).

[10] Kuźnia, 754.

[11] Por. Święta Teresa od Jezusa.

[12] León XIV, Homilia podczas
Eucharystii i objęcie urzędu Biskupa
Rzymu, 25 V 2025.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/byc-czlowiekiem-modlitwy/

(28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/byc-czlowiekiem-modlitwy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/byc-czlowiekiem-modlitwy/

	Być człowiekiem modlitwy

