
opusdei.org

Być bohaterami
własnego życia

Tłumacząc powody naszych
spontanicznych reakcji, zamiast
wyjaśniać „już taki jestem”
wiele razy powinniśmy
przyznać, że „takim siebie
uczyniłem”. Artykuł na temat
kształtowania charakteru w
życiu chrześcijanina.

03-05-2016

«Proszę, abyście byli
budowniczymi przyszłości, byście
przystąpili do pracy o lepszy świat.
Kochani młodzi, proszę, nie



przypatrujcie się życiu z balkonu,
uczestniczcie w nim. Jezus nie stał
na balkonie, zaangażował się; nie
zostawajcie w życiu na balkonie,
zaangażujcie się tak jak Jezus» [i].

Czytając słowa Papieża Franciszka do
młodych natychmiast stawiamy
pytania, które sam Ojciec Święty
sformułował: «Od czego zaczynać?
Kogo mamy prosić, aby to
rozpoczął? Was samych i mnie.
Każdy z nas, na nowo w ciszy, niech
zapyta siebie samego, czy ma
zacząć od siebie, od czego mam
zacząć. Niech każdy otworzy serce,
aby Jezus powiedział mu od czego
zacząć»[ii]. Aby stać się uczestnikami
wydarzeń na świecie, trzeba zacząć
być uczestnikami naszego własnego
życia.

Wolni i uwarunkowani

Bycie uczestnikiem oznacza uznanie,
że chociaż okoliczności rodzinne czy
społeczne mają wpływ na naszą



osobowość, to jednak nie
determinują jej w sposób absolutny.
To samo można powiedzieć o
podstawowych skłonnościach
związanych z naszą budową ciała i
dziedzictwem genetycznym:
określają pewne tendencje, ale mogą
one zostać ukształtowane i
nakierowane przez ćwiczenie woli,
dzięki dobrze ukształtowanemu
rozumowi.

Nasza osobowość kształtuje się w
miarę jak w sposób wolny
podejmujemy decyzje, ponieważ
działania człowieka powodują nie
tylko zmiany w naszym otoczeniu,
lecz wpływają także na nas samych.
Chociaż czasami dzieje się to w
sposób nie do końca świadomy, lecz
powtarzanie aktów niesie za sobą
nabywanie określonych nawyków
lub przyjmowanie pewnej postawy
wobec rzeczywistości. Dlatego
tłumacząc powody naszych
spontanicznych reakcji, zamiast



wyjaśniać „już taki jestem” wiele
razy powinniśmy przyznać: „takim
siebie uczyniłem”.

Mamy uwarunkowania, często
trudne do kontroli, takie jak jakość
relacji rodzinnych, otoczenie
społeczne w jakim wzrastamy,
choroba, która w różnych aspektach
może nas ograniczać, itp. Nierzadko
nie ma możliwości, by je zignorować
lub im zaradzić, ale możemy zmienić
naszą postawę wobec nich,
szczególnie jeśli mamy świadomość,
że nikt nie pozostaje pominięty przez
opatrznościową troskę Pana Boga. 
Trzeba za każdym razem
powtarzać, że Jezus nie mówił do
grupy uprzywilejowanych, ale
przyszedł, by nam objawić
powszechną miłość Boga. Wszyscy
ludzie są kochani przez Boga, od
nich wszystkich oczekuje miłości
[iii]. W jakichkolwiek
okolicznościach, nawet mając wielkie
ograniczenia, możemy dawać Bogu i



bliźniemu dzieła miłości, nawet jeśli
będą wydawać się bardzo małe: któż
może wiedzieć, jak wielką wartość
może mieć jeden uśmiech wśród
przeciwności, ofiarowanie Panu
cierpienia w zjednoczeniu z
Krzyżem, cierpliwa akceptacja
przeciwności! Nic nie pokona miłości
bezgranicznej, mocniejszej niż ból,
niż samotność, opuszczenie, zdrada,
kalumnie, cierpienie fizyczne i
duchowa, nawet sama śmierć.

Być twórcą własnego życia

Odkrycie osobistych talentów – cnót,
umiejętności, kompetencji –
wdzięczność za nie i ich maksymalne
wykorzystanie jest zadaniem dla
naszej wolności. Lecz powinniśmy
pamiętać, że tym, co najmocniej
nadaje kształt naszej chrześcijańskiej
osobowości są dary Boga,
wywierające wpływ na najbardziej
intymne wnętrze naszego bytu.
Wśród nich wyróżnia się szczególnie



wielki dar synostwa Bożego
otrzymany na chrzcie świętym.
Dzięki niemu Ojciec widzi w nas
obraz – niedoskonały, bo jesteśmy
stworzeniami ograniczonymi –
Jezusa Chrystusa, który staje się
coraz wyraźniejszy wraz z
sakramentem bierzmowania,
przemieniającym przebaczeniem
sakramentu pokuty oraz w
szczególności dzięki Komunii Jego
Ciała i Jego Krwi.

W wyniku darów otrzymanych z ręki
Boga każda osoba, czy tego chce czy
nie, jest autorem swojej egzystencji.
Jak napisał św. Jan Paweł II:
«zadaniem każdego człowieka jest
być twórcą własnego życia: człowiek
ma uczynić z niego arcydzieło
sztuki»[iv].

Jesteśmy panami naszych aktów –
Pan Bóg od początku stworzył
człowieka i „zostawił go w mocy jego
własnego rozstrzygania” [v] - to my,



jeśli chcemy, trzymamy nasze życie
za lejce wśród burz i trudności.
Jesteśmy wolni! Odkrycia tego
doświadczamy niejako z
niepewnością: jak pokieruję moim
życiem? Ale przede wszystkim z
radością: Bóg stwarzając nas
naraził się na ryzyko i na przygodę
naszej wolności. Pragnął historii,
która będzie historią prawdziwą,
uczynioną z autentycznych decyzji,
a nie fikcją czy zabawą [vi]. W tej
przygodzie nie jesteśmy sami:
możemy liczyć po pierwsze na
pomoc samego Boga, który
proponuje nam misję, a także na
współpracę innych osób: krewnych,
przyjaciół, a nawet osób które
przypadkowo stykają się z nami w
jakimś momencie życia.
Uczestnictwo we własnym życiu nie
oznacza negowania, że w wielu
aspektach jesteśmy zależni, a jeśli
uznamy, że ta zależność jest
wzajemna, należy także powiedzieć,
że jesteśmy współzależni. Wolność



zatem nie ogranicza się do samej
siebie; pozostałaby próżna gdybyśmy
nie używali jej do zaangażowania się
w wielkie, znaczące rzeczy. Jak
zobaczymy, wolność istnieje dla
oddania, albo innymi słowy –
możliwa jest jedynie wolność
zaangażowana.

Droga do przejścia

Św. Josemaría zwykł wspominać
plakat napotkany w Burjasot w
Walencji, niedługo po zakończeniu
hiszpańskiej wojny domowej –
widniało na nim zdanie, które
niemało razy cytował w swoim
nauczaniu: „Niech każdy idzie swoją
drogą”. Każda dusza żyje swoim
powołaniem w sposób osobisty, na
swój sposób rozkładając akcenty: 
można iść po prawej, po lewej,
zygzakiem, pieszo, konno. Jest sto
sposobów na to, by iść Bożą drogą
[vii].



Każda osoba jest głównym aktorem
swojej historii świętości, każda
posiada swój znak odróżniający, w
konfiguracji jakiejkolwiek strony
swojej egzystencji i osobowości, stara
się nie pozwalać, by to wydarzenia
nią kierowały. „W wolności — jako
dzieci, powtarzam, a nie jako
niewolnicy — podążamy drogą,
którą każdemu z nas wyznaczył
Pan. Rozkoszujmy się nią jako
darem Bożym” [viii].

Ta swoboda, ludzka niezależność,
idzie razem z odpowiedzialnością, z
wiedzą, że jesteśmy “przez Boga
wykonani” – Boże marzenie stające
się rzeczywistością w miarę, jak
doświadczamy miłości
bezwarunkowej, odczekującej naszej
odpowiedzi. Miłość Boga afirmuje
naszą wolność i unosi ją swoją łaską
na niespodziewane szczyty.

Iść razem



W Bożych planach życie stworzone
jest do dzielenia się: Pan Bóg liczy na
to, że istoty ludzkie będą pomagać
sobie nawzajem. Stwierdzamy to w
rzeczywistości każdego dnia: ile razy
nie jesteśmy w stanie sami zaspokoić
swoich najbardziej podstawowych i
koniecznych potrzeb. Nikt nie jest
całkowicie samowystarczalny.

Na głębszym poziomie każda osoba
odczuwa konieczność otwarcia się na
kogoś jeszcze, na dzielenie się
życiem, na dawanie i przyjmowanie
miłości. «Nikt nie żyje sam. Nikt nie
grzeszy sam. Nikt nie będzie
zbawiony sam. Nieustannie w moje
życie wkracza życie innych: w to, co
myślę, mówię, robię, działam. I na
odwrót, moje życie wkracza w życie
innych: w złym, jak i w dobrym» [ix].

To naturalne otwarcie się ku innym
osiąga swój najwyższy wyraz w
zbawczych planach Pana Boga. Kiedy
recytujemy Skład Apostolski,



wyznajemy wiarę w komunię
świętych, komunię będącą samym
wnętrzem Kościoła. Dlatego w życiu
duchowym również konieczne jest,
aby nauczyć się wspierać na innych,
którzy w ten czy inny sposób
związani są z naszą relacją z Bogiem:
otrzymujemy wiarę poprzez naukę
naszych rodziców i katechetów;
uczestniczymy w sakramentach
sprawowanych przez szafarza
Kościoła; sięgamy po rady duchowe
innego brata w wierze, który także
modli się za nas, etc.

Świadomość faktu, że w życiu
chrześcijańskim towarzyszą nam
inni, napełnia nas radością i
spokojem, choć nie umniejsza to
naszych własnych starań w
zdobywaniu świętości. Choć wiele
razy pozwalamy się prowadzić za
rękę, nasza rola do tego się nie
ogranicza. Św. Josemaría w
odniesieniu do życia duchowego
stwierdzał, że rady nie ograniczają



osobistej odpowiedzialności,
podsumowując: kierownictwo
duchowe winno zmierzać do
kształcenia osób o wyrobionym
sądzie [x].

Dlatego ani nie chcemy, żeby
zastępowano nas w podejmowaniu
decyzji, ani nie porzucamy starań w
zadaniach, które przyjęliśmy jako
własne. Uznając jednocześnie
konieczność pomocy innych mamy
być świadomi, że w życiu duchowym
to Pan działa poprzez nich, aby
przekazać nam swoje światło i moc.
To daje nam pewność w dalszym
kroczeniu ku świętości, kiedy z tego
czy innego powodu zabraknie osób,
które odgrywały ważną rolę w
naszym chrześcijańskim życiu. W
tym sensie cieszymy się także
głęboką wolnością ducha w relacji z
osobami, które Bóg postawił przy
nas, których kochamy poprzez serce
Chrystusa i za których wsparcie
jesteśmy głęboko wdzięczni.



Wolni, aby kochać bez warunków

My chrześcijanie wiemy, że osobiste
spełnienie jest owocem wolnego i
całkowitego poddania się życzeniom
Miłości Boga Stworzyciela,
Odkupiciela i Uświęciciela. Dary,
jakie otrzymaliśmy, wykorzystywane
są najlepiej wtedy, gdy otworzymy
się na łaskę Boga, co potwierdza
doświadczenie tylu świętych
mężczyzn i kobiet. Pozwalając Panu,
by „wchodził” w ich życie, potrafili z
miłością oddać się Jego służbie, tak
jak Maryja, która w momencie
Zwiastowania «daje zdecydowaną
odpowiedź: fiat! — niech mi się
stanie według słowa twego! Jest to
owoc najwyższej wolności:
wolności opowiedzenia się za
Bogiem» [xi].

Kiedy osoba opowiada się za Bogiem,
kieruje swoje pragnienia i energię na
to, co najwięcej warte. Zdaje sobie
sprawę z ostatecznego znaczenia



wolności, która nie polega tylko na
tym, by wybrać taką czy inną rzecz,
ale na ty możliwości przeznaczenia
życia na coś wielkiego, akceptując
definitywne zobowiązania.
Poświęcenie własnych zdolności, by
iść za Chrystusem, choć czasem może
oznaczać odrzucenie innych opcji,
przynosi szczęście, stokroć tyle [xii],
na ziemi i w życiu wiecznym [xiii].

Jest to także wyraz wysokiej
wewnętrznej dojrzałości, ponieważ
jedynie mając osobowość
przekonaną można zobowiązać się w
sposób całkowity: «Opowiadam się
za Bogiem w wolności, bez żadnego
przymusu, gdyż taki jest mój
wybór»[xiv].

Oddać Panu przeszłość,
teraźniejszość i przyszłość

Wiem komu uwierzyłem[xv] - to
słowa wyrażające ufność św. Pawła
wśród przeszkód z powodu
wierności powołaniu apostoła pogan.



Kto stawia Pana jako fundament
raduje się niewzruszoną pewnością,
co pozwala mu także dawać siebie
innym: w celibacie apostolskim, w
małżeństwie czy na tak wielu innych
drogach możliwych w
chrześcijańskim życiu. Jest to
oddanie obejmujące teraźniejszość,
przeszłość i przyszłość, jak w
słowach modlitwy św. Josemaríi: 
Panie, Boże mój: w Twoje ręce
oddaję przeszłość, teraźniejszość i
przyszłość, to co małe i co wielkie,
to, czego niewiele i czego wiele, to
co doczesne i co wieczne [xvi].

Nikt nie może zmienić przeszłości.
Jednakże Pan bierze historię każdego
z nas, przebacza w sakramencie
Pojedniania grzechy, które mogły
mieć miejsce i harmonijnie
reintegruje te wydarzenia w życiu
swoich dzieci. Wszystko jest dla
dobra [xvii] - nawet błędy, które
popełniliśmy, jeśli potrafimy zwrócić
się do Bożego miłosierdzia i z łaską



Bożą staramy się obecnie bardziej
pamiętać o Nim. W ten sposób
jesteśmy w stanie z większą ufnością
patrzeć w przyszłość, wiedząc, że
jesteśmy w rękach Ojca, który nas
kocha: kto jest w rękach Boga, gdy
upada i podnosi się zawsze w nich
pozostaje!

Opowiedzieć się za Bogiem oznacza
zaakceptować jego zaproszenie, aby
naszą biografię pisać wraz z Nim.
Uznając pokornie wolność za dar,
używamy jej by wypełniać, wraz z
wieloma innymi osobami, misję, jaką
Pan nam powierza. I doświadczamy
z radością, że Jego plany
przekraczają nasze przewidywania,
jak mówił św. Josemaría do młodego
człowieka: Pozwól prowadzić się
łasce! Pozwól, by Twoje serce
fruwało! (…) Stwórz swoje małe
opowiadanie: o poświęcieniach i
heroizmie. Dzięki łasce Bożej,
rzeczywistość przekroczy Twoje
wyobrażenia [xviii].



J.R.García-Morato

[i] Papież Franciszek, przemówienie,
27 VII 2013.

[ii] Ibid.

[iii] To Chrystus przechodzi , p.110.

[iv] Św. Jan Paweł II, List do artystów,
4 IV 1999, pkt 2.

[v] Syr 15, 14.

[vi] Św. Josemaría, Bogactwa wiary.
Artykuł opublikowany w ABC, 2 XI
1969.

[vii] Św. Josemaría, List 2 II 1945, pkt
19.

[viii] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 35.



[ix] Benedykt XVI, Enc. Spe salvi, 30
XI 2007, nr 48.

[x] Rozmowy z prałatem Escrivá, nr
93.

[xi] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 25.

[xii] Mt 19,29.

[xiii] Ibid.

[xiv] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 35.

[xv] 2Tm 1,12.

[xvi] Droga Krzyżowa, VII, n. 3.

[xvii] Por. Rz 8,28.

[xviii] Św. Josemaría, zapisane
podczas spotkania, 29 VI 1974 (AGP,
biblioteka, P04, p. 45).

PDF (format ulotka DL)

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/2.%20By%C4%87%20bohaterami%20w%C5%82asnego%20%C5%BCycia20170208-164346.pdf


pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/byc-bohaterami-wlasnego-
zycia/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/byc-bohaterami-wlasnego-zycia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/byc-bohaterami-wlasnego-zycia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/byc-bohaterami-wlasnego-zycia/

	Być bohaterami własnego życia

