opusdei.org

Bulla "Misericordiae
Vultus”

Od 8 grudnia 2015 roku do 20
listopada 2016 trwac bedzie
Nadzwyczajny Jubileusz
Milosierdzia. Papiez Franciszek
w bulli ,Misericordiae vultus”
opisal najistotniejsze cechy
Bozego Milosierdzia

08-12-2015



Bulla ustanawiajaca
nadzwyczajny Jubileusz
Milosierdzia

FRANCISZEK, BISKUP RZYMU, SLUGA
SEUG BOZYCH, DO WSZYSTKICH,
KTORZY BEDA CZYTAC TEN LIST
LASKA, MILOSIERDZIE I POKOJ

1. Jezus Chrystus jest obliczem
milosierdzia Ojca. Wydaje sie, iz
tajemnica wiary chrzescijanskiej
znajduje w tym slowie swoja synteze.
Ono stalo sie zywe, widoczne 1
osiggnelo swoja pelnie w Jezusie z
Nazaretu. Ojciec ,bogaty w
miltosierdzie” (por. Ef 2, 4), gdy
objawil Mojzeszowi swoje imie: ,,BOg
milosierny i litosciwy, cierpliwy,
bogaty w taske i wiernos¢” (Wj 34, 6),
sprawil, ze cztowiek mogt



nieprzerwanie poznawac Jego boska
nature na rozne sposoby i w wielu
momentach historii. W ,pelni
czasOow” (por. Ga 4, 4), gdy wszystko
byto gotowe wedlug Jego planu
zbawienia, zestal On swojego Syna,
narodzonego z Maryi Dziewicy, aby
objawi¢ nam w sposob ostateczny
swoja mitos¢. Kto widzi Syna, widzi
tez 1 Ojca (por. ] 14, 9). Jezus z
Nazaretu swoimi stowami, gestami 1
cala swoja osoba [1] objawia
miltosierdzie Boga.

2. Potrzebujemy nieustannie
kontemplowac te tajemnice
milosierdzia. Jest ona dla nas
zrodlem radosci, ukojenia i pokoju.
Jest warunkiem naszego zbawienia.
Milosierdzie: to jest stowo, ktore
objawia Przenajswietsza Trojce.
Milosierdzie: to najwyzszy i
ostateczny akt, w ktorym Bog
wychodzi nam na spotkanie.
Milosierdzie: jest podstawowym
prawem, ktore mieszka w sercu



kazdego czlowieka, gdy patrzy on
szczerymi oczami na swojego brata,
ktorego spotyka na drodze zycia.
Milosierdzie: to droga, ktora laczy
Boga z czlowiekiem, poniewaz
otwiera serce na nadzieje bycia
kochanym na zawsze, pomimo
ograniczen naszego grzechu.

3. Sa chwile, w ktorych jeszcze
mocniej jesteSmy wzywani, aby
utkwi¢ wzrok w mitosierdziu, bySmy
sami stali sie skutecznym znakiem
dzialania Ojca. Z tego wilasnie
powodu oglositem Nadzwyczajny
Jubileusz Mitosierdzia jako pelen
faski czas dla Kosciola, by uczynic
Swiadectwo wierzacych jeszcze
mocniejszym i skuteczniejszym.

Rok Swiety zostanie rozpoczety 8
grudnia, w Uroczystosc¢
Niepokalanego Poczecia Najswietszej
Maryi Panny. Ta uroczystosc
liturgiczna wskazuje sposob, w jaki
Bog dziala juz od poczatkdw naszej



historii. Po grzechu Adama i Ewy Bog
nie chcial zostawi¢ ludzkosci samej,
wystawionej na dzialanie zla. Stad
tez w swoim zamysle zechcial On,
aby Maryja, Swieta i niepokalana w
mitosci (por. Ef 1, 4), stala sie Matka
Odkupiciela czlowieka. Na ogrom
grzechu Bog odpowiada pelnig
przebaczenia. Milosierdzie bedzie
zawsze wieksze od kazdego grzechu i
nikt nie moze ograniczy¢ mitosci
Boga, ktéry przebacza. W te wlasnie
Uroczystos¢ Niepokalanego Poczecia
otworze z radoscig Drzwi Swiete. Z
tej okazji stang sie one Bramg
Mitosierdzia, gdzie kazdy wchodzacy
bedzie mdgt doswiadczy¢ mitosci
Boga, ktdry pociesza, przebacza i
daje nadzieje.

W kolejna niedziele, tj. III Niedziele
Adwentu, otworzone zostang Drzwi
Swiete w Katedrze Rzymu, w
Bazylice sw. Jana na Lateranie, a
nastepnie w Bazylikach Papieskich.
Postanawiam rowniez, aby w te



wlasnie niedziele w kazdym Kosciele
lokalnym, w Katedrze, ktora jest
Kosciolem-Matka dla wszystkich
wiernych, badz tez w Konkatedrach
lub tez w innych kosciotach o
szczegoOlnym znaczeniu, zostala
otworzona na caty rok taka sama
Brama Milosierdzia. Wedlug decyzji
Biskupa Ordynariusza, taka Brama
bedzie moglta by¢ otworzona réwniez
w sanktuariach, miejscach
nawiedzanych przez wielu
pielgrzymow, ktorzy wiasnie tam
bardzo czesto doswiadczaja w sercu
taski i znajduja droge do nawrocenia.
Kazdy zatem Koscidl lokalny bedzie
bezposrednio zaangazowany w
przezywanie tego Roku Swietego,
jako szczegdlnego momentu taski i
odnowy duchowej. Jubileusz bedzie
wiec Swietowany w Rzymie, tak jak i
w Kosciotach lokalnych, jako znak
widzialny komunii catego KoSciola.

4. Wybralem date 8 grudnia,
poniewaz jest ona bogata w



znaczenie ze wzgledu na
wspoiczesna historie Kosciola.
Otworze bowiem Drzwi Swiete w
piecdziesiatg rocznice zakonczenia
Soboru Watykanskiego II. Kosciot
czuje potrzebe zywego wspominania
tej chwili, gdyz wtedy wilasnie
zaczynat sie nowy bieg jego historii.
Ojcowie zgromadzeni na Soborze
czuli potrzebe, silng jak prawdziwy
powiew Ducha Swietego, méwienia o
Bogu do ludzi ich czaséw w sposéb
bardziej zrozumiatly. Po rozbiciu
murow, ktore przez zbyt dtugi czas
trzymaly Kosciél w zamknieciu jak w
uprzywilejowanej cytadeli, nadszed}
czas na gloszenie Ewangelii w nowy
sposOb. Nowy etap ewangelizacji,
ktora trwa od zawsze. Nowe
zaangazowanie dla wszystkich
chrzes$cijan, aby Swiadczyc z
wiekszym entuzjazmem i
przekonaniem o swojej wierze.
Koscio! czut odpowiedzialnosc za
bycie w Swiecie zywym znakiem
mitosci Ojca.



Powracaja w pamieci peine wymowy
stowa, ktore sw. Jan XXIII
wypowiedzial na rozpoczecie
Soboru, aby wskazac droge, ktora
nalezy kroczy¢: ,,Dzi$ jednakze
Oblubienica Chrystusa woli
postugiwac sie raczej lekarstwem
milosierdzia, anizeli surowoscia. [...]
Kosciot Katolicki pragnie okazac sie
matkg mitlujaca wszystkich, matka
laskawag, cierpliwg, peing
miltosierdzia i dobroci wzgledem
synow odlgczonych, podnoszac za
posrednictwem tego Soboru
Powszechnego pochodnie prawdy
katolickiej”.[2] W tym samym
horyzoncie poruszal sie rowniez bl.
Pawel VI, ktdry tak wyrazil sie na
zakonczenie Soboru: ,,Chcemy
przede wszystkim zwroci¢ uwage na
to, iz religia naszego Soboru byla
przede wszystkim mitosc; [...].
Biblijna historia o Samarytaninie
stala sie paradygmatem duchowosci
Soboru. [...] Strumien mitosci i
uwielbienia wylatl sie z Soboru na



wspolczesny Swiat ludzki. Odrzucono
naturalnie bledy, owszem; poniewaz
to wymaga miltosci nie mniej, niz
prawdy; ale dla osob pozostato tylko
wezwanie, szacunek i mitosc.
Zamiast deprymujacych diagnoz,
zachecajgce lekarstwa; zamiast
ztowrogich przewidywan, w strone
Swiata wspoiczesnego wyslaliSmy z
Soboru przestania peine zaufania:
jego wartosci nie tylko zostaty
uszanowane, ale i uhonorowane,
jego wysitki wsparte, jego
zamierzenia oczyszczone i
poblogostawione. [...] I jeszcze inng
rzecz powinnismy zauwazyc: cale to
bogactwo doktrynalne jest zwrdcone
w jednym kierunku: stuzy¢
cztowiekowi. Cztowiekowi, mozemy
tak to powiedzie¢, w kazdym jego
potozeniu, w kazdej jego chorobie i w
kazdej jego potrzebie”.[3]

Z uczuciem wdziecznosci za to, co
Koscio!l otrzymat oraz z
odpowiedzialnoscia za zadanie, ktore



na nas czeka, przekroczymy Drzwi
Swiete majac pelne zaufanie, ze
towarzyszy nam moc
Zmartwychwstalego Pana, ktory
nieustannie podtrzymuje nasza
pielgrzymke. Duch Swiety, ktory
prowadzi kroki wierzacych, by
wspolpracowali w dziele zbawienia
dokonanym przez Chrystusa, niech
bedzie przewodnikiem i wsparciem
Ludu Bozego, pomagajac mu
kontemplowac oblicze
mitosierdzia.[4]

5. Rok Jubileuszowy zakonczy sie w
uroczystos$c liturgiczna Jezusa
Chrystusa, Krola Wszechswiata, 20
listopada 2016 roku. W tym dniu,
zamykajac Drzwi Swiete, bedziemy
kierowac nasze mysli z
wdziecznoscia i dzigkczynieniem do
Trojcy PrzenajsSwietszej za to, ze
udzielila nam tego szczegolnego
czasu laski. Powierzymy Chrystusowi
Panu zycie Kosciola, calej ludzkosci i
ogromnego kosmosu, proszac o



wylanie Jego milosierdzia jak rosy
porannej, aby owocna stala sie
historia, ktéra mamy tworzy¢ w
najblizszej przysztosci z
zaangazowaniem wszystkich. O jakze
pragne, aby nadchodzace lata byly
naznaczone milosierdziem tak,
by$Smy wyszli na spotkanie kazdej
osoby, niosgc dobro¢ i czutos$¢ Boga!
Do wszystkich, tak wierzgcych jak i
tych, ktdrzy sa daleko, niech dotrze
balsam milosierdzia jako znak
Krolestwa Bozego, ktore jest juz
obecne posrdd nas.

6. «Wlasciwe Bogu jest stosowanie
milosierdzia i w tym najwyrazniej
wyraza sie jego wszechmoc».[5]
Slowa sw. Tomasza z Akwinu
pokazujg, ze milosierdzie Boze nie
jest znakiem stabosci, lecz
przejawem wszechmocy Boga. Z tego
tez powodu liturgia w jednej ze
swoich najstarszych kolekt
przywoluje nastepujace stowa
modlitwy: ,Boze, Ty przez



przebaczenie i litos¢ najpeiniej
okazujesz swoja wszechmoc”.[6] Bog
zawsze bedzie w ludzkiej historii
jako Ten, ktdry jest obecny, bliski,
opatrznosciowy, Swiety i mitosierny.

«Cierpliwy 1 milosierny» — to
podwadjne okreslenie spotykamy
czesto w Starym Testamencie jako
opis natury Boga. To Jego bycie
milosiernym znajduje swe
potwierdzenie

w wielorakich dzielach historii
zbawienia, gdzie dobro¢ Boga
zwycieza nad checig kary 1
zniszczenia. Psalmy w sposob
szczegolny okazuja te wielkosc
Boskiego dzialania: ,,On odpuszcza
wszystkie twoje winy, On leczy
wszystkie twe niemoce, On zycie
twoje wybawia od zguby, On wienczy
cie taska i zmilowaniem” (Ps
103[102], 3-4). W sposob jeszcze
bardziej wyrazisty kolejny Psalm
przywoluje konkretne znaki



mitosierdzia: ,Pan uwalnia jencow,
Pan przywraca wzrok niewidomym,
Pan podnosi pochylonych, Pan mituje
sprawiedliwych. Pan strzeze
przychodniow, chroni sierote 1
wdowe, lecz na bezdroza kieruje
wystepnych” (Ps 146[145], 7-9). Iw
koncu jeszcze inne wyrazenia
Psalmisty: ,,On leczy ztamanych na
duchu i przewigzuje ich rany. [...]
Pan dzwiga pokornych, a poniza
wystepnych az do ziemi” (Ps 147
[146-147], 3.6). Milosierdzie Boga nie
jest wiec jakas$ abstrakcyjna ideg, ale
jest konkretnym faktem, dzieki
ktoremu On objawia swoja mitosc¢
ojcowska i matczyng, ktora wypltywa
z wnetrznosci i zwraca sie do syna.
To naprawde jest ten przypadek,
kiedy moze mowic o mito$ci
wyplywajacej z wnetrza. Pochodzi
ona z wnetrza jako glebokie uczucie,
naturalne, akt czutosci i wspdlczucia,
odpuszczenia i przebaczenia.



7. ,B0o Jego milosierdzie na wieki” (Ps
136 [135]).[7] Jest to refren
powtarzany po kazdym wersecie
Psalmu, ktéry opowiada historie
objawienia sie Boga. W mocy
milosierdzia wszystkie dzieje
starozytnego ludu pelne sa
glebokiego znaczenia zbawczego.
Milosierdzie sprawia, ze historia
Boga i Izraela staje sie historia
zbawienia. Wydaje sie, ze przez to
ciggle powtarzanie: ,Bo Jego
mitosierdzie na wieki”, Psalm lamie
zamkKkniety krag przestrzeni i czasu,
aby wszystko umie$ci¢ w wiecznej
tajemnicy mitosci. To tak, jakby
chcial nam powiedziec¢, ze Bog bedzie
spogladal na czlowieka nie tylko w
historii, ale i na wiecznosc¢, wzrokiem
milosiernego Ojca. To nie przypadek,
ze lud Izraela zechcial wlgczy¢ ten
Psalm, ,,Wielki hallel”, jak bywa
rowniez nazywany, do
najwazniejszych tekstow
liturgicznych.



Przed swoja meka Jezus modlit sie
tymze wlasnie Psalmem
miltosierdzia. Zaswiadcza o tym
Ewangelista Mateusz, gdy pisze, ze
,»,P0 odspiewaniu hymnu” (Mt 26, 30)
Jezus wraz

z uczniami wyszli w strone Gory
Oliwnej. Podczas, gdy Jezus
odprawial po raz pierwszy
Eucharystie, jako Wieczna Pamigtke
swojej realnej obecnosci pomiedzy
nami, umiejscawiat symbolicznie ten
najwyzszy akt Objawienia w Swietle
milosierdzia. W tymze samym
horyzoncie milosierdzia Jezus
przezywal swoja meke i Smier¢,
Swiadomy wielkiej tajemnicy mitosci,
ktora wypeinila sie na krzyzu.
Swiadomo$é, ze sam Jezus modlil sie
tym Psalmem, czyni go dla nas
chrzescijan jeszcze wazniejszym i
sprawia, ze powinien stac sie on
nasza modlitwg uwielbienia: ,Bo
Jego milosierdzie na wieki”.



8. Ze wzrokiem utkwionym w Jezusie
1w Jego obliczu milosiernym
mozemy zaglebic¢ sie w mitos¢ Trojcy
Przenajswietszej. Misjg, ktora Jezus
otrzymat od Ojca, byto objawienie
tajemnicy Bozej milosci w jej pelni.
»,B0g jest miloscig” (1 J 4, 8.16),
oglasza — po raz pierwszy i jedyny na
kartach Pisma Swietego — Jan
Ewangelista. Ta mitosc jest juz wtedy
mozliwa, widoczna i namacalna w
calym zyciu Jezusa. Jego osoba jest
niczym innym jak tylko mitoscig. To
mitosc, ktora sie daje za darmo.
Relacje Jezusa z osobami, ktére Go
otaczaja, ukazuja cos jedynego i
niepowtarzalnego. Znaki, ktore czyni
przede wszystkim w stosunku do
grzesznikow, do biednych,
wylaczonych, chorych i cierpigcych,
sa naznaczone mitosierdziem.
Wszystko w Nim mowi o
mitosierdziu. Nie ma tez w Nim
czegos, co byloby pozbawione
wspolczucia.



Jezus, wobec rzeszy ludzi, ktorzy szli
za Nim, widzac, ze byli zmeczeni i
strudzeni, zdezorientowani i bez
przewodnika, odczul w glebi serca
silne dla nich wspoiczucie (por. Mt 9,
36). Moca tej wlasnie miltosci
wspoiczujacej uzdrowit chorych,
ktorych mu przyniesiono (por. Mt 14,
14) oraz kilkoma chlebami i rybami
nakarmit thum do sytosci (por. Mt 15,
37). To, co poruszato Jezusa we
wszystkich okolicznosciach, to nic
innego jak milosierdzie, dzieki
ktoremu czytal w sercach swoich
rozmowcow, dajac im odpowiedzi,
ktore korespondowaty z ich
najprawdziwszymi potrzebami. W
ten sam sposob, gdy Jezus spotkat
wdowe z Nain, ktérej syna niesiono
do grobu, odczul wielkie wspolczucie
z powodu przejmujacego bolu
placzacej matki i przywrdcil jej syna,
wskrzeszajac go z martwych (por. £k
7, 15). Po uwolnieniu opetanego w
kraju Gerazenczykow, powierza mu
te misje: ,,Opowiadaj im wszystko, co



ci Pan uczynit i jak ulitowat sie nad
toba” (Mk 5, 19). ROwniez powolanie
Mateusza wpisuje sie w ten horyzont
miltosierdzia. Przechodzac obok
komory celnej, spojrzenie Jezusa
spotkalo sie ze wzrokiem Mateusza.
Bylo to spojrzenie peine milosierdzia,
ktore przebaczylo grzechy tego
czlowieka oraz, zwyciezajac opory
innych uczniow, wybralo jego,
grzesznika i celnika, aby stal sie
jednym z Dwunastu. $w. Beda
Czcigodny, komentujac te scene z
Ewangelii napisal, ze Jezus spojrzat
na Mateusza z ,uczuciem mitosci i
wybral go”: miserando atque
eligendo.[8] Te stowa zawsze robig na
mnie wrazenie, dlatego wybralem je
na moje zawolanie biskupie.

9. W przypowiesciach poswieconych
milosierdziu Jezus objawia nature
Boga jako nature Ojca, ktory nigdy
nie uwaza sie za zwyciezonego
dopoKki nie sprawi, Ze poprzez
wspolczucie i mitosierdzie zniknie



grzech i pokonane zostanie
odrzucenie. Znamy te przypowiesci,
a szczegolnie trzy z nich:
przypowiesc o zaginionej owcy, o
zagubionej monecie i 0 synu
marnotrawnym (por. £k 15, 1-32). W
tych przypowiesciach Bog zawsze
przedstawiony jest jako pelen
radosci, przede wszystkim, gdy
przebacza. Znajdujemy w nich istote
Ewangelii oraz naszej wiary,
poniewaz milosierdzie jest ukazane
jako sila, ktora zwycieza wszystko,
ktora wypelinia serce mitoscia i
pociesza przebaczeniem.

W innej przypowiesci natomiast
otrzymujemy nauke dotyczaca
naszego chrzescijanskiego stylu
zycia. Sprowokowany pytaniem
Piotra, ile razy nalezaloby
przebaczyd, Jezus odpowiedzial: ,Nie
mowie ci, Ze az siedem razy, lecz az
siedemdziesiat siedem razy” (Mt 18,
22) i opowiedzial przypowiesc o
yhielitosciwym dluzniku”. Tenze



wlasnie dtuznik, wezwany przed
oblicze krdla po to, by zwrdcit mu
ogromny diug, blaga go na kolanach i
krol daruje mu naleznos$c. Zaraz po
wyjsciu 0w dluznik spotyka innego
stuge, rownego sobie, ktory byl mu
dluzny nieporownanie mniej. Stuga
ten blaga go na kolanach o litosc,
ktorej jednak nie otrzymuje i zostaje
wtracony do wiezienia. Krol, gdy
tylko ustyszal o tym, co zaszio,
rozgniewat sie bardzo, wezwal
nielitoSciwego diuznika do siebie i
rzek!: ,,Czyz wiec i ty nie powiniene$
byt sie ulitowac nad swoim
wspoistuga, jak ja ulitowalem sie nad
toba?” (Mt 18, 33). Jezus konczy te
przypowiesc stowami: ,Podobnie
uczyni wam Ojciec moj niebieski,
jezeli kazdy z was nie przebaczy z
serca swemu bratu” (Mt 18, 35).

Ta przypowie$¢ zawiera gleboka
nauke dla kazdego z nas. Jezus
stwierdza, ze milosierdzie to nie jest
tylko dzialanie Ojca, lecz staje sie



kryterium potrzebnym do
zrozumienia, kim sg Jego prawdziwi
synowie. JesteSmy wiec wezwani do
zycia mitosierdziem, poniewaz to
nam zostato najpierw udzielone
milosierdzie. Przebaczenie zniewag
staje sie najbardziej ewidentnym
wyrazem milosci milosiernej, a dla
nas chrzescijan jest nakazem,
ktorego nie mozemy pomingc. Jakze
wydaje sie nieraz trudne to
przebaczenie! A jednak jest ono
narzedziem zlozonym w nasze rece,
abysSmy byli w stanie o0siggnac spokoj
serca. Porzucic zal, ztos¢, przemoc i
zemste — to warunki konieczne do
tego, by zyc¢ szczesliwie.
Przyjmujemy zatem zachete
Apostola: ,Niech stonice nie zachodzi
nad waszym gniewem?” (Ef 4, 26).
Stuchamy przede wszystkim stowa
Chrystusa, ktory przedstawil
mitosierdzie jako ideal zycia i jako
kryterium wiarygodnosci dla naszej
wiary: ,,Blogostawieni milosierni,
albowiem oni milosierdzia



dostgpia” (Mt 5, 7). To jest
blogostawienstwo, ktére powinno sie
stac dla nas inspiracjg w tym Roku
Swietym.

Jak mozna zauwazyc, milosierdzie w
PiSmie Swietym jest stowem-kluczem
do wskazania dziatania Boga wobec
nas. On nie ogranicza sie do
potwierdzenia swojej mitosci, ale
czyni ja widoczng i namacalng.
Milo$c¢ nie moze byc¢ przeciez
abstrakcyjnym slowem. Z samej swej
natury jest ona konkretnym zyciem:
to intencje, zachowania, postawy,
ktore przyjmuje sie w codziennosci.
Milosierdzie Boga jest Jego
odpowiedzialnoscia za nas. On czuje
sie odpowiedzialnym, to znaczy:
pragnie naszego dobra i chce nas
widzie¢ szczesliwymi, napelnionymi
radoscia i pokojem. Na tejze wilasnie
dtugosci fali powinna zostac
dostrojona i zorientowana mito$¢
milosierna chrzescijan. Tak, jak
kocha Ojciec, tak tez powinni kochac



i synowie. Jak On jest milosierny, tak
tez 1 my jesteSmy wezwani, by by¢
milosierni: jedni wobec drugich.

10. Gléwna belkg, na ktorej wspiera
sie zycie Kosciola, jest milosierdzie.
Wszystko w dzialaniu
duszpasterskim Kosciola powinno
zostac otulone czuloscia, z jaka
kieruje sie do wiernych; nic tez z jego
gloszenia i z jego Swiadectwa
ukazanego Swiatu nie moze hyc¢
pozbawione mitosierdzia.
Wiarygodno$c Kosciola weryfikuje
sie na drodze mitosci milosiernej i
wspolczujacej. Kosciot ,,zyje
niewyczerpanym pragnieniem
ofiarowania milosierdzia”.[9] By¢
moze przez zbyt dlugi czas
zapomnieliSmy wskazywac i zy¢
drogq miltosierdzia. Z jednej strony
pokusa, ktora podpowiada, aby brac
pod uwage tylko i zawsze
sprawiedliwos$¢, sprawila, ze
zapomnieliSmy, iz jest to tylko
pierwszy krok, jakkolwiek konieczny



i nieodzowny, ale Koscid! potrzebuje
wznie$c¢ sie ponad to, aby osiggnac
cel wyzszy 1 o wiele bardziej
znaczacy. Z drugiej strony ze
smutkiem obserwujemy, jak
doswiadczenie przebaczenia w
naszej kulturze staje sie coraz
rzadsze. W niektorych przypadkach
wydaje sie nawet, iz znika juz samo
stowo przebaczenie. Jednak bez
doswiadczenia przebaczenia
pozostaje nam droga bezplodna i
sterylna, jakbySmy zyli w jakims
miejscu pustynnym i odosobnionym.
Nadszed! znowu czas dla Kosciola,
aby przyjac na siebie radosne
gloszenie przebaczenia. To jest czas
powrotu do tego, co istotne, aby
wzig€ na siebie stabosci i trudnosci
naszych braci. Przebaczenie to sila,
ktora przywraca do nowego zycia i
dodaje odwagi, aby patrze¢ w
przyszto$¢ z nadziejq.

11. Nie mozemy zapomniec o
wielkim nauczaniu, ktore sw. Jan



Pawel II ofiarowal w swojej drugiej
encyklice Dives in misericordia, ktore
W O0wczesnej epoce przyszio tak
niespodziewanie i zaskoczylo wielu
tematem, jaki poruszato. W
szczegolnosci checialbym przywotac
dwa aspekty tego nauczania. Przede
wszystkim Swiety Papiez podkreslal
zapomnienie tematu mitosierdzia w
kulturze naszych dni: ,,Umystowos¢
wspolczesna, moze bardziej niz
cztowiek przesziosci, zdaje sie
sprzeciwiac¢ Bogu milosierdzia, a
takze dazy do tego, azeby sama idee
milosierdzia odsuna¢ ma margines
zycia i odciag¢ od serca ludzkiego.
Samo stowo i pojecie ,,milosierdzie”
jakby przeszkadzalo czlowiekowi,
ktory poprzez nieznany przedtem
rozwoj nauki i techniki bardziej niz
kiedykolwiek w dziejach statl sie
panem i uczynit sobie ziemie
poddana (por. Rdz 1, 28). Owo
»,panowanie nad ziemig”, rozumiane
nieraz jednostronnie i
powierzchownie, jakby nie



pozostawialo miejsca dla
miltosierdzia. [...] I dlatego tez wielu
ludzi i wiele sSrodowisk, kierujac sie
zywym zmystem wiary, zwraca sie
niejako spontanicznie do
milosierdzia Bozego w dzisiejszej
sytuacji Kosciota i swiata”.[10]

Co wiecej, Sw. Jan Pawel II tak
motywowatl pilng potrzebe gloszenia
i Swiadczenia o milosierdziu w
Swiecie wspolczesnym: ,[ono jest
podyktowane] mitoscig cztowieka i
wszystkiego, co ludzkie, a cow
odczuciu tak bardzo wielu
wspoiczesnych jest zagrozone
wielkim niebezpieczenstwem. Ta
sama tajemnica Chrystusa [...] kaze
rownoczesnie glosi¢ milosierdzie
jako milosierng mitos¢ Boga,
objawiong w tajemnicy Chrystusa. I
kaze tez do tego mitosierdzia
odwolywac sie, wzywac go na
naszym trudnym i przelomowym
etapie dziejow Kosciola i Swiata
[...]”.[11] To nauczanie Sw. Jana



Pawtla II jest dzis jeszcze bardziej
aktualne i zastuguje na to, aby je
ponownie podja¢ w tym Roku
Swietym. Przyjmijmy na nowo jego
stowa: ,,Ko$ciot zyje swoim
autentycznym zyciem, kiedy wyznaje
i glosi milosierdzie — najwspanialszy
przymiot Stworcy i Odkupiciela - i
kiedy ludzi przybliza do
Zbawicielowych zdrojow
mitosierdzia, ktorych jest
depozytariuszem i szafarzem”.[12]

12. Ko$ciol ma misje gloszenia
milosierdzia Boga, bijacego serca
Ewangelii, aby w ten sposéb dotknac
serce i umyst kazdego czlowieka.
Oblubienica Chrystusa czyni swoim
zachowanie Syna Bozego, ktory
wszystkim wychodzi naprzeciw, nie
pomijajac nikogo. W naszym czasie,
w ktorym Kosciol jest zaangazowany
W nowa ewangelizacje, temat
miltosierdzia wymaga, by go
ponownie przedstawi¢ z nowym
entuzjazmem i z odnowiona



dziatalnoscia duszpasterska. Jest to
kluczowe dla KoSciota oraz dla
wiarygodnosci jego gloszenia, aby zyt
on i Swiadczyt w pierwszej osobie o
mitosierdziu. Jezyk Kosciola i jego
gesty powinny przekazywac
mitosierdzie tak, aby wejs¢ w glebie
serca ludzi i sprowokowac ich do
odnalezienia drogi powrotu do Ojca.

Pierwsza prawda Kosciola jest mitos¢
Chrystusa. Tejze mitosci, ktora
zmierza az do przebaczenia ido
dania siebie samego, Kosciot czyni
sie stuga i poSrednikiem wobec ludzi.
Stad tez tam, gdzie Kosciol jest
obecny, musi sie tez zaznaczy¢
mitosierdzie Ojca. W naszych
parafiach, w naszych wspolnotach, w
stowarzyszeniach, w ruchach,
gdziekolwiek sa chrzescijanie, kazdy
powinien tam odnalez¢ oaze
milosierdzia.

13. Chcemy zy¢ tym Rokiem
Jubileuszowym w Swietle stowa



Pana: Mitosierni jak Ojciec.
Ewangelista przypomina nauczanie
Jezusa, ktory mowi: ,,Badzcie
milosierni, jak Ojciec wasz jest
mitosierny” (£k 6, 36). To program na
zycie, ktdry jest trudny, ale zarazem
bogaty w radosc i w pokoj. Nakaz
Jezusa jest zwrdcony do tych, ktorzy
stuchaja Jego glosu (por. £k 6, 27).
Aby by¢ zdolnymi do mitosierdzia,
powinniSmy najpierw nastawic sie
na stuchanie stowa Bozego. To
oznacza odzyskanie na nowo
wartosci ciszy, aby méc medytowac
stowo, ktore jest do nas zwrécone. W
ten sposob mozliwa jest
kontemplacja milosierdzia Boga i
przyjecie go jako wlasnego stylu
zycia.

14. Pielgrzymka jest znakiem
szczegolnym w Roku Swietym,
poniewaz jest ikong drogi, ktora
kazda osoba przemierza w czasie
swojej egzystencji. Zycie jest
pielgrzymka, a istota ludzka to



viator, pielgrzym, ktory przemierza
droge az do osiggniecia pozadanego
celu. Rowniez po to, aby dotrzec do
Drzwi Swietych w Rzymie i w
kazdym innym miejscu, bedziemy
musieli pojs¢ na pielgrzymke, kazdy
na miare wlasnych sil. Stanie sie ona
znakiem, ze ré6wniez milosierdzie
jest celem, ktéry mamy osiggnac, a
ktory wymaga zaangazowania i
poswiecenia. Pielgrzymka zatem
niech stanie sie bodzcem do
nawrocenia: przekraczajac Drzwi
Swiete pozwolimy sie obja¢
milosierdziu Bozemu i zaangazujemy
sie, bySmy byli milosierni dla innych,
tak jak Ojciec jest milosierny dla nas.

Pan Jezus wskazuje nam na etapy
pielgrzymki, dzieki ktorym mozemy
0siggnac ten cel: ,Nie sadZcie, a nie
bedziecie sadzeni; nie potepiajcie, a
nie bedziecie potepieni;
odpuszczajcie, a bedzie wam
odpuszczone. Dawajcie, a bedzie
wam dane; miarg dobra, nattoczong,



utrzesiona i oplywajaca wsypig w
zanadrza wasze. Odmierzg wam
bowiem taka miara, jakg wy
mierzycie” (£k 6, 37-38). Mowi
przede wszystkim, aby nie sqdzic¢ i by
nie potepiac. Jesli nie chce sie zostac
osgdzonym przez Boga, nie powinno
sie stawac sedzig swego brata.
Ludzie bowiem z ich osadem
zatrzymuja sie zwykle na tym, co
zewnetrzne, podczas gdy Bog patrzy
na to, co w srodku. Jakiez zto czynia
stowa, ktore sg spowodowane
uczuciami zazdrosci i zawisci! Mowic
zle o bracie, gdy jest nieobecny, jest
rownoznaczne przedstawieniu gow
zlym Swietle, szkodzeniu jego
reputacji i pozostawieniu go na laske
i nielaske plotek. Nie sadzic i nie
potepia¢ znaczy rowniez, pozytywnie
rzecz ujmujac, umiec dostrzec dobro,
ktore jest w kazdej osobie i nie
pozwoli¢ na to, aby cierpiala ona z
powodu naszego czesciowego
osgadzenia 1 naszej zarozumialej
znajomosci wszystkiego. Ale to nie



jest jeszcze wystarczajace do
wyrazenia mitosierdzia. Jezus wzywa
rowniez do przebaczenia i do
dawania. Mamy by¢ narzedziami
milosierdzia, poniewaz pierwsi
otrzymalisSmy je od Boga. Mamy by¢
szczodrzy dla wszystkich, wiedzac, ze
rowniez Bog wielkodusznie udziela
nam swojej dobroci.

Mitosierni jak Ojciec jest zatem
,mottem” Roku Swietego. W
miltosierdziu mamy dowdd tego, jak
Bog kocha. On daje wszystko z siebie
samego, zawsze, za darmo i nie
proszac o nic w zamian. Przychodzi
nam z pomocy, kiedy go wzywamy.
Piekne jest, ze codzienna modlitwa
Kosciola zaczyna sie od stow: ,Boze,
wejrzyj ku wspomozeniu memu,
Panie, pospiesz ku ratunkowi
memu” (por. Ps 70[69], 2). Pomoc,
ktorej wzywamy, jest juz pierwszym
krokiem milosierdzia Bozego,
uczynionym w nasza strone. On
przychodzi, aby wybawic nas od



stabosci, w ktorych zyjemy. Jego
pomoc sprawia, ze potrafimy
dostrzec Jego obecnosc¢ i odczuc Jego
bliskos$¢. Dzien za dniem, dotknieci
przez Jego wspotczucie, mozemy
rowniez i my by¢ wspdiczujacy dla
wszystkich.

15. W tym Roku Swietym bedziemy
mogli doSwiadczyc¢ otwarcia serc na
tych wszystkich, ktérzy zyja na
najbardziej beznadziejnych
peryferiach egzystencjalnych, ktore
tak czesto Swiat stwarza w sposob
dramatyczny. Ilez sytuacji
niepewnosci i cierpienia jest
obecnych w dzisiejszym Swiecie! Ilez
ran na ciele wielu, ktorzy nie maja
juz wiecej glosu, poniewaz ich krzyk
oslabli zgast z powodu obojetnosci
bogatych narodow. W tym Jubileuszu
Kosciot zostanie jeszcze bardziej
wezwany do leczenia tych ran, do
opatrywania ich oliwg pocieszenia,
do przewigzywania milosierdziem
oraz do leczenia ich solidarnoscia i



nalezna uwaga. Nie wpadajmy w
obojetnosc, ktora upokarza, w
przyzwyczajenie, ktore usypia ducha
i nie pozwala odkry¢ nowosci, w
cynizm, ktory niszczy. Otworzmy
nasze oczy, aby dostrzec biede
Swiata, rany tak wielu braci i sidstr
pozbawionych godnosci. Poczujmy
sie sprowokowani, styszgc ich
wolanie o pomoc. Nasze rece niech
scisng ich rece, przyciagnijmy ich do
siebie, aby poczuli cieplo naszej
obecnosci, przyjazni i braterstwa.
Niech ich krzyk stanie sie naszym,
tak bySmy razem zlamali bariere
obojetnosci, ktora czesto kroluje w
sposob wiadczy, aby ukry¢
hipokryzje 1 egoizm.

Jest moim goragcym zyczeniem, aby
chrzescijanie przemysleli podczas
Jubileuszu uczynki mitosierdzia
wzgledem ciata i wzgledem ducha.
Bedzie to sposobem na obudzenie
naszego sumienia, czesto uspionego
w obliczu dramatu ubostwa, a takze



umozliwi nam coraz glebsze wejscie
w serce Ewangelii, gdzie ubodzy sa
uprzywilejowani dla Bozego
milosierdzia. Przepowiadanie Jezusa
przedstawia te uczynki milosierdzia,
abySmy mogli poznaé, czy zyjemy jak
Jego uczniowie, czy tez nie.
Odkryjmy na nowo uczynki
mitosierdzia wzgledem ciata:
glodnych nakarmic, spragnionych
napoic, nagich przyodziac,
przybyszow w dom przyjac,
wieznidéw pocieszac, chorych
nawiedzac, umartych pogrzebac. I
nie

zapominamy o uczynkach
mitosierdzia wzgledem ducha:
watpiacym dobrze radzic,
nieumiejetnych pouczac, grzeszacych
upominad, strapionych pocieszac,
krzywdy cierpliwie znosic, urazy
chetnie darowac, modli¢ sie za
zywych i umartych.



Nie mozemy uciec od stow Pana,
gdyz to na ich podstawie bedziemy
osadzeni: czy daliSmy jeS¢ temu, kto
jest glodny, czy daliSmy pi¢ temu, kto
jest spragniony, czy przyjeliSmy
przybysza i ubrali nagiego, czy
mieliSmy czas, aby by¢ z chorym i z
wiezniem (por. Mt 25, 31-45).
Podobnie rowniez zostaniemy
zapytani, czy pomogliSmy wyjsc z
watpliwosci, ktore sprawiajg, ze
cztowiek zaczyna sie bac, i ktore
staja sie zrodlem samotnosci; czy
byliSmy zdolni do przezwyciezenia
ignorancji, w ktorej zyja miliony
0s0b, a przede wszystkim dzieci
pozbawione koniecznej pomocy, aby
wyjs¢ z biedy; czy byliSmy blisko
tego, kto jest samotny i ucisniony; czy
przebaczyliSmy temu, kto nas obrazit
1 odrzuciliSmy kazda forme urazow i
nienawisci, ktore prowadza do
przemocy; czy byliSmy cierpliwi na
wzOr Boga, ktory jest tak bardzo
cierpliwy wobec nas; 1 wreszcie czy
powierzaliSmy Panu na modlitwie



naszych braci i siostry. W kazdym z
tych ,,najmniejszych” jest obecny sam
Chrystus. Jego cialo staje sie znow
widoczne jako umeczone, poranione,
ubiczowane, niedozywione, w
ucieczce..., abySmy mogli je
rozpoznac, dotknac¢ i pomaoc z troska.
Nie zapominajmy o stowach $w. Jana
od Krzyza: ,,Pod wieczor zycia beda
cie sadzi¢ z mitosci”.[13]

16. W Ewangelii wedlug sw. Lukasza
znajdujemy jeszcze inny, wazny
aspekt przezywania z wiarg
Jubileuszu. Ewangelista opowiada, ze
Jezus w szabat powradcit do Nazaretu
1, jak mial w zwyczaju, udat sie do
synagogi. Tam tez zostal poproszony
0 odczytanie fragmentu Pisma i o
skomentowanie go. Wybrany
fragment pochodzil z Ksiegi proroka
Izajasza, gdzie jest napisane: ,,Duch
Pana Boga nade mng, bo Pan mnie
namascil. Postal mnie, by glosic
dobra nowine ubogim, by opatrywac
rany serc ztamanych, by zapowiadac



wyzwolenie jenncom i wiezniom
swobode; aby obwieszczac rok taski
Panskiej” (61, 1-2). ,,Rok taski” — rok
milosierdzia: to wlasnie jest nam
ogloszone przez Pana i tym
pragniemy zy¢. Ten Rok Swiety niesie
ze sobg bogactwo misji Jezusa, ktore
odbija sie echem w stowach Proroka:
zaniesc stowo i gest pocieszenia
biednym, oglosi¢ wolnosc¢ tym, ktérzy
sg wiezniami nowych form
niewolnictwa nowoczesnego
spoleczenstwa, przywroci¢ godnos¢
tym, ktorzy zostali jej pozbawieni.
Przepowiadanie Jezusa staje sie na
nowo widoczne w odpowiedziach
wiary, ktore chrze$cijanie powinni
dawac przez osobiste Swiadectwo.
Niech towarzyszg nam slowa
Apostola: ,kto pelni uczynki
milosierdzia, niech to czyni
ochoczo” (Rz 12, 8).

17. Niech czas Wielkiego Postu w
Roku Jubileuszowym zostanie
przezyty jeszcze bardziej



intensywnie, jako istotny moment w
celebrowaniu i doswiadczaniu
milosierdzia Boga. Ilez stron Pisma
Swietego mozna przemedytowac
podczas tych tygodni Wielkiego
Postu, aby odkry¢ na nowo
miltosierne oblicze Ojca! Uzywajac
stow proroka Micheasza mozemy
rowniez i my powtorzy¢: ,, Ktoryz Bog
podobny Tobie, co oddalasz
nieprawosc¢, odpuszczasz wystepek
reszcie dziedzictwa Twego? Nie zywi
On gniewu na zawsze, bo upodobat
sobie milosierdzie. Ulituje sie znowu
nad nami, zetrze nasze nieprawosci i
wrzuci w glebokosci morskie
wszystkie nasze grzechy” (7, 18-19).

W tym czasie modlitwy, postu i
uczynkow milos$ci, strony Ksiegi
proroka Izajasza beda mogly zostac
przemedytowane w Sposob jeszcze
bardziej konkretny: ,,Czyz nie jest
raczej ten post, ktory wybieram:
rozerwac kajdany zia, rozwiazac
wiezy niewoli, wypusci¢ wolno



ucisnionych i wszelkie jarzmo
polamac; dzieli¢ swdj chleb z
glodnym, wprowadzi¢ w dom
biednych tulaczy, nagiego, ktérego
ujrzysz, przyodziac i nie odwradcic sie
od wspolziomkow. Wtedy twoje
Swiatlo wzejdzie jak zorza i szybko
rozkwitnie twe zdrowie.
Sprawiedliwos$c¢ twoja poprzedzac cie
bedzie, chwala Panska iS¢ bedzie za
toba. Wtedy zawolasz, a Pan
odpowie, wezwiesz pomocy, a On
[rzeknie]: ,,Oto jestem!” Jesli u siebie
usuniesz jarzmo, przestaniesz grozic
palcem i méwic przewrotnie, jesli
podasz twoj chleb zglodnialemu i
nakarmisz dusze przygnebiong,
wowczas twe Swiatlo zablySnie w
ciemnosciach, a twoja ciemnos¢
stanie sie poludniem. Pan cie zawsze
prowadzi¢ bedzie, nasyci dusze twoja
na pustkowiach. Odmlodzi twoje
kosci, tak ze bedziesz jak zroszony
ogrod i jak Zzrodlo wody, co sie nie
wyczerpie” (58, 6-11).



Inicjatywa ,,24 godziny dla Pana”,
ktora bedziemy przezywac w piatek
oraz w sobote przed IV Niedziela
Wielkiego Postu, powinna zostac
rozpropagowana w diecezjach. Wiele
0s0b powraca do Sakramentu
Pojednania, a wsrod nich wiele osob
miodych, ktérzy w podobnym
doswiadczeniu odnajduja czesto
droge powrotu do Pana, aby zy¢
chwilg intensywnej modlitwy oraz
nadac sens wlasnemu zyciu. Z
przekonaniem na nowo kladziemy w
centrum Sakrament Pojednania,
poniewaz pozwala dotkng¢ nam
wielko$¢ mitosierdzia. Bedzie to dla
kazdego penitenta zrodlem
prawdziwego pokoju wewnetrznego.

Nie zmeczy mnie nigdy powtarzanie,
zeby spowiednicy stali sie
prawdziwym znakiem milosierdzia
Ojca. Bycie spowiednikiem to nie
improwizacja. Spowiednikami
stajemy sie przede wszystkim wtedy,
gdy wpierw sami jako penitenci



szukamy przebaczenia. Nigdy nie
zapominajmy, ze by¢ spowiednikiem
znaczy miec udzial w samej misji
Jezusa i by¢ konkretnym znakiem
cigglosci Boskiej mitosci, ktora
przebacza i zbawia. Kazdy z nas
otrzymal dar Ducha Swietego dla
przebaczenia grzechow i za to
jesteSmy odpowiedzialni. Nikt z nas
nie jest panem sakramentu, ale
wiernym stuga przebaczenia Boga.
Kazdy spowiednik powinien
przyjmowac wiernych jak ojciec z
przypowiesci o marnotrawnym synu:
to ojciec, ktory wybiega na spotkanie
syna, pomimo, ze ten ostatni
roztrwonil jego majatek.
Spowiednicy sa wezwani, aby objac
skruszonego syna, ktory wraca do
domu i by wyrazic¢ radosc z tego, ze
sie odnalaz!l. Niech nie zmeczy
spowiednikow rowniez to, ze beda
musieli wyjs$¢ do drugiego syna,
ktory pozostal na zewnatrz i jest
niezdolny do radosci, aby
wytlumaczy¢ mu, ze jego ostry osad



jest niesprawiedliwy i nie ma sensu
w obliczu milosierdzia Ojca, ktore
nie zna granic. Niech nie zadaja
aroganckich pytan, lecz jak ojciec z
przypowiesci niech przerwa wywaod
przygotowany przez syna
marnotrawnego, azeby potrafili
uchwycic¢ w sercu kazdego penitenta
wezwanie do pomocy i prosbe o
przebaczenie. Spowiednicy sa
wezwani do tego, aby byli zawsze i
wszedzie, w kazdej sytuacji i pomimo
wszystko, znakiem prymatu
milosierdzia.

18. Podczas Wielkiego Postu w tym
Roku Swietym zamierzam wyslac
Misjonarzy Mitosierdzia. Beda
znakiem matczynej troski Kosciota o
Lud Bozy, aby wszed} on w
glebokos$ci bogactwa tej tajemnicy
tak fundamentalnej dla naszej wiary.
Beda to kaptani, ktorym udziele
wladzy przebaczenia grzechow
zarezerwowanych dla Stolicy
Apostolskiej, aby podkresli¢ wielkos¢



ich postania. Beda przede wszystkim
zywym znakiem tego, jak Ojciec
przygarnia tych, ktérzy szukaja jego
przebaczenia. Bedg Misjonarzami
Milosierdzia, poniewaz beda
ksztaltowac ze wszystkimi spotkanie
peine czlowieczenstwa, zrodio
uwolnienia, bogate w
odpowiedzialnos¢ za
przezwyciezenie trudnosci i podjecie
nowego zycia otrzymanego w
Chrzcie Swietym. W ich misji
pozwola sie oni poprowadzi¢ stowom
Apostola: ,,Bog poddat wszystkich
niepostuszenstwu, aby wszystkim
okazac¢ swe milosierdzie” (Rz 11, 32).
Wszyscy bowiem, nie wylaczajac
nikogo, wezwani sg do przyjecia tego
apelu milosierdzia. Niech misjonarze
Zyja tym wezwaniem wiedzac, ze
moga utkwi¢ swdj wzrok w Jezusie:
,mitosiernym i wiernym
arcykaptanie” (por. Hbr 2, 17).

Prosze wspotbraci Biskupow o
zaproszenie 1 o przyjecie tych



misjonarzy, aby byli przede
wszystkim przekonujgcymi
kaznodziejami mitosierdzia. Niech
zostang zorganizowane

w diecezjach ,,misje ludowe”, tak aby
misjonarze ci stali sie zwiastunami
radosci i przebaczenia. Uprasza sie
ich, aby sprawowali Sakrament
Pojednania dla ludu, by czas taski
ofiarowany w tym Roku
Jubileuszowym pozwolil wielu
synom, ktorzy sa daleko, odnalez¢
droge do ojcowskiego domu. Niech
Pasterze, przede wszystkim w tym
intensywnym czasie Wielkiego Postu,
z troska zachecaja wiernych do
powrotu ,,do tronu taski, abySmy
otrzymali mitosierdzie i znalezli
laske” (Hbr 4, 16).

19. Slowo przebaczenia niech dotrze
do wszystkich, a wezwanie do
doswiadczenia mitosierdzia niech
nie pozostawi nikogo obojetnym.
Moje zaproszenie do nawrocenia



kieruje z jeszcze wieksza
intensywnoscia do tych osob, ktore
znajduja sie daleko od laski Boga ze
wzgledu na sposob, w jaki zyja.
Mysle w sposob szczegdlny o tych
mezczyznach i kobietach, ktorzy
naleza do grup przestepczych,
jakiekolwiek by one byly. Dla
waszego dobra prosze was o zmiane
zycia. Prosze was w imie Syna
Bozego, ktory, chociaz walczyt z
grzechem, nigdy nie odrzucit
grzesznika. Nie wpadajcie w
straszliwg pulapke myslenia, ze zycie
zalezy od pieniedzy, i ze wobec nich
wszystko inne staje sie pozbawione
wartosci i godnosci. To jest tylko
iluzja. Nie zabierzemy pieniedzy z
nami po Smierci. Pienigdze nie daja
nam prawdziwej radosci. Przemoc,
uzyta do zdobycia pieniedzy
ociekajacych krwig, nie czyni
czlowieka ani mocnym, ani
nieSmiertelnym. Dla wszystkich,
weczesniej lub pdzniej, przyjdzie sad



Bozy, od ktorego nikt nie bedzie mogt
uciec.

To samo wezwanie niech dotrze do
0s0b wspierajacych badz
wspotuczestniczgcych w korupcji. Ta
zgnila rana spoleczenstwa jest
ciezkim grzechem, ktory wota do
nieba, poniewaz uderza w same
podstawy zycia osobistego i
spolecznego. Korupcja nie pozwala
patrze¢ w przyszloSc z nadzieja,
poniewaz w swojej bezwzglednosci i
chciwosci niszczy projekty stabych i
miazdzy najbiedniejszych. Korupcja
to zto, ktore zakorzenia sie w
codziennych gestach po to, aby
rozrosnac sie potem w publiczne
skandale. Korupcja jest uporczywym
trwaniem w grzechu, ktory chce
zastapic¢ Boga iluzjg pienigdza jako
formy wladzy. Jest to dzieto
ciemnosci wspierane przez
podejrzliwos$¢ i przez intrygi.
Corruptio optimi pessima [gdy
najlepsze sie deprawuje, staje sie



najgorszym], mowit shusznie Sw.
Grzegorz Wielki, aby wskaza¢, ze
nikt nie moze czuc sie odpornym na
te pokuse. Aby odsunac ja z zycia
osobistego i spotecznego, konieczna
jest rozwaga, czujnos¢, lojalnose,
przejrzystosc, polaczone z odwaga
ujawnienia. Jesli nie walczy sie
otwarcie z korupcja, wczesniej lub
pOzniej staje sie jej wspolnikiem i
niszczy sie wlasna egzystencje.

To jest wlasnie czas sposobny na
zmiane zycia! To jest czas, aby
pozwoli¢ dotkngc swe serce. W
obliczu popelnionego zla, nawet w
przypadku ciezkich przestepstw,
nadchodzi moment wystuchania
placzu os6b niewinnych,
ograbionych z majatku, z godnosci, z
uczué, z samego zycia. Pozostawanie
na drodze zia jest tylko zrodlem iluzji
1 smutku. Prawdziwe zycie jest zgola
inne. BOg nie meczy sie, trzymajac
reke wyciggnieta. On jest zawsze
gotowy do wystuchania i rowniez ja



jestem gotowy, tak jak i moi bracia
Biskupi i Kaplani. Wystarczy tylko
przyjac zaproszenie do nawrocenia i
poddac sie sprawiedliwosci, podczas
gdy Kosciot ofiaruje milosierdzie.

20. Nie bedzie bezuzyteczne w tym
kontekscie opisanie relacji pomiedzy
sprawiedliwosciq a mitosierdziem.
Nie sa to dwa aspekty sobie
przeciwne, ale dwa wymiary tej
samej rzeczywistosci, ktora rozwija
sie stopniowo, az do osiggniecia
swego szczytu w peini mitosci.
Sprawiedliwos¢ jest podstawowa
koncepcja dla spoleczenstwa
obywatelskiego, gdyz normalnie
odnosi sie do porzadku prawnego,
poprzez Kktdry stosuje sie prawo.
Przez sprawiedliwo$¢ rozumie sie
rowniez to, ze kazdemu nalezy oddac
to, co mu sie nalezy. Biblia wiele razy
odnosi sie do sprawiedliwosci Bozej i
do Boga jako Sedziego. W
rozumieniu biblijnym
sprawiedliwosc¢ jest integralnym



zachowywaniem Prawa i postawa
kazdego dobrego Izraelity zgodna z
przykazaniami danymi przez Boga.
Ta wizja jednak doprowadzila, i to
wiele razy, do legalizmu, zaslaniajac
pierwotny sens i zaciemniajac
gleboka wartos¢, jaka posiada
sprawiedliwos$¢. Aby przezwyciezyc
te perspektywe legalistyczna
nalezaloby pamietac, Zze w PiSmie
Swietym sprawiedliwo$é jest
faktycznie rozumiana jako peine
zaufania zdanie sie na wole Boga.

Ze swej strony Jezus mowi czesciej o
wazno$ci wiary, niz o zachowaniu
Prawa. W ten wiasnie sposob
powinnismy rozumiec Jego stowa,
kiedy, znajdujac sie przy stole z
Mateuszem i innymi celnikami oraz
grzesznikami, mowi do faryzeuszow,
ktorzy toczyli z Nim spdor: ,Idzcie i
starajcie sie zrozumiec, co znaczy:
Chce raczej mitosierdzia niz ofiary. Bo
nie przyszedlem powolac
sprawiedliwych, ale



grzesznikow” (Mt 9, 13). W obliczu
wizji sprawiedliwosci, ktora jest
niczym wiecej, jak tylko zwyklym
zachowywaniem Prawa, ktdre dzieli
osoby na sprawiedliwych i
grzesznikow, Jezus chce pokazac
wielki dar mitosierdzia, ktére szuka
grzesznikow, aby zaoferowac im
przebaczenie i zbawienie. Stad tez
staje sie zrozumiale, dlaczego z
powodu tej swojej wizji uwalniajacej
i bedacej Zrodlem odnowienia, Jezus
zostal odrzucony przez faryzeuszow
iuczonych w Pismie. Oni bowiem,
aby by¢ wiernymi Prawu, kladli
clezary na ramiona ludzi, niweczac
rownoczesnie mitosierdzie Ojca.
Wezwanie do zachowywania Prawa
nie moze utrudni¢ zwrocenia uwagi
na rzeczy niezbedne, ktore dotycza
godnosci 0sob.

Wezwanie Jezusa odnosi sie do
tekstu proroka Ozeasza — ,,Milosci
pragne, nie krwawej ofiary” (6, 6) — i
jest bardzo znaczace w tym



kontekscie. Jezus potwierdza, ze od
tej pory regula zycia Jego uczniow
bedzie prymat milosierdzia, jak o
tym sam zaswiadcza, dzielac swoj
positek z grzesznikami. Milosierdzie
raz jeszcze jest objawione jako
podstawowy wymiar misji Jezusa.
Jest ono prawdziwym wyzwaniem
wobec Jego rozmowcow, ktorzy
zatrzymuja sie tylko na aspekcie
formalnym Prawa. Jezus natomiast
wykracza poza Prawo; Jego dzielenie
sie z tymi, ktorych Prawo uwazalo za
grzesznikow, pozwala zrozumiec,
dokad dochodzi Jego milosierdzie.

Rowniez Apostol Pawel przebyt
podobna droge. Zanim spotkat
Chrystusa na drodze do Damaszku,
jego zycie bylo poswiecone w sposdb
catkowity osiggnieciu
sprawiedliwosci z Prawa (por. Flm 3,
6). Nawrdcenie dokonane przez
Chrystusa doprowadzito Pawtla do
wywrdcenia jego wizji az do takiego
punktu, ze w Liscie do Galatow



napisal: ,,my wilasnie uwierzyliSmy w
Chrystusa Jezusa, by osiagnac
usprawiedliwienie z wiary w
Chrystusa, a nie przez wypelnianie
Prawa za pomoca uczynkow” (2, 16).
Jego zrozumienie sprawiedliwosci
zmienilo sie radykalnie. Pawel
kladzie teraz na pierwszym miejscu
wiare, a nie Prawo. To nie
zachowywanie prawa zbawia, ale
wiara w Jezusa Chrystusa, ktory wraz
ze swoja Meka i
Zmartwychwstaniem niesie
zbawienie razem z milosierdziem,
ktore usprawiedliwia.
Sprawiedliwos¢ Boga staje sie teraz
uwolnieniem dla tych, ktérzy sa
ucisnieni przez niewole grzechu i
wszystkich jego konsekwencji.
Sprawiedliwoscia Boza jest Jego
przebaczenie (por. Ps 51[50], 11-16).

21. Milosierdzie nie jest przeciwne
sprawiedliwosci, lecz wyraza
zachowanie Boga w stosunku do
grzesznika, ktoremu to ofiaruje



kolejng mozliwo$¢ okazania zalu,
nawrdcenia i uwierzenia.
Doswiadczenie proroka Ozeasza
pomaga nam zrozumiec
przekroczenie sprawiedliwosci w
kierunku mitosierdzia. Epoka, w
ktorej zyt ten prorok, jest jedna z
bardziej dramatycznych w historii
ludu wybranego. Krolestwo jest
bliskie zniszczenia; lud jest
niewierny przymierzu, oddalil sie od
Boga i stracit wiare ojcow. Wedlug
ludzkiej logiki stuszne jest, by Bog
myslal o odrzuceniu niewiernego
ludu: nie zachowat on zawartego
przymierza, a zatem zasluguje na
nalezna kare, czyli na wygnanie.
Potwierdzaja to stowa proroka:
»~Powroca do Egiptu i Aszszur bedzie
ich krolem, bo sie nie chcieli
nawrocic” (0z 11, 5). A jednak po tej
reakcji, ktora odwotuje sie do
sprawiedliwosci, prorok zmienia
radykalnie swdj jezyk i objawia
prawdziwe oblicze Boga: ,Jakze cie
moge porzuci¢, Efraimie, i jak



opuscic ciebie, Izraelu? Jakze cie
moge rownac z Adma i uczynic
podobnym do Seboim? Moje serce na
to sie wzdryga i rozpalajg sie moje
wnetrznosci. Nie chce, aby
wybuchna! plomien mego gniewu i
Efraima juz wiecej nie zniszcze,
albowiem Bogiem jestem, nie
czlowiekiem; posrodku ciebie jestem
Ja - Swiety, i nie przychodze, zeby
zatraca¢” (Oz 11, 8-9). Sw. Augustyn,
jak gdyby komentujac stowa proroka,
mowi: ,Latwiej jest Bogu
powstrzymac gniew, anizeli
miltosierdzie”.[14] Tak wlasnie jest.
Gniew Boga trwa tylko chwile,
podczas gdy Jego milosierdzie trwa
na wieki.

Jesli Bog zatrzymatlby sie na
sprawiedliwosci, przestalby byc
Bogiem i stalby sie jak wszyscy
ludzie, ktorzy przywoltuja szacunek
dla prawa. Sprawiedliwo$¢ sama z
siebie nie wystarczy, a
doswiadczenie uczy, ze odwotywanie



sie tylko do niej niesie ze soba ryzyko
jej zniszczenia. Z tego tez powodu
Bog przekracza sprawiedliwos$c
milosierdziem i przebaczeniem. To
nie oznacza umniejszenia
sprawiedliwosci badz uczynienia jej
zbedng, wrecz przeciwnie. Ten, kto
bladzi, bedzie musial ponies¢ kare.
Tyle ze to nie jest koniec, ale
poczatek nawrdcenia, poniewaz
doswiadcza sie czulosci
przebaczenia. Bog nie odrzuca
sprawiedliwosci. On ja wlacza i
przekracza w jeszcze wiekszym
wydarzeniu,

w ktéorym doswiadcza sie mitosci,
ktora jest fundamentem prawdziwej
sprawiedliwosci. Musimy poswiecic¢
wiele uwagi temu, co pisze Pawel,
aby nie wpasc¢ w ten sam blad, ktory
Apostol wypominal 6wczesnym
Zydom: »~Albowiem nie chcac uznag,
ze usprawiedliwienie pochodzi od
Boga, 1 uporczywie trzymajac sie
wlasnej drogi usprawiedliwienia, nie



poddali sie usprawiedliwieniu
pochodzacemu od Boga. A przeciez
kresem Prawa jest Chrystus, dla
usprawiedliwienia kazdego, kto
wierzy” (Rz 10, 3-4). Ta Boza
sprawiedliwos$¢ jest milosierdziem
udzielonym wszystkim jako taska na
mocy $mierci i zmartwychwstania
Jezusa Chrystusa. Krzyz Chrystusa
zatem jest sprawiedliwoscia Boga
nad nami wszystkimi i nad Swiatem,
poniewaz ofiaruje nam pewnosc
mitosci i nowego zycia.

22. Jubileusz niesie ze soba rowniez
nawigzanie do odpustu. W Roku
Swietym Milosierdzia odpust zyskuje
szczegollne znaczenia. Przebaczenie
Boga dla naszych grzechow nie zna
granic. W Smierci i
zmartwychwstaniu Jezusa Chrystusa
Bog czyni widoczng swojg mitosé,
ktora prowadzi az do zniszczenia
grzechu ludzkiego. Pojednanie sie z
Bogiem staje sie mozliwe dzieki
Misterium Paschalnemu oraz



poprzez posrednictwo Kosciota. Bog
jest zatem zawsze gotowy do
przebaczenia i nie meczy sie nigdy,
ofiarujac je w sposob zawsze nowy i
nieoczekiwany. My wszyscy
natomiast doSwiadczamy grzechu.
Wiemy, ze jesteSmy wezwani do
doskonatosci (por. Mt 5, 48), lecz
jednoczes$nie odczuwamy silny ciezar
grzechu. Podczas, gdy odczuwamy
moc taski, ktora nas przemienia,
doswiadczamy rowniez sity grzechu,
ktora ma na nas wplyw. Pomimo
przebaczenia, w naszym zyciu
niesiemy sprzecznosci, ktore sg
konsekwencja naszych grzechow. W
Sakramencie Pojednania Bog
przebacza grzechy, ktore zostaja
naprawde zgladzone, lecz jednak
negatywny $lad, ktory grzechy
zostawily w naszym postepowaniu i
w naszych myslach pozostaje.
Milosierdzie Boze jest jednakowoz
silniejsze rowniez niz ten $lad. Staje
sie ono odpustem Ojca, ktory poprzez
Kosciol - Oblubienice Chrystusa —



dosiega grzesznika, ktoremu udzieli}
juz przebaczenia i uwalnia go od
kazdej pozostalosci skutkdw grzechu,
umozliwiajgc mu raczej dzialanie z
miloScig oraz wzrastanie w mitosci,
niz ponowny upadek w grzech.

Kosciél zyje komunig Swietych. W
Eucharystii komunia ta, ktora jest
darem Boga, aktualizuje sie jako
jednos¢ duchowa, ktora lgczy nas
wierzacych ze Swietymi i
Blogostawionymi, ktorych liczba jest
niepoliczona (por. Ap 7, 4). Ich
Swietos$¢ przychodzi z pomoca naszej
stabosci 1 w ten sposob Matka-Kos$ciot
jest zdolna, wraz ze swoja modlitwa i
ze swoim zyciem, wyjs¢ naprzeciw
stabosci jednych w Swietosci innych.
Zy¢ zatem odpustem Roku Swietego
oznacza przyblizac sie do
mitosierdzia Ojca, majac pewnosc, ze
Jego przebaczenie rozcigga sie na
cale zycie wierzacego czlowieka.
Odpust jest doswiadczeniem
Swietos$ci Kosciota, ktory ma udzial



we wszystkich dobrodziejstwach
ptynacych z Odkupienia Chrystusa,
aby przebaczenie rozciggnelo sie az
do ostatecznych skutkow, do ktérych
dociera mito$¢ Boga. Zyjmy
intensywnie Jubileuszem, proszac
Ojca o przebaczenie grzechowio
udzielenie swojego milosiernego
odpustu.

23. Milosierdzie posiada wartosc,
ktora przekracza granice Kosciola.
Pozwala nam ono wejs¢ w relacje z
Judaizmem i z Islamem, ktore to
religie uwazajg mitosierdzie jako
jeden

z najistotniejszych atrybutow Boga.
Izrael jako pierwszy otrzymat to
objawienie, ktore trwa w historii
jako poczatek niezmierzonego
bogactwa, ktdre ma do zaoferowania
ludzkosci. Jak to juz zauwazyliSmy,
strony Starego Testamentu
przesycone sa milosierdziem,
poniewaz opowiadaja dziela, ktorych



Pan dokonat dla swojego ludu w
najtrudniejszych momentach jego
historii. Islam ze swej strony, posrod
imion przypisanych Stworzycielowi,
przywotuje szczegdlnie dwa stowa:
Milosierny i Litosciwy. To wezwanie
jest czesto na ustach wiernych
muzutmanow, ktorzy czuja bliskos¢ i
wsparcie mitosierdzia w ich
codziennych stabosciach. Réwniez
oni wierzg, ze nikt nie moze
ograniczy¢ milosierdzia Bozego,
poniewaz jego bramy pozostaja
zawsze otwarte.

Oby ten Rok Jubileuszowy, przezyty
w milosierdziu, umozliwit spotkanie
z tymi religiami oraz z innymi
szlachetnymi tradycjami religijnymi;
niech sprawi, ze staniemy sie
bardziej otwarci na dialog, aby
poznac sie lepiej i wzajemnie
zrozumiec; niech wyeliminuje kazda
forme zamkniecia i pogardy, i niech
odrzuci kazdy rodzaj przemocy i
dyskryminacji.



24. Mysl moja biegnie teraz do Matki
Milosierdzia. Stodycz Jej spojrzenia
niech nam towarzyszy w tym Roku
Swietym, aby$my wszyscy potrafili
odkry¢ radosc z czulosci Boga. Nikt
tak jak Maryja nie poznat glebokosci
tajemnicy Boga, ktory statl sie
czlowiekiem. Wszystko w Jej zyciu
zostalo uksztaltowane przez
obecnos¢ milosierdzia, ktdre stalo sie
cialem. Matka Ukrzyzowanego i
Zmartwychwstalego weszla do
sanktuarium mitosierdzia Bozego,
poniewaz wewnetrznie uczestniczyla
w tajemnicy Jego mitosci.

Wybrana na Matke Bozego Syna,
Maryja byla od zawsze
przygotowana przez mitos¢ Ojca na
to, by stac sie Arka Przymierza
miedzy Bogiem iludZzmi. Zachowala
w swoim sercu Boze milosierdzie w
doskonatej syntonii ze swoim Synem
Jezusem. Jej piesn pochwalna,
odspiewana na progu domu $w.
Elzbiety, zostala zadedykowana



mitosierdziu, ktore sie rozciaga ,,z
pokolenia na pokolenie” (Lk 1, 50).
Rowniez i my zostaliSmy ujeci w tych
proroczych stowach Dziewicy Maryi.
Niech to bedzie dla nas pocieszeniem
1 wsparciem, podczas gdy
przekracza¢ bedziemy Drzwi Swiete,
aby doswiadczy¢ owocow
mitosierdzia Bozego.

Pod krzyzem Maryja wraz z Janem,
uczniem mitosci, stata sie Swiadkiem
stow przebaczenia, ktore wyszly z ust
Jezusa. Najwyzszy akt przebaczenia
dla tego, kto Go ukrzyzowal, ukazuje
nam jak daleko moze siegaC Boze
milosierdzie. Maryja potwierdza, ze
milosierdzie Syna Bozego nie zna
granic i dociera do wszystkich, nie
wykluczajgc nikogo. Zwracamy sie
do Niej slowami starozytnej, a
zarazem zawsze nowej modlitwy,
zaczynajacej sie od stow Salve Regina
[Witaj, Krdlowo] proszac, aby nigdy
nie przestala zwracac¢ ku nam swoich
milosiernych oczu i uczynita nas



godnymi kontemplacji oblicza
milosierdzia swojego Syna Jezusa.

Nasza modlitwa rozcigga sie rowniez
na wielu Swietych i Blogostawionych,
ktorzy uczynili z milosierdzia swoja
misje zycia. W sposob szczegolny
mysl kieruje sie ku wielkiej apostolce
milosierdzia, Sw. Faustynie
Kowalskiej. Ta, ktora zostala
wezwana do wejscia w glebokosci
Bozego milosierdzia, niech wstawia
sie za nami i uzyska dla nas laske
zycia i chodzenia zawsze w Swietle
Bozego przebaczenia oraz w
niezachwianej ufnosci w Jego mitosc¢.

25. Rok Swiety Nadzwyczajny jest
zatem po to, aby w codziennosci zy¢
milosierdziem, ktore od zawsze
Ojciec rozcigga nad nami. W tym
Jubileuszu dajmy sie Bogu zaskoczyc¢.
On nigdy nie przestaje otwierac
drzwi swojego serca, by powtarzac,
ze nas kocha i ze chce dzieli¢ z nami
swoje zycie. Kosciol bardzo silnie



odczuwa pilna potrzebe gloszenia
milosierdzia Boga. Zycie Kosciola jest
autentyczne i wiarygodne, gdy czyni
z milosierdzia swoje pelne
przekonania przestanie. Kosciol wie,
Ze jego pierwszym zadaniem, przede
wszystkim w takim momencie, jak
obecnie, pelnym wielkich nadziei i
silnych przeciwienstw, jest
wprowadzenie wszystkich w wielka
tajemnice milosierdzia Boga,
kontemplujac oblicze Chrystusa.
Kosciol jako pierwszy jest wezwany
do tego, aby stal sie wiernym
Swiadkiem milosierdzia, wyznajac je
1zyjac nim jako centrum objawienia
Jezusa Chrystusa.

Z serca Przenajswietszej Trojcy, z
nieprzeniknionych glebokosci
tajemnicy Boga, wytryska i
nieprzerwanie plynie wielka rzeka
milosierdzia. To Zrodlo nigdy sie nie
moze wyczerpac, bez wzgledu na to,
jak wielu do niego przyjdzie. Za
kazdym razem, gdy kto$ bedzie go



potrzebowal, bedzie mdgt do niego
przystapi¢, poniewaz milosierdzie
Boga nie ma konca. Jak sg
nieprzeniknione glebokos$ci
tajemnicy, ktora w sobie zawiera, tak
tez jest niewyczerpane bogactwo,
ktore od niej pochodzi.

W tym Roku Jubileuszowym niech
Kosciot stanie sie echem Slowa Boga,
ktore brzmi mocno i przekonujaco
jako stowo i jako gest przebaczenia,
wsparcia, pomocy, mitosci. Niech sie
nie zmeczy nigdy ofiarowaniem
milosierdzia i niech bedzie zawsze
clerpliwy w umacnianiu i
przebaczaniu. Kosciot niech sie
stanie glosem kazdego mezczyzny i
kazdej kobiety, niech powtarza z
ufnoscig i bez ustanku: ,,Wspomnij
na mitosierdzie Twe, Panie, na taski
Twoje, co trwaja od wiekow” (Ps
25[24], 6).

W Rzymie, u Swietego Piotra, dnia 11
kwietnia, w wigilie II Niedzieli



Wielkanocnej, Swieta Bozego
Miltosierdzia Roku Pariskiego 2015, w
trzecim roku mego Pontyfikatu.

Franciscus

[1]Por. Sobor Ekumeniczny
Watykanski II, Konstytucja
dogmatyczna Dei Verbum, 4.

[2] Jan

XXIII, Przemdwienie z okazji
uroczystego otwarcia Soboru
Ekumenicznego

Watykanskiego II, Gaudet Mater
Ecclesia, 11 X 1962, 2-3.

[3] Pawel VI, Ostatnia Sesja publiczna
Soboru Ekumenicznego
Watykanskiego II, Wypowiedz Ojca
Swietego Pawla VI, 7 grudnia 1965.

[4] Por.



Sobor Ekumeniczny Watykanski II,
Konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, 16; Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 15.

[5] Tomasz

z Akwinu, Suma Teologiczna, II-1I, q.
30, a. 4.

[6] Kolekta mszalna z XXVI Niedzieli
Zwyklej. Kolekta ta pojawia sie juz w
VIII wieku w tekstach
euchologicznych Sakramentarza
Gelazjanskiego (1198).

[7] Nalezy zauwazyc, ze greckie
stowo 70 £Aeog, przettumaczone w
»Biblii Tysiaclecia” na jezyk polski
jako ,taska”, moze by¢ rowniez
rozumiane jako ,,mitosierdzie”. Do
takiego thumaczenia sklania sie
rowniez ostatnie wydanie Wulgaty:
»,Quoniam in aeternum misericordia
eius” Ps 136 [135], Nova Vulgata,
Sacrosancti Oecumenici Concilii
Vaticani II Ratione Habita Iussu Pauli



Pp. VI Recognita Auctoritate loannis
Pauli Pp. I Promulgata Editio Typica
Altera.

[8] Por. Beda Czcigodny, Homilia 21:
CCL 122, 149-151.

[9] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii gaudium, 24.

[10] Jan

Pawel II, Encyklika Dives in
misericordia, 2.

[11] Tamze, 15.
[12] Tamze, 13.

[13] Jan od Krzyza, Stowa Swiatla i
mitosci, 59.

[14] Augustyn z Hippony,
Enarrationes in Psalmos 76,11.




© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/bula-misericordiae-vultus/
(05-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/bula-misericordiae-vultus/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bula-misericordiae-vultus/

	Bulla "Misericordiae Vultus"
	Bulla ustanawiająca nadzwyczajny Jubileusz Miłosierdzia


