
opusdei.org

Bulla "Misericordiae
Vultus"

Od 8 grudnia 2015 roku do 20
listopada 2016 trwać będzie
Nadzwyczajny Jubileusz
Miłosierdzia. Papież Franciszek
w bulli „Misericordiae vultus”
opisał najistotniejsze cechy
Bożego Miłosierdzia

08-12-2015



Bulla ustanawiająca
nadzwyczajny Jubileusz
Miłosierdzia

FRANCISZEK, BISKUP RZYMU, SŁUGA
SŁUG BOŻYCH, DO WSZYSTKICH,
KTÓRZY BĘDĄ CZYTAĆ TEN LIST
ŁASKA, MIŁOSIERDZIE I POKÓJ

.

1. Jezus Chrystus jest obliczem
miłosierdzia Ojca. Wydaje się, iż
tajemnica wiary chrześcijańskiej
znajduje w tym słowie swoją syntezę.
Ono stało się żywe, widoczne i
osiągnęło swoją pełnię w Jezusie z
Nazaretu. Ojciec „bogaty w
miłosierdzie” (por. Ef 2, 4), gdy
objawił Mojżeszowi swoje imię: „Bóg
miłosierny i litościwy, cierpliwy,
bogaty w łaskę i wierność” (Wj 34, 6),
sprawił, że człowiek mógł



nieprzerwanie poznawać Jego boską
naturę na różne sposoby i w wielu
momentach historii. W „pełni
czasów” (por. Ga 4, 4), gdy wszystko
było gotowe według Jego planu
zbawienia, zesłał On swojego Syna,
narodzonego z Maryi Dziewicy, aby
objawić nam w sposób ostateczny
swoją miłość. Kto widzi Syna, widzi
też i Ojca (por. J 14, 9). Jezus z
Nazaretu swoimi słowami, gestami i
całą swoją osobą [1] objawia
miłosierdzie Boga.

2. Potrzebujemy nieustannie
kontemplować tę tajemnicę
miłosierdzia. Jest ona dla nas
źródłem radości, ukojenia i pokoju.
Jest warunkiem naszego zbawienia.
Miłosierdzie: to jest słowo, które
objawia Przenajświętszą Trójcę.
Miłosierdzie: to najwyższy i
ostateczny akt, w którym Bóg
wychodzi nam na spotkanie.
Miłosierdzie: jest podstawowym
prawem, które mieszka w sercu



każdego człowieka, gdy patrzy on
szczerymi oczami na swojego brata,
którego spotyka na drodze życia.
Miłosierdzie: to droga, która łączy
Boga z człowiekiem, ponieważ
otwiera serce na nadzieję bycia
kochanym na zawsze, pomimo
ograniczeń naszego grzechu.

3. Są chwile, w których jeszcze
mocniej jesteśmy wzywani, aby
utkwić wzrok w miłosierdziu, byśmy
sami stali się skutecznym znakiem
działania Ojca. Z tego właśnie
powodu ogłosiłem Nadzwyczajny
Jubileusz Miłosierdzia jako pełen
łaski czas dla Kościoła, by uczynić
świadectwo wierzących jeszcze
mocniejszym i skuteczniejszym.

Rok Święty zostanie rozpoczęty 8
grudnia, w Uroczystość
Niepokalanego Poczęcia Najświętszej
Maryi Panny. Ta uroczystość
liturgiczna wskazuje sposób, w jaki
Bóg działa już od początków naszej



historii. Po grzechu Adama i Ewy Bóg
nie chciał zostawić ludzkości samej,
wystawionej na działanie zła. Stąd
też w swoim zamyśle zechciał On,
aby Maryja, święta i niepokalana w
miłości (por. Ef 1, 4), stała się Matką
Odkupiciela człowieka. Na ogrom
grzechu Bóg odpowiada pełnią
przebaczenia. Miłosierdzie będzie
zawsze większe od każdego grzechu i
nikt nie może ograniczyć miłości
Boga, który przebacza. W tę właśnie
Uroczystość Niepokalanego Poczęcia
otworzę z radością Drzwi Święte. Z
tej okazji staną się one Bramą
Miłosierdzia, gdzie każdy wchodzący
będzie mógł doświadczyć miłości
Boga, który pociesza, przebacza i
daje nadzieję.

W kolejną niedzielę, tj. III Niedzielę
Adwentu, otworzone zostaną Drzwi
Święte w Katedrze Rzymu, w
Bazylice św. Jana na Lateranie, a
następnie w Bazylikach Papieskich.
Postanawiam również, aby w tę



właśnie niedzielę w każdym Kościele
lokalnym, w Katedrze, która jest
Kościołem-Matką dla wszystkich
wiernych, bądź też w Konkatedrach
lub też w innych kościołach o
szczególnym znaczeniu, została
otworzona na cały rok taka sama
Brama Miłosierdzia. Według decyzji
Biskupa Ordynariusza, taka Brama
będzie mogła być otworzona również
w sanktuariach, miejscach
nawiedzanych przez wielu
pielgrzymów, którzy właśnie tam
bardzo często doświadczają w sercu
łaski i znajdują drogę do nawrócenia.
Każdy zatem Kościół lokalny będzie
bezpośrednio zaangażowany w
przeżywanie tego Roku Świętego,
jako szczególnego momentu łaski i
odnowy duchowej. Jubileusz będzie
więc świętowany w Rzymie, tak jak i
w Kościołach lokalnych, jako znak
widzialny komunii całego Kościoła.

4. Wybrałem datę 8 grudnia,
ponieważ jest ona bogata w



znaczenie ze względu na
współczesną historię Kościoła.
Otworzę bowiem Drzwi Święte w
pięćdziesiątą rocznicę zakończenia
Soboru Watykańskiego II. Kościół
czuje potrzebę żywego wspominania
tej chwili, gdyż wtedy właśnie
zaczynał się nowy bieg jego historii.
Ojcowie zgromadzeni na Soborze
czuli potrzebę, silną jak prawdziwy
powiew Ducha Świętego, mówienia o
Bogu do ludzi ich czasów w sposób
bardziej zrozumiały. Po rozbiciu
murów, które przez zbyt długi czas
trzymały Kościół w zamknięciu jak w
uprzywilejowanej cytadeli, nadszedł
czas na głoszenie Ewangelii w nowy
sposób. Nowy etap ewangelizacji,
która trwa od zawsze. Nowe
zaangażowanie dla wszystkich
chrześcijan, aby świadczyć z
większym entuzjazmem i
przekonaniem o swojej wierze.
Kościół czuł odpowiedzialność za
bycie w świecie żywym znakiem
miłości Ojca.



Powracają w pamięci pełne wymowy
słowa, które św. Jan XXIII
wypowiedział na rozpoczęcie
Soboru, aby wskazać drogę, którą
należy kroczyć: „Dziś jednakże
Oblubienica Chrystusa woli
posługiwać się raczej lekarstwem
miłosierdzia, aniżeli surowością. […]
Kościół Katolicki pragnie okazać się
matką miłującą wszystkich, matką
łaskawą, cierpliwą, pełną
miłosierdzia i dobroci względem
synów odłączonych, podnosząc za
pośrednictwem tego Soboru
Powszechnego pochodnię prawdy
katolickiej”.[2] W tym samym
horyzoncie poruszał się również bł.
Paweł VI, który tak wyraził się na
zakończenie Soboru: „Chcemy
przede wszystkim zwrócić uwagę na
to, iż religią naszego Soboru była
przede wszystkim miłość; […].
Biblijna historia o Samarytaninie
stała się paradygmatem duchowości
Soboru. […] Strumień miłości i
uwielbienia wylał się z Soboru na



współczesny świat ludzki. Odrzucono
naturalnie błędy, owszem; ponieważ
to wymaga miłości nie mniej, niż
prawdy; ale dla osób pozostało tylko
wezwanie, szacunek i miłość.
Zamiast deprymujących diagnoz,
zachęcające lekarstwa; zamiast
złowrogich przewidywań, w stronę
świata współczesnego wysłaliśmy z
Soboru przesłania pełne zaufania:
jego wartości nie tylko zostały
uszanowane, ale i uhonorowane,
jego wysiłki wsparte, jego
zamierzenia oczyszczone i
pobłogosławione. […] I jeszcze inną
rzecz powinniśmy zauważyć: całe to
bogactwo doktrynalne jest zwrócone
w jednym kierunku: służyć
człowiekowi. Człowiekowi, możemy
tak to powiedzieć, w każdym jego
położeniu, w każdej jego chorobie i w
każdej jego potrzebie”.[3]

Z uczuciem wdzięczności za to, co
Kościół otrzymał oraz z
odpowiedzialnością za zadanie, które



na nas czeka, przekroczymy Drzwi
Święte mając pełne zaufanie, że
towarzyszy nam moc
Zmartwychwstałego Pana, który
nieustannie podtrzymuje naszą
pielgrzymkę. Duch Święty, który
prowadzi kroki wierzących, by
współpracowali w dziele zbawienia
dokonanym przez Chrystusa, niech
będzie przewodnikiem i wsparciem
Ludu Bożego, pomagając mu
kontemplować oblicze
miłosierdzia.[4]

5. Rok Jubileuszowy zakończy się w
uroczystość liturgiczną Jezusa
Chrystusa, Króla Wszechświata, 20
listopada 2016 roku. W tym dniu,
zamykając Drzwi Święte, będziemy
kierować nasze myśli z
wdzięcznością i dziękczynieniem do
Trójcy Przenajświętszej za to, że
udzieliła nam tego szczególnego
czasu łaski. Powierzymy Chrystusowi
Panu życie Kościoła, całej ludzkości i
ogromnego kosmosu, prosząc o



wylanie Jego miłosierdzia jak rosy
porannej, aby owocna stała się
historia, którą mamy tworzyć w
najbliższej przyszłości z
zaangażowaniem wszystkich. O jakże
pragnę, aby nadchodzące lata były
naznaczone miłosierdziem tak,
byśmy wyszli na spotkanie każdej
osoby, niosąc dobroć i czułość Boga!
Do wszystkich, tak wierzących jak i
tych, którzy są daleko, niech dotrze
balsam miłosierdzia jako znak
Królestwa Bożego, które jest już
obecne pośród nas.

6. «Właściwe Bogu jest stosowanie
miłosierdzia i w tym najwyraźniej
wyraża się jego wszechmoc».[5]
Słowa św. Tomasza z Akwinu
pokazują, że miłosierdzie Boże nie
jest znakiem słabości, lecz
przejawem wszechmocy Boga. Z tego
też powodu liturgia w jednej ze
swoich najstarszych kolekt
przywołuje następujące słowa
modlitwy: „Boże, Ty przez



przebaczenie i litość najpełniej
okazujesz swoją wszechmoc”.[6] Bóg
zawsze będzie w ludzkiej historii
jako Ten, który jest obecny, bliski,
opatrznościowy, święty i miłosierny.

«Cierpliwy i miłosierny» – to
podwójne określenie spotykamy
często w Starym Testamencie jako
opis natury Boga. To Jego bycie
miłosiernym znajduje swe
potwierdzenie

w wielorakich dziełach historii
zbawienia, gdzie dobroć Boga
zwycięża nad chęcią kary i
zniszczenia. Psalmy w sposób
szczególny okazują tę wielkość
Boskiego działania: „On odpuszcza
wszystkie twoje winy, On leczy
wszystkie twe niemoce, On życie
twoje wybawia od zguby, On wieńczy
cię łaską i zmiłowaniem” (Ps
103[102], 3-4). W sposób jeszcze
bardziej wyrazisty kolejny Psalm
przywołuje konkretne znaki



miłosierdzia: „Pan uwalnia jeńców,
Pan przywraca wzrok niewidomym,
Pan podnosi pochylonych, Pan miłuje
sprawiedliwych. Pan strzeże
przychodniów, chroni sierotę i
wdowę, lecz na bezdroża kieruje
występnych” (Ps 146[145], 7-9). I w
końcu jeszcze inne wyrażenia
Psalmisty: „On leczy złamanych na
duchu i przewiązuje ich rany. […]
Pan dźwiga pokornych, a poniża
występnych aż do ziemi” (Ps 147
[146-147], 3.6). Miłosierdzie Boga nie
jest więc jakąś abstrakcyjną ideą, ale
jest konkretnym faktem, dzięki
któremu On objawia swoją miłość
ojcowską i matczyną, która wypływa
z wnętrzności i zwraca się do syna.
To naprawdę jest ten przypadek,
kiedy może mówić o miłości
wypływającej z wnętrza. Pochodzi
ona z wnętrza jako głębokie uczucie,
naturalne, akt czułości i współczucia,
odpuszczenia i przebaczenia.



7. „Bo Jego miłosierdzie na wieki” (Ps
136 [135]).[7] Jest to refren
powtarzany po każdym wersecie
Psalmu, który opowiada historię
objawienia się Boga. W mocy
miłosierdzia wszystkie dzieje
starożytnego ludu pełne są
głębokiego znaczenia zbawczego.
Miłosierdzie sprawia, że historia
Boga i Izraela staje się historią
zbawienia. Wydaje się, że przez to
ciągłe powtarzanie: „Bo Jego
miłosierdzie na wieki”, Psalm łamie
zamknięty krąg przestrzeni i czasu,
aby wszystko umieścić w wiecznej
tajemnicy miłości. To tak, jakby
chciał nam powiedzieć, że Bóg będzie
spoglądał na człowieka nie tylko w
historii, ale i na wieczność, wzrokiem
miłosiernego Ojca. To nie przypadek,
że lud Izraela zechciał włączyć ten
Psalm, „Wielki hallel”, jak bywa
również nazywany, do
najważniejszych tekstów
liturgicznych.



Przed swoją męką Jezus modlił się
tymże właśnie Psalmem
miłosierdzia. Zaświadcza o tym
Ewangelista Mateusz, gdy pisze, że
„po odśpiewaniu hymnu” (Mt 26, 30)
Jezus wraz

z uczniami wyszli w stronę Góry
Oliwnej. Podczas, gdy Jezus
odprawiał po raz pierwszy
Eucharystię, jako Wieczną Pamiątkę
swojej realnej obecności pomiędzy
nami, umiejscawiał symbolicznie ten
najwyższy akt Objawienia w świetle
miłosierdzia. W tymże samym
horyzoncie miłosierdzia Jezus
przeżywał swoją mękę i śmierć,
świadomy wielkiej tajemnicy miłości,
która wypełniła się na krzyżu.
Świadomość, że sam Jezus modlił się
tym Psalmem, czyni go dla nas
chrześcijan jeszcze ważniejszym i
sprawia, że powinien stać się on
naszą modlitwą uwielbienia: „Bo
Jego miłosierdzie na wieki”.



8. Ze wzrokiem utkwionym w Jezusie
i w Jego obliczu miłosiernym
możemy zagłębić się w miłość Trójcy
Przenajświętszej. Misją, którą Jezus
otrzymał od Ojca, było objawienie
tajemnicy Bożej miłości w jej pełni.
„Bóg jest miłością” (1 J 4, 8.16),
ogłasza – po raz pierwszy i jedyny na
kartach Pisma Świętego – Jan
Ewangelista. Ta miłość jest już wtedy
możliwa, widoczna i namacalna w
całym życiu Jezusa. Jego osoba jest
niczym innym jak tylko miłością. To
miłość, która się daje za darmo.
Relacje Jezusa z osobami, które Go
otaczają, ukazują coś jedynego i
niepowtarzalnego. Znaki, które czyni
przede wszystkim w stosunku do
grzeszników, do biednych,
wyłączonych, chorych i cierpiących,
są naznaczone miłosierdziem.
Wszystko w Nim mówi o
miłosierdziu. Nie ma też w Nim
czegoś, co byłoby pozbawione
współczucia.



Jezus, wobec rzeszy ludzi, którzy szli
za Nim, widząc, że byli zmęczeni i
strudzeni, zdezorientowani i bez
przewodnika, odczuł w głębi serca
silne dla nich współczucie (por. Mt 9,
36). Mocą tej właśnie miłości
współczującej uzdrowił chorych,
których mu przyniesiono (por. Mt 14,
14) oraz kilkoma chlebami i rybami
nakarmił tłum do sytości (por. Mt 15,
37). To, co poruszało Jezusa we
wszystkich okolicznościach, to nic
innego jak miłosierdzie, dzięki
któremu czytał w sercach swoich
rozmówców, dając im odpowiedzi,
które korespondowały z ich
najprawdziwszymi potrzebami. W
ten sam sposób, gdy Jezus spotkał
wdowę z Nain, której syna niesiono
do grobu, odczuł wielkie współczucie
z powodu przejmującego bólu
płaczącej matki i przywrócił jej syna,
wskrzeszając go z martwych (por. Łk
7, 15). Po uwolnieniu opętanego w
kraju Gerazeńczyków, powierza mu
tę misję: „Opowiadaj im wszystko, co



ci Pan uczynił i jak ulitował się nad
tobą” (Mk 5, 19). Również powołanie
Mateusza wpisuje się w ten horyzont
miłosierdzia. Przechodząc obok
komory celnej, spojrzenie Jezusa
spotkało się ze wzrokiem Mateusza.
Było to spojrzenie pełne miłosierdzia,
które przebaczyło grzechy tego
człowieka oraz, zwyciężając opory
innych uczniów, wybrało jego,
grzesznika i celnika, aby stał się
jednym z Dwunastu. Św. Beda
Czcigodny, komentując tę scenę z
Ewangelii napisał, że Jezus spojrzał
na Mateusza z „uczuciem miłości i
wybrał go”: miserando atque
eligendo.[8] Te słowa zawsze robią na
mnie wrażenie, dlatego wybrałem je
na moje zawołanie biskupie.

9. W przypowieściach poświęconych
miłosierdziu Jezus objawia naturę
Boga jako naturę Ojca, który nigdy
nie uważa się za zwyciężonego
dopóki nie sprawi, że poprzez
współczucie i miłosierdzie zniknie



grzech i pokonane zostanie
odrzucenie. Znamy te przypowieści,
a szczególnie trzy z nich:
przypowieść o zaginionej owcy, o
zagubionej monecie i o synu
marnotrawnym (por. Łk 15, 1-32). W
tych przypowieściach Bóg zawsze
przedstawiony jest jako pełen
radości, przede wszystkim, gdy
przebacza. Znajdujemy w nich istotę
Ewangelii oraz naszej wiary,
ponieważ miłosierdzie jest ukazane
jako siła, która zwycięża wszystko,
która wypełnia serce miłością i
pociesza przebaczeniem.

W innej przypowieści natomiast
otrzymujemy naukę dotyczącą
naszego chrześcijańskiego stylu
życia. Sprowokowany pytaniem
Piotra, ile razy należałoby
przebaczyć, Jezus odpowiedział: „Nie
mówię ci, że aż siedem razy, lecz aż
siedemdziesiąt siedem razy” (Mt 18,
22) i opowiedział przypowieść o
„nielitościwym dłużniku”. Tenże



właśnie dłużnik, wezwany przed
oblicze króla po to, by zwrócił mu
ogromny dług, błaga go na kolanach i
król daruje mu należność. Zaraz po
wyjściu ów dłużnik spotyka innego
sługę, równego sobie, który był mu
dłużny nieporównanie mniej. Sługa
ten błaga go na kolanach o litość,
której jednak nie otrzymuje i zostaje
wtrącony do więzienia. Król, gdy
tylko usłyszał o tym, co zaszło,
rozgniewał się bardzo, wezwał
nielitościwego dłużnika do siebie i
rzekł: „Czyż więc i ty nie powinieneś
był się ulitować nad swoim
współsługą, jak ja ulitowałem się nad
tobą?” (Mt 18, 33). Jezus kończy tę
przypowieść słowami: „Podobnie
uczyni wam Ojciec mój niebieski,
jeżeli każdy z was nie przebaczy z
serca swemu bratu” (Mt 18, 35).

Ta przypowieść zawiera głęboką
naukę dla każdego z nas. Jezus
stwierdza, że miłosierdzie to nie jest
tylko działanie Ojca, lecz staje się



kryterium potrzebnym do
zrozumienia, kim są Jego prawdziwi
synowie. Jesteśmy więc wezwani do
życia miłosierdziem, ponieważ to
nam zostało najpierw udzielone
miłosierdzie. Przebaczenie zniewag
staje się najbardziej ewidentnym
wyrazem miłości miłosiernej, a dla
nas chrześcijan jest nakazem,
którego nie możemy pominąć. Jakże
wydaje się nieraz trudne to
przebaczenie! A jednak jest ono
narzędziem złożonym w nasze ręce,
abyśmy byli w stanie osiągnąć spokój
serca. Porzucić żal, złość, przemoc i
zemstę – to warunki konieczne do
tego, by żyć szczęśliwie.
Przyjmujemy zatem zachętę
Apostoła: „Niech słońce nie zachodzi
nad waszym gniewem” (Ef 4, 26).
Słuchamy przede wszystkim słowa
Chrystusa, który przedstawił
miłosierdzie jako ideał życia i jako
kryterium wiarygodności dla naszej
wiary: „Błogosławieni miłosierni,
albowiem oni miłosierdzia



dostąpią” (Mt 5, 7). To jest
błogosławieństwo, które powinno się
stać dla nas inspiracją w tym Roku
Świętym.

Jak można zauważyć, miłosierdzie w
Piśmie Świętym jest słowem-kluczem
do wskazania działania Boga wobec
nas. On nie ogranicza się do
potwierdzenia swojej miłości, ale
czyni ją widoczną i namacalną.
Miłość nie może być przecież
abstrakcyjnym słowem. Z samej swej
natury jest ona konkretnym życiem:
to intencje, zachowania, postawy,
które przyjmuje się w codzienności.
Miłosierdzie Boga jest Jego
odpowiedzialnością za nas. On czuje
się odpowiedzialnym, to znaczy:
pragnie naszego dobra i chce nas
widzieć szczęśliwymi, napełnionymi
radością i pokojem. Na tejże właśnie
długości fali powinna zostać
dostrojona i zorientowana miłość
miłosierna chrześcijan. Tak, jak
kocha Ojciec, tak też powinni kochać



i synowie. Jak On jest miłosierny, tak
też i my jesteśmy wezwani, by być
miłosierni: jedni wobec drugich.

10. Główną belką, na której wspiera
się życie Kościoła, jest miłosierdzie.
Wszystko w działaniu
duszpasterskim Kościoła powinno
zostać otulone czułością, z jaką
kieruje się do wiernych; nic też z jego
głoszenia i z jego świadectwa
ukazanego światu nie może być
pozbawione miłosierdzia.
Wiarygodność Kościoła weryfikuje
się na drodze miłości miłosiernej i
współczującej. Kościół „żyje
niewyczerpanym pragnieniem
ofiarowania miłosierdzia”.[9] Być
może przez zbyt długi czas
zapomnieliśmy wskazywać i żyć
drogą miłosierdzia. Z jednej strony
pokusa, która podpowiada, aby brać
pod uwagę tylko i zawsze
sprawiedliwość, sprawiła, że
zapomnieliśmy, iż jest to tylko
pierwszy krok, jakkolwiek konieczny



i nieodzowny, ale Kościół potrzebuje
wznieść się ponad to, aby osiągnąć
cel wyższy i o wiele bardziej
znaczący. Z drugiej strony ze
smutkiem obserwujemy, jak
doświadczenie przebaczenia w
naszej kulturze staje się coraz
rzadsze. W niektórych przypadkach
wydaje się nawet, iż znika już samo
słowo przebaczenie. Jednak bez
doświadczenia przebaczenia
pozostaje nam droga bezpłodna i
sterylna, jakbyśmy żyli w jakimś
miejscu pustynnym i odosobnionym.
Nadszedł znowu czas dla Kościoła,
aby przyjąć na siebie radosne
głoszenie przebaczenia. To jest czas
powrotu do tego, co istotne, aby
wziąć na siebie słabości i trudności
naszych braci. Przebaczenie to siła,
która przywraca do nowego życia i
dodaje odwagi, aby patrzeć w
przyszłość z nadzieją.

11. Nie możemy zapomnieć o
wielkim nauczaniu, które św. Jan



Paweł II ofiarował w swojej drugiej
encyklice Dives in misericordia, które
w ówczesnej epoce przyszło tak
niespodziewanie i zaskoczyło wielu
tematem, jaki poruszało. W
szczególności chciałbym przywołać
dwa aspekty tego nauczania. Przede
wszystkim święty Papież podkreślał
zapomnienie tematu miłosierdzia w
kulturze naszych dni: „Umysłowość
współczesna, może bardziej niż
człowiek przeszłości, zdaje się
sprzeciwiać Bogu miłosierdzia, a
także dąży do tego, ażeby samą ideę
miłosierdzia odsunąć ma margines
życia i odciąć od serca ludzkiego.
Samo słowo i pojęcie „miłosierdzie”
jakby przeszkadzało człowiekowi,
który poprzez nieznany przedtem
rozwój nauki i techniki bardziej niż
kiedykolwiek w dziejach stał się
panem i uczynił sobie ziemię
poddaną (por. Rdz 1, 28). Owo
„panowanie nad ziemią”, rozumiane
nieraz jednostronnie i
powierzchownie, jakby nie



pozostawiało miejsca dla
miłosierdzia. […] I dlatego też wielu
ludzi i wiele środowisk, kierując się
żywym zmysłem wiary, zwraca się
niejako spontanicznie do
miłosierdzia Bożego w dzisiejszej
sytuacji Kościoła i świata”.[10]

Co więcej, św. Jan Paweł II tak
motywował pilną potrzebę głoszenia
i świadczenia o miłosierdziu w
świecie współczesnym: „[ono jest
podyktowane] miłością człowieka i
wszystkiego, co ludzkie, a co w
odczuciu tak bardzo wielu
współczesnych jest zagrożone
wielkim niebezpieczeństwem. Ta
sama tajemnica Chrystusa […] każe
równocześnie głosić miłosierdzie
jako miłosierną miłość Boga,
objawioną w tajemnicy Chrystusa. I
każe też do tego miłosierdzia
odwoływać się, wzywać go na
naszym trudnym i przełomowym
etapie dziejów Kościoła i świata
[…]”.[11] To nauczanie św. Jana



Pawła II jest dziś jeszcze bardziej
aktualne i zasługuje na to, aby je
ponownie podjąć w tym Roku
Świętym. Przyjmijmy na nowo jego
słowa: „Kościół żyje swoim
autentycznym życiem, kiedy wyznaje
i głosi miłosierdzie – najwspanialszy
przymiot Stwórcy i Odkupiciela – i
kiedy ludzi przybliża do
Zbawicielowych zdrojów
miłosierdzia, których jest
depozytariuszem i szafarzem”.[12]

12. Kościół ma misję głoszenia
miłosierdzia Boga, bijącego serca
Ewangelii, aby w ten sposób dotknąć
serce i umysł każdego człowieka.
Oblubienica Chrystusa czyni swoim
zachowanie Syna Bożego, który
wszystkim wychodzi naprzeciw, nie
pomijając nikogo. W naszym czasie,
w którym Kościół jest zaangażowany
w nową ewangelizację, temat
miłosierdzia wymaga, by go
ponownie przedstawić z nowym
entuzjazmem i z odnowioną



działalnością duszpasterską. Jest to
kluczowe dla Kościoła oraz dla
wiarygodności jego głoszenia, aby żył
on i świadczył w pierwszej osobie o
miłosierdziu. Język Kościoła i jego
gesty powinny przekazywać
miłosierdzie tak, aby wejść w głębię
serca ludzi i sprowokować ich do
odnalezienia drogi powrotu do Ojca.

Pierwszą prawdą Kościoła jest miłość
Chrystusa. Tejże miłości, która
zmierza aż do przebaczenia i do
dania siebie samego, Kościół czyni
się sługą i pośrednikiem wobec ludzi.
Stąd też tam, gdzie Kościół jest
obecny, musi się też zaznaczyć
miłosierdzie Ojca. W naszych
parafiach, w naszych wspólnotach, w
stowarzyszeniach, w ruchach,
gdziekolwiek są chrześcijanie, każdy
powinien tam odnaleźć oazę
miłosierdzia.

13. Chcemy żyć tym Rokiem
Jubileuszowym w świetle słowa



Pana: Miłosierni jak Ojciec.
Ewangelista przypomina nauczanie
Jezusa, który mówi: „Bądźcie
miłosierni, jak Ojciec wasz jest
miłosierny” (Łk 6, 36). To program na
życie, który jest trudny, ale zarazem
bogaty w radość i w pokój. Nakaz
Jezusa jest zwrócony do tych, którzy
słuchają Jego głosu (por. Łk 6, 27).
Aby być zdolnymi do miłosierdzia,
powinniśmy najpierw nastawić się
na słuchanie słowa Bożego. To
oznacza odzyskanie na nowo
wartości ciszy, aby móc medytować
słowo, które jest do nas zwrócone. W
ten sposób możliwa jest
kontemplacja miłosierdzia Boga i
przyjęcie go jako własnego stylu
życia.

14. Pielgrzymka jest znakiem
szczególnym w Roku Świętym,
ponieważ jest ikoną drogi, którą
każda osoba przemierza w czasie
swojej egzystencji. Życie jest
pielgrzymką, a istota ludzka to 



viator, pielgrzym, który przemierza
drogę aż do osiągnięcia pożądanego
celu. Również po to, aby dotrzeć do
Drzwi Świętych w Rzymie i w
każdym innym miejscu, będziemy
musieli pójść na pielgrzymkę, każdy
na miarę własnych sił. Stanie się ona
znakiem, że również miłosierdzie
jest celem, który mamy osiągnąć, a
który wymaga zaangażowania i
poświęcenia. Pielgrzymka zatem
niech stanie się bodźcem do
nawrócenia: przekraczając Drzwi
Święte pozwolimy się objąć
miłosierdziu Bożemu i zaangażujemy
się, byśmy byli miłosierni dla innych,
tak jak Ojciec jest miłosierny dla nas.

Pan Jezus wskazuje nam na etapy
pielgrzymki, dzięki którym możemy
osiągnąć ten cel: „Nie sądźcie, a nie
będziecie sądzeni; nie potępiajcie, a
nie będziecie potępieni;
odpuszczajcie, a będzie wam
odpuszczone. Dawajcie, a będzie
wam dane; miarą dobrą, natłoczoną,



utrzęsioną i opływającą wsypią w
zanadrza wasze. Odmierzą wam
bowiem taką miarą, jaką wy
mierzycie” (Łk 6, 37-38). Mówi
przede wszystkim, aby nie sądzić i by
nie potępiać. Jeśli nie chce się zostać
osądzonym przez Boga, nie powinno
się stawać sędzią swego brata.
Ludzie bowiem z ich osądem
zatrzymują się zwykle na tym, co
zewnętrzne, podczas gdy Bóg patrzy
na to, co w środku. Jakież zło czynią
słowa, które są spowodowane
uczuciami zazdrości i zawiści! Mówić
źle o bracie, gdy jest nieobecny, jest
równoznaczne przedstawieniu go w
złym świetle, szkodzeniu jego
reputacji i pozostawieniu go na łaskę
i niełaskę plotek. Nie sądzić i nie
potępiać znaczy również, pozytywnie
rzecz ujmując, umieć dostrzec dobro,
które jest w każdej osobie i nie
pozwolić na to, aby cierpiała ona z
powodu naszego częściowego
osądzenia i naszej zarozumiałej
znajomości wszystkiego. Ale to nie



jest jeszcze wystarczające do
wyrażenia miłosierdzia. Jezus wzywa
również do przebaczenia i do 
dawania. Mamy być narzędziami
miłosierdzia, ponieważ pierwsi
otrzymaliśmy je od Boga. Mamy być
szczodrzy dla wszystkich, wiedząc, że
również Bóg wielkodusznie udziela
nam swojej dobroci.

Miłosierni jak Ojciec jest zatem
„mottem” Roku Świętego. W
miłosierdziu mamy dowód tego, jak
Bóg kocha. On daje wszystko z siebie
samego, zawsze, za darmo i nie
prosząc o nic w zamian. Przychodzi
nam z pomocą, kiedy go wzywamy.
Piękne jest, że codzienna modlitwa
Kościoła zaczyna się od słów: „Boże,
wejrzyj ku wspomożeniu memu,
Panie, pośpiesz ku ratunkowi
memu” (por. Ps 70[69], 2). Pomoc,
której wzywamy, jest już pierwszym
krokiem miłosierdzia Bożego,
uczynionym w naszą stronę. On
przychodzi, aby wybawić nas od



słabości, w których żyjemy. Jego
pomoc sprawia, że potrafimy
dostrzec Jego obecność i odczuć Jego
bliskość. Dzień za dniem, dotknięci
przez Jego współczucie, możemy
również i my być współczujący dla
wszystkich.

15. W tym Roku Świętym będziemy
mogli doświadczyć otwarcia serc na
tych wszystkich, którzy żyją na
najbardziej beznadziejnych
peryferiach egzystencjalnych, które
tak często świat stwarza w sposób
dramatyczny. Ileż sytuacji
niepewności i cierpienia jest
obecnych w dzisiejszym świecie! Ileż
ran na ciele wielu, którzy nie mają
już więcej głosu, ponieważ ich krzyk
osłabł i zgasł z powodu obojętności
bogatych narodów. W tym Jubileuszu
Kościół zostanie jeszcze bardziej
wezwany do leczenia tych ran, do
opatrywania ich oliwą pocieszenia,
do przewiązywania miłosierdziem
oraz do leczenia ich solidarnością i



należną uwagą. Nie wpadajmy w
obojętność, która upokarza, w
przyzwyczajenie, które usypia ducha
i nie pozwala odkryć nowości, w
cynizm, który niszczy. Otwórzmy
nasze oczy, aby dostrzec biedę
świata, rany tak wielu braci i sióstr
pozbawionych godności. Poczujmy
się sprowokowani, słysząc ich
wołanie o pomoc. Nasze ręce niech
ścisną ich ręce, przyciągnijmy ich do
siebie, aby poczuli ciepło naszej
obecności, przyjaźni i braterstwa.
Niech ich krzyk stanie się naszym,
tak byśmy razem złamali barierę
obojętności, która często króluje w
sposób władczy, aby ukryć
hipokryzje i egoizm.

Jest moim gorącym życzeniem, aby
chrześcijanie przemyśleli podczas
Jubileuszu uczynki miłosierdzia
względem ciała i względem ducha.
Będzie to sposobem na obudzenie
naszego sumienia, często uśpionego
w obliczu dramatu ubóstwa, a także



umożliwi nam coraz głębsze wejście
w serce Ewangelii, gdzie ubodzy są
uprzywilejowani dla Bożego
miłosierdzia. Przepowiadanie Jezusa
przedstawia te uczynki miłosierdzia,
abyśmy mogli poznać, czy żyjemy jak
Jego uczniowie, czy też nie.
Odkryjmy na nowo uczynki
miłosierdzia względem ciała:
głodnych nakarmić, spragnionych
napoić, nagich przyodziać,
przybyszów w dom przyjąć,
więźniów pocieszać, chorych
nawiedzać, umarłych pogrzebać. I
nie

zapominamy o uczynkach
miłosierdzia względem ducha:
wątpiącym dobrze radzić,
nieumiejętnych pouczać, grzeszących
upominać, strapionych pocieszać,
krzywdy cierpliwie znosić, urazy
chętnie darować, modlić się za
żywych i umarłych.



Nie możemy uciec od słów Pana,
gdyż to na ich podstawie będziemy
osądzeni: czy daliśmy jeść temu, kto
jest głodny, czy daliśmy pić temu, kto
jest spragniony, czy przyjęliśmy
przybysza i ubrali nagiego, czy
mieliśmy czas, aby być z chorym i z
więźniem (por. Mt 25, 31-45).
Podobnie również zostaniemy
zapytani, czy pomogliśmy wyjść z
wątpliwości, które sprawiają, że
człowiek zaczyna się bać, i które
stają się źródłem samotności; czy
byliśmy zdolni do przezwyciężenia
ignorancji, w której żyją miliony
osób, a przede wszystkim dzieci
pozbawione koniecznej pomocy, aby
wyjść z biedy; czy byliśmy blisko
tego, kto jest samotny i uciśniony; czy
przebaczyliśmy temu, kto nas obraził
i odrzuciliśmy każdą formę urazów i
nienawiści, które prowadzą do
przemocy; czy byliśmy cierpliwi na
wzór Boga, który jest tak bardzo
cierpliwy wobec nas; i wreszcie czy
powierzaliśmy Panu na modlitwie



naszych braci i siostry. W każdym z
tych „najmniejszych” jest obecny sam
Chrystus. Jego ciało staje się znów
widoczne jako umęczone, poranione,
ubiczowane, niedożywione, w
ucieczce..., abyśmy mogli je
rozpoznać, dotknąć i pomóc z troską.
Nie zapominajmy o słowach św. Jana
od Krzyża: „Pod wieczór życia będą
cię sądzić z miłości”.[13]

16. W Ewangelii według św. Łukasza
znajdujemy jeszcze inny, ważny
aspekt przeżywania z wiarą
Jubileuszu. Ewangelista opowiada, że
Jezus w szabat powrócił do Nazaretu
i, jak miał w zwyczaju, udał się do
synagogi. Tam też został poproszony
o odczytanie fragmentu Pisma i o
skomentowanie go. Wybrany
fragment pochodził z Księgi proroka
Izajasza, gdzie jest napisane: „Duch
Pana Boga nade mną, bo Pan mnie
namaścił. Posłał mnie, by głosić
dobrą nowinę ubogim, by opatrywać
rany serc złamanych, by zapowiadać



wyzwolenie jeńcom i więźniom
swobodę; aby obwieszczać rok łaski
Pańskiej” (61, 1-2). „Rok łaski” – rok
miłosierdzia: to właśnie jest nam
ogłoszone przez Pana i tym
pragniemy żyć. Ten Rok Święty niesie
ze sobą bogactwo misji Jezusa, które
odbija się echem w słowach Proroka:
zanieść słowo i gest pocieszenia
biednym, ogłosić wolność tym, którzy
są więźniami nowych form
niewolnictwa nowoczesnego
społeczeństwa, przywrócić godność
tym, którzy zostali jej pozbawieni.
Przepowiadanie Jezusa staje się na
nowo widoczne w odpowiedziach
wiary, które chrześcijanie powinni
dawać przez osobiste świadectwo.
Niech towarzyszą nam słowa
Apostoła: „kto pełni uczynki
miłosierdzia, niech to czyni
ochoczo” (Rz 12, 8).

17. Niech czas Wielkiego Postu w
Roku Jubileuszowym zostanie
przeżyty jeszcze bardziej



intensywnie, jako istotny moment w
celebrowaniu i doświadczaniu
miłosierdzia Boga. Ileż stron Pisma
Świętego można przemedytować
podczas tych tygodni Wielkiego
Postu, aby odkryć na nowo
miłosierne oblicze Ojca! Używając
słów proroka Micheasza możemy
również i my powtórzyć: „Któryż Bóg
podobny Tobie, co oddalasz
nieprawość, odpuszczasz występek
reszcie dziedzictwa Twego? Nie żywi
On gniewu na zawsze, bo upodobał
sobie miłosierdzie. Ulituje się znowu
nad nami, zetrze nasze nieprawości i
wrzuci w głębokości morskie
wszystkie nasze grzechy” (7, 18-19).

W tym czasie modlitwy, postu i
uczynków miłości, strony Księgi
proroka Izajasza będą mogły zostać
przemedytowane w sposób jeszcze
bardziej konkretny: „Czyż nie jest
raczej ten post, który wybieram:
rozerwać kajdany zła, rozwiązać
więzy niewoli, wypuścić wolno



uciśnionych i wszelkie jarzmo
połamać; dzielić swój chleb z
głodnym, wprowadzić w dom
biednych tułaczy, nagiego, którego
ujrzysz, przyodziać i nie odwrócić się
od współziomków. Wtedy twoje
światło wzejdzie jak zorza i szybko
rozkwitnie twe zdrowie.
Sprawiedliwość twoja poprzedzać cię
będzie, chwała Pańska iść będzie za
tobą. Wtedy zawołasz, a Pan
odpowie, wezwiesz pomocy, a On
[rzeknie]: „Oto jestem!” Jeśli u siebie
usuniesz jarzmo, przestaniesz grozić
palcem i mówić przewrotnie, jeśli
podasz twój chleb zgłodniałemu i
nakarmisz duszę przygnębioną,
wówczas twe światło zabłyśnie w
ciemnościach, a twoja ciemność
stanie się południem. Pan cię zawsze
prowadzić będzie, nasyci duszę twoją
na pustkowiach. Odmłodzi twoje
kości, tak że będziesz jak zroszony
ogród i jak źródło wody, co się nie
wyczerpie” (58, 6-11).



Inicjatywa „24 godziny dla Pana”,
którą będziemy przeżywać w piątek
oraz w sobotę przed IV Niedzielą
Wielkiego Postu, powinna zostać
rozpropagowana w diecezjach. Wiele
osób powraca do Sakramentu
Pojednania, a wśród nich wiele osób
młodych, którzy w podobnym
doświadczeniu odnajdują często
drogę powrotu do Pana, aby żyć
chwilą intensywnej modlitwy oraz
nadać sens własnemu życiu. Z
przekonaniem na nowo kładziemy w
centrum Sakrament Pojednania,
ponieważ pozwala dotknąć nam
wielkość miłosierdzia. Będzie to dla
każdego penitenta źródłem
prawdziwego pokoju wewnętrznego.

Nie zmęczy mnie nigdy powtarzanie,
żeby spowiednicy stali się
prawdziwym znakiem miłosierdzia
Ojca. Bycie spowiednikiem to nie
improwizacja. Spowiednikami
stajemy się przede wszystkim wtedy,
gdy wpierw sami jako penitenci



szukamy przebaczenia. Nigdy nie
zapominajmy, że być spowiednikiem
znaczy mieć udział w samej misji
Jezusa i być konkretnym znakiem
ciągłości Boskiej miłości, która
przebacza i zbawia. Każdy z nas
otrzymał dar Ducha Świętego dla
przebaczenia grzechów i za to
jesteśmy odpowiedzialni. Nikt z nas
nie jest panem sakramentu, ale
wiernym sługą przebaczenia Boga.
Każdy spowiednik powinien
przyjmować wiernych jak ojciec z
przypowieści o marnotrawnym synu:
to ojciec, który wybiega na spotkanie
syna, pomimo, że ten ostatni
roztrwonił jego majątek.
Spowiednicy są wezwani, aby objąć
skruszonego syna, który wraca do
domu i by wyrazić radość z tego, że
się odnalazł. Niech nie zmęczy
spowiedników również to, że będą
musieli wyjść do drugiego syna,
który pozostał na zewnątrz i jest
niezdolny do radości, aby
wytłumaczyć mu, że jego ostry osąd



jest niesprawiedliwy i nie ma sensu
w obliczu miłosierdzia Ojca, które
nie zna granic. Niech nie zadają
aroganckich pytań, lecz jak ojciec z
przypowieści niech przerwą wywód
przygotowany przez syna
marnotrawnego, ażeby potrafili
uchwycić w sercu każdego penitenta
wezwanie do pomocy i prośbę o
przebaczenie. Spowiednicy są
wezwani do tego, aby byli zawsze i
wszędzie, w każdej sytuacji i pomimo
wszystko, znakiem prymatu
miłosierdzia.

18. Podczas Wielkiego Postu w tym
Roku Świętym zamierzam wysłać 
Misjonarzy Miłosierdzia. Będą
znakiem matczynej troski Kościoła o
Lud Boży, aby wszedł on w
głębokości bogactwa tej tajemnicy
tak fundamentalnej dla naszej wiary.
Będą to kapłani, którym udzielę
władzy przebaczenia grzechów
zarezerwowanych dla Stolicy
Apostolskiej, aby podkreślić wielkość



ich posłania. Będą przede wszystkim
żywym znakiem tego, jak Ojciec
przygarnia tych, którzy szukają jego
przebaczenia. Będą Misjonarzami
Miłosierdzia, ponieważ będą
kształtować ze wszystkimi spotkanie
pełne człowieczeństwa, źródło
uwolnienia, bogate w
odpowiedzialność za
przezwyciężenie trudności i podjęcie
nowego życia otrzymanego w
Chrzcie świętym. W ich misji
pozwolą się oni poprowadzić słowom
Apostoła: „Bóg poddał wszystkich
nieposłuszeństwu, aby wszystkim
okazać swe miłosierdzie” (Rz 11, 32).
Wszyscy bowiem, nie wyłączając
nikogo, wezwani są do przyjęcia tego
apelu miłosierdzia. Niech misjonarze
żyją tym wezwaniem wiedząc, że
mogą utkwić swój wzrok w Jezusie:
„miłosiernym i wiernym
arcykapłanie” (por. Hbr 2, 17).

Proszę współbraci Biskupów o
zaproszenie i o przyjęcie tych



misjonarzy, aby byli przede
wszystkim przekonującymi
kaznodziejami miłosierdzia. Niech
zostaną zorganizowane

w diecezjach „misje ludowe”, tak aby
misjonarze ci stali się zwiastunami
radości i przebaczenia. Uprasza się
ich, aby sprawowali Sakrament
Pojednania dla ludu, by czas łaski
ofiarowany w tym Roku
Jubileuszowym pozwolił wielu
synom, którzy są daleko, odnaleźć
drogę do ojcowskiego domu. Niech
Pasterze, przede wszystkim w tym
intensywnym czasie Wielkiego Postu,
z troską zachęcają wiernych do
powrotu „do tronu łaski, abyśmy
otrzymali miłosierdzie i znaleźli
łaskę” (Hbr 4, 16).

19. Słowo przebaczenia niech dotrze
do wszystkich, a wezwanie do
doświadczenia miłosierdzia niech
nie pozostawi nikogo obojętnym.
Moje zaproszenie do nawrócenia



kieruję z jeszcze większą
intensywnością do tych osób, które
znajdują się daleko od łaski Boga ze
względu na sposób, w jaki żyją.
Myślę w sposób szczególny o tych
mężczyznach i kobietach, którzy
należą do grup przestępczych,
jakiekolwiek by one były. Dla
waszego dobra proszę was o zmianę
życia. Proszę was w imię Syna
Bożego, który, chociaż walczył z
grzechem, nigdy nie odrzucił
grzesznika. Nie wpadajcie w
straszliwą pułapkę myślenia, że życie
zależy od pieniędzy, i że wobec nich
wszystko inne staje się pozbawione
wartości i godności. To jest tylko
iluzja. Nie zabierzemy pieniędzy z
nami po śmierci. Pieniądze nie dają
nam prawdziwej radości. Przemoc,
użyta do zdobycia pieniędzy
ociekających krwią, nie czyni
człowieka ani mocnym, ani
nieśmiertelnym. Dla wszystkich,
wcześniej lub później, przyjdzie sąd



Boży, od którego nikt nie będzie mógł
uciec.

To samo wezwanie niech dotrze do
osób wspierających bądź
współuczestniczących w korupcji. Ta
zgniła rana społeczeństwa jest
ciężkim grzechem, który woła do
nieba, ponieważ uderza w same
podstawy życia osobistego i
społecznego. Korupcja nie pozwala
patrzeć w przyszłość z nadzieją,
ponieważ w swojej bezwzględności i
chciwości niszczy projekty słabych i
miażdży najbiedniejszych. Korupcja
to zło, które zakorzenia się w
codziennych gestach po to, aby
rozrosnąć się potem w publiczne
skandale. Korupcja jest uporczywym
trwaniem w grzechu, który chce
zastąpić Boga iluzją pieniądza jako
formy władzy. Jest to dzieło
ciemności wspierane przez
podejrzliwość i przez intrygi. 
Corruptio optimi pessima [gdy
najlepsze się deprawuje, staje się



najgorszym], mówił słusznie św.
Grzegorz Wielki, aby wskazać, że
nikt nie może czuć się odpornym na
tę pokusę. Aby odsunąć ją z życia
osobistego i społecznego, konieczna
jest rozwaga, czujność, lojalność,
przejrzystość, połączone z odwagą
ujawnienia. Jeśli nie walczy się
otwarcie z korupcją, wcześniej lub
później staje się jej wspólnikiem i
niszczy się własną egzystencję.

To jest właśnie czas sposobny na
zmianę życia! To jest czas, aby
pozwolić dotknąć swe serce. W
obliczu popełnionego zła, nawet w
przypadku ciężkich przestępstw,
nadchodzi moment wysłuchania
płaczu osób niewinnych,
ograbionych z majątku, z godności, z
uczuć, z samego życia. Pozostawanie
na drodze zła jest tylko źródłem iluzji
i smutku. Prawdziwe życie jest zgoła
inne. Bóg nie męczy się, trzymając
rękę wyciągniętą. On jest zawsze
gotowy do wysłuchania i również ja



jestem gotowy, tak jak i moi bracia
Biskupi i Kapłani. Wystarczy tylko
przyjąć zaproszenie do nawrócenia i
poddać się sprawiedliwości, podczas
gdy Kościół ofiaruje miłosierdzie.

20. Nie będzie bezużyteczne w tym
kontekście opisanie relacji pomiędzy 
sprawiedliwością a miłosierdziem.
Nie są to dwa aspekty sobie
przeciwne, ale dwa wymiary tej
samej rzeczywistości, która rozwija
się stopniowo, aż do osiągnięcia
swego szczytu w pełni miłości.
Sprawiedliwość jest podstawową
koncepcją dla społeczeństwa
obywatelskiego, gdyż normalnie
odnosi się do porządku prawnego,
poprzez który stosuje się prawo.
Przez sprawiedliwość rozumie się
również to, że każdemu należy oddać
to, co mu się należy. Biblia wiele razy
odnosi się do sprawiedliwości Bożej i
do Boga jako Sędziego. W
rozumieniu biblijnym
sprawiedliwość jest integralnym



zachowywaniem Prawa i postawą
każdego dobrego Izraelity zgodną z
przykazaniami danymi przez Boga.
Ta wizja jednak doprowadziła, i to
wiele razy, do legalizmu, zasłaniając
pierwotny sens i zaciemniając
głęboką wartość, jaką posiada
sprawiedliwość. Aby przezwyciężyć
tę perspektywę legalistyczną
należałoby pamiętać, że w Piśmie
Świętym sprawiedliwość jest
faktycznie rozumiana jako pełne
zaufania zdanie się na wolę Boga.

Ze swej strony Jezus mówi częściej o
ważności wiary, niż o zachowaniu
Prawa. W ten właśnie sposób
powinniśmy rozumieć Jego słowa,
kiedy, znajdując się przy stole z
Mateuszem i innymi celnikami oraz
grzesznikami, mówi do faryzeuszów,
którzy toczyli z Nim spór: „Idźcie i
starajcie się zrozumieć, co znaczy: 
Chcę raczej miłosierdzia niż ofiary. Bo
nie przyszedłem powołać
sprawiedliwych, ale



grzeszników” (Mt 9, 13). W obliczu
wizji sprawiedliwości, która jest
niczym więcej, jak tylko zwykłym
zachowywaniem Prawa, które dzieli
osoby na sprawiedliwych i
grzeszników, Jezus chce pokazać
wielki dar miłosierdzia, które szuka
grzeszników, aby zaoferować im
przebaczenie i zbawienie. Stąd też
staje się zrozumiałe, dlaczego z
powodu tej swojej wizji uwalniającej
i będącej źródłem odnowienia, Jezus
został odrzucony przez faryzeuszów
i uczonych w Piśmie. Oni bowiem,
aby być wiernymi Prawu, kładli
ciężary na ramiona ludzi, niwecząc
równocześnie miłosierdzie Ojca.
Wezwanie do zachowywania Prawa
nie może utrudnić zwrócenia uwagi
na rzeczy niezbędne, które dotyczą
godności osób.

Wezwanie Jezusa odnosi się do
tekstu proroka Ozeasza – „Miłości
pragnę, nie krwawej ofiary” (6, 6) – i
jest bardzo znaczące w tym



kontekście. Jezus potwierdza, że od
tej pory regułą życia Jego uczniów
będzie prymat miłosierdzia, jak o
tym sam zaświadcza, dzieląc swój
posiłek z grzesznikami. Miłosierdzie
raz jeszcze jest objawione jako
podstawowy wymiar misji Jezusa.
Jest ono prawdziwym wyzwaniem
wobec Jego rozmówców, którzy
zatrzymują się tylko na aspekcie
formalnym Prawa. Jezus natomiast
wykracza poza Prawo; Jego dzielenie
się z tymi, których Prawo uważało za
grzeszników, pozwala zrozumieć,
dokąd dochodzi Jego miłosierdzie.

Również Apostoł Paweł przebył
podobną drogę. Zanim spotkał
Chrystusa na drodze do Damaszku,
jego życie było poświęcone w sposób
całkowity osiągnięciu
sprawiedliwości z Prawa (por. Flm 3,
6). Nawrócenie dokonane przez
Chrystusa doprowadziło Pawła do
wywrócenia jego wizji aż do takiego
punktu, że w Liście do Galatów



napisał: „my właśnie uwierzyliśmy w
Chrystusa Jezusa, by osiągnąć
usprawiedliwienie z wiary w
Chrystusa, a nie przez wypełnianie
Prawa za pomocą uczynków” (2, 16).
Jego zrozumienie sprawiedliwości
zmieniło się radykalnie. Paweł
kładzie teraz na pierwszym miejscu
wiarę, a nie Prawo. To nie
zachowywanie prawa zbawia, ale
wiara w Jezusa Chrystusa, który wraz
ze swoja Męką i
Zmartwychwstaniem niesie
zbawienie razem z miłosierdziem,
które usprawiedliwia.
Sprawiedliwość Boga staje się teraz
uwolnieniem dla tych, którzy są
uciśnieni przez niewolę grzechu i
wszystkich jego konsekwencji.
Sprawiedliwością Bożą jest Jego
przebaczenie (por. Ps 51[50], 11-16).

21. Miłosierdzie nie jest przeciwne
sprawiedliwości, lecz wyraża
zachowanie Boga w stosunku do
grzesznika, któremu to ofiaruje



kolejną możliwość okazania żalu,
nawrócenia i uwierzenia.
Doświadczenie proroka Ozeasza
pomaga nam zrozumieć
przekroczenie sprawiedliwości w
kierunku miłosierdzia. Epoka, w
której żył ten prorok, jest jedną z
bardziej dramatycznych w historii
ludu wybranego. Królestwo jest
bliskie zniszczenia; lud jest
niewierny przymierzu, oddalił się od
Boga i stracił wiarę ojców. Według
ludzkiej logiki słuszne jest, by Bóg
myślał o odrzuceniu niewiernego
ludu: nie zachował on zawartego
przymierza, a zatem zasługuje na
należną karę, czyli na wygnanie.
Potwierdzają to słowa proroka:
„Powrócą do Egiptu i Aszszur będzie
ich królem, bo się nie chcieli
nawrócić” (Oz 11, 5). A jednak po tej
reakcji, która odwołuje się do
sprawiedliwości, prorok zmienia
radykalnie swój język i objawia
prawdziwe oblicze Boga: „Jakże cię
mogę porzucić, Efraimie, i jak



opuścić ciebie, Izraelu? Jakże cię
mogę równać z Admą i uczynić
podobnym do Seboim? Moje serce na
to się wzdryga i rozpalają się moje
wnętrzności. Nie chcę, aby
wybuchnął płomień mego gniewu i
Efraima już więcej nie zniszczę,
albowiem Bogiem jestem, nie
człowiekiem; pośrodku ciebie jestem
Ja – Święty, i nie przychodzę, żeby
zatracać” (Oz 11, 8-9). Św. Augustyn,
jak gdyby komentując słowa proroka,
mówi: „Łatwiej jest Bogu
powstrzymać gniew, aniżeli
miłosierdzie”.[14] Tak właśnie jest.
Gniew Boga trwa tylko chwilę,
podczas gdy Jego miłosierdzie trwa
na wieki.

Jeśli Bóg zatrzymałby się na
sprawiedliwości, przestałby być
Bogiem i stałby się jak wszyscy
ludzie, którzy przywołują szacunek
dla prawa. Sprawiedliwość sama z
siebie nie wystarczy, a
doświadczenie uczy, że odwoływanie



się tylko do niej niesie ze sobą ryzyko
jej zniszczenia. Z tego też powodu
Bóg przekracza sprawiedliwość
miłosierdziem i przebaczeniem. To
nie oznacza umniejszenia
sprawiedliwości bądź uczynienia jej
zbędną, wręcz przeciwnie. Ten, kto
błądzi, będzie musiał ponieść karę.
Tyle że to nie jest koniec, ale
początek nawrócenia, ponieważ
doświadcza się czułości
przebaczenia. Bóg nie odrzuca
sprawiedliwości. On ją włącza i
przekracza w jeszcze większym
wydarzeniu,

w którym doświadcza się miłości,
która jest fundamentem prawdziwej
sprawiedliwości. Musimy poświęcić
wiele uwagi temu, co pisze Paweł,
aby nie wpaść w ten sam błąd, który
Apostoł wypominał ówczesnym
Żydom: „Albowiem nie chcąc uznać,
że usprawiedliwienie pochodzi od
Boga, i uporczywie trzymając się
własnej drogi usprawiedliwienia, nie



poddali się usprawiedliwieniu
pochodzącemu od Boga. A przecież
kresem Prawa jest Chrystus, dla
usprawiedliwienia każdego, kto
wierzy” (Rz 10, 3-4). Ta Boża
sprawiedliwość jest miłosierdziem
udzielonym wszystkim jako łaska na
mocy śmierci i zmartwychwstania
Jezusa Chrystusa. Krzyż Chrystusa
zatem jest sprawiedliwością Boga
nad nami wszystkimi i nad światem,
ponieważ ofiaruje nam pewność
miłości i nowego życia.

22. Jubileusz niesie ze sobą również
nawiązanie do odpustu. W Roku
Świętym Miłosierdzia odpust zyskuje
szczególne znaczenia. Przebaczenie
Boga dla naszych grzechów nie zna
granic. W śmierci i
zmartwychwstaniu Jezusa Chrystusa
Bóg czyni widoczną swoją miłość,
która prowadzi aż do zniszczenia
grzechu ludzkiego. Pojednanie się z
Bogiem staje się możliwe dzięki
Misterium Paschalnemu oraz



poprzez pośrednictwo Kościoła. Bóg
jest zatem zawsze gotowy do
przebaczenia i nie męczy się nigdy,
ofiarując je w sposób zawsze nowy i
nieoczekiwany. My wszyscy
natomiast doświadczamy grzechu.
Wiemy, że jesteśmy wezwani do
doskonałości (por. Mt 5, 48), lecz
jednocześnie odczuwamy silny ciężar
grzechu. Podczas, gdy odczuwamy
moc łaski, która nas przemienia,
doświadczamy również siły grzechu,
która ma na nas wpływ. Pomimo
przebaczenia, w naszym życiu
niesiemy sprzeczności, które są
konsekwencją naszych grzechów. W
Sakramencie Pojednania Bóg
przebacza grzechy, które zostają
naprawdę zgładzone, lecz jednak
negatywny ślad, który grzechy
zostawiły w naszym postępowaniu i
w naszych myślach pozostaje.
Miłosierdzie Boże jest jednakowoż
silniejsze również niż ten ślad. Staje
się ono odpustem Ojca, który poprzez
Kościół – Oblubienicę Chrystusa –



dosięga grzesznika, któremu udzielił
już przebaczenia i uwalnia go od
każdej pozostałości skutków grzechu,
umożliwiając mu raczej działanie z
miłością oraz wzrastanie w miłości,
niż ponowny upadek w grzech.

Kościół żyje komunią Świętych. W
Eucharystii komunia ta, która jest
darem Boga, aktualizuje się jako
jedność duchowa, która łączy nas
wierzących ze Świętymi i
Błogosławionymi, których liczba jest
niepoliczona (por. Ap 7, 4). Ich
świętość przychodzi z pomocą naszej
słabości i w ten sposób Matka-Kościół
jest zdolna, wraz ze swoją modlitwą i
ze swoim życiem, wyjść naprzeciw
słabości jednych w świętości innych.
Żyć zatem odpustem Roku Świętego
oznacza przybliżać się do
miłosierdzia Ojca, mając pewność, że
Jego przebaczenie rozciąga się na
całe życie wierzącego człowieka.
Odpust jest doświadczeniem
świętości Kościoła, który ma udział



we wszystkich dobrodziejstwach
płynących z Odkupienia Chrystusa,
aby przebaczenie rozciągnęło się aż
do ostatecznych skutków, do których
dociera miłość Boga. Żyjmy
intensywnie Jubileuszem, prosząc
Ojca o przebaczenie grzechów i o
udzielenie swojego miłosiernego
odpustu.

23. Miłosierdzie posiada wartość,
która przekracza granice Kościoła.
Pozwala nam ono wejść w relacje z
Judaizmem i z Islamem, które to
religie uważają miłosierdzie jako
jeden

z najistotniejszych atrybutów Boga.
Izrael jako pierwszy otrzymał to
objawienie, które trwa w historii
jako początek niezmierzonego
bogactwa, które ma do zaoferowania
ludzkości. Jak to już zauważyliśmy,
strony Starego Testamentu
przesycone są miłosierdziem,
ponieważ opowiadają dzieła, których



Pan dokonał dla swojego ludu w
najtrudniejszych momentach jego
historii. Islam ze swej strony, pośród
imion przypisanych Stworzycielowi,
przywołuje szczególnie dwa słowa:
Miłosierny i Litościwy. To wezwanie
jest często na ustach wiernych
muzułmanów, którzy czują bliskość i
wsparcie miłosierdzia w ich
codziennych słabościach. Również
oni wierzą, że nikt nie może
ograniczyć miłosierdzia Bożego,
ponieważ jego bramy pozostają
zawsze otwarte.

Oby ten Rok Jubileuszowy, przeżyty
w miłosierdziu, umożliwił spotkanie
z tymi religiami oraz z innymi
szlachetnymi tradycjami religijnymi;
niech sprawi, że staniemy się
bardziej otwarci na dialog, aby
poznać się lepiej i wzajemnie
zrozumieć; niech wyeliminuje każdą
formę zamknięcia i pogardy, i niech
odrzuci każdy rodzaj przemocy i
dyskryminacji.



24. Myśl moja biegnie teraz do Matki
Miłosierdzia. Słodycz Jej spojrzenia
niech nam towarzyszy w tym Roku
Świętym, abyśmy wszyscy potrafili
odkryć radość z czułości Boga. Nikt
tak jak Maryja nie poznał głębokości
tajemnicy Boga, który stał się
człowiekiem. Wszystko w Jej życiu
zostało ukształtowane przez
obecność miłosierdzia, które stało się
ciałem. Matka Ukrzyżowanego i
Zmartwychwstałego weszła do
sanktuarium miłosierdzia Bożego,
ponieważ wewnętrznie uczestniczyła
w tajemnicy Jego miłości.

Wybrana na Matkę Bożego Syna,
Maryja była od zawsze
przygotowana przez miłość Ojca na
to, by stać się Arka Przymierza
między Bogiem i ludźmi. Zachowała
w swoim sercu Boże miłosierdzie w
doskonałej syntonii ze swoim Synem
Jezusem. Jej pieśń pochwalna,
odśpiewana na progu domu św.
Elżbiety, została zadedykowana



miłosierdziu, które się rozciąga „z
pokolenia na pokolenie” (Łk 1, 50).
Również i my zostaliśmy ujęci w tych
proroczych słowach Dziewicy Maryi.
Niech to będzie dla nas pocieszeniem
i wsparciem, podczas gdy
przekraczać będziemy Drzwi Święte,
aby doświadczyć owoców
miłosierdzia Bożego.

Pod krzyżem Maryja wraz z Janem,
uczniem miłości, stała się świadkiem
słów przebaczenia, które wyszły z ust
Jezusa. Najwyższy akt przebaczenia
dla tego, kto Go ukrzyżował, ukazuje
nam jak daleko może sięgać Boże
miłosierdzie. Maryja potwierdza, że
miłosierdzie Syna Bożego nie zna
granic i dociera do wszystkich, nie
wykluczając nikogo. Zwracamy się
do Niej słowami starożytnej, a
zarazem zawsze nowej modlitwy,
zaczynającej się od słów Salve Regina
[Witaj, Królowo] prosząc, aby nigdy
nie przestała zwracać ku nam swoich
miłosiernych oczu i uczyniła nas



godnymi kontemplacji oblicza
miłosierdzia swojego Syna Jezusa.

Nasza modlitwa rozciąga się również
na wielu Świętych i Błogosławionych,
którzy uczynili z miłosierdzia swoją
misję życia. W sposób szczególny
myśl kieruje się ku wielkiej apostołce
miłosierdzia, św. Faustynie
Kowalskiej. Ta, która została
wezwana do wejścia w głębokości
Bożego miłosierdzia, niech wstawia
się za nami i uzyska dla nas łaskę
życia i chodzenia zawsze w świetle
Bożego przebaczenia oraz w
niezachwianej ufności w Jego miłość.

25. Rok Święty Nadzwyczajny jest
zatem po to, aby w codzienności żyć
miłosierdziem, które od zawsze
Ojciec rozciąga nad nami. W tym
Jubileuszu dajmy się Bogu zaskoczyć.
On nigdy nie przestaje otwierać
drzwi swojego serca, by powtarzać,
że nas kocha i że chce dzielić z nami
swoje życie. Kościół bardzo silnie



odczuwa pilną potrzebę głoszenia
miłosierdzia Boga. Życie Kościoła jest
autentyczne i wiarygodne, gdy czyni
z miłosierdzia swoje pełne
przekonania przesłanie. Kościół wie,
że jego pierwszym zadaniem, przede
wszystkim w takim momencie, jak
obecnie, pełnym wielkich nadziei i
silnych przeciwieństw, jest
wprowadzenie wszystkich w wielką
tajemnicę miłosierdzia Boga,
kontemplując oblicze Chrystusa.
Kościół jako pierwszy jest wezwany
do tego, aby stał się wiernym
świadkiem miłosierdzia, wyznając je
i żyjąc nim jako centrum objawienia
Jezusa Chrystusa.

Z serca Przenajświętszej Trójcy, z
nieprzeniknionych głębokości
tajemnicy Boga, wytryska i
nieprzerwanie płynie wielka rzeka
miłosierdzia. To źródło nigdy się nie
może wyczerpać, bez względu na to,
jak wielu do niego przyjdzie. Za
każdym razem, gdy ktoś będzie go



potrzebował, będzie mógł do niego
przystąpić, ponieważ miłosierdzie
Boga nie ma końca. Jak są
nieprzeniknione głębokości
tajemnicy, którą w sobie zawiera, tak
też jest niewyczerpane bogactwo,
które od niej pochodzi.

W tym Roku Jubileuszowym niech
Kościół stanie się echem Słowa Boga,
które brzmi mocno i przekonująco
jako słowo i jako gest przebaczenia,
wsparcia, pomocy, miłości. Niech się
nie zmęczy nigdy ofiarowaniem
miłosierdzia i niech będzie zawsze
cierpliwy w umacnianiu i
przebaczaniu. Kościół niech się
stanie głosem każdego mężczyzny i
każdej kobiety, niech powtarza z
ufnością i bez ustanku: „Wspomnij
na miłosierdzie Twe, Panie, na łaski
Twoje, co trwają od wieków” (Ps
25[24], 6).

W Rzymie, u Świętego Piotra, dnia 11
kwietnia, w wigilię II Niedzieli



Wielkanocnej, Święta Bożego
Miłosierdzia Roku Pańskiego 2015, w
trzecim roku mego Pontyfikatu.

Franciscus

[1]Por. Sobór Ekumeniczny
Watykański II, Konstytucja
dogmatyczna Dei Verbum, 4.

[2] Jan

XXIII, Przemówienie z okazji
uroczystego otwarcia Soboru
Ekumenicznego

Watykańskiego II, Gaudet Mater
Ecclesia, 11 X 1962, 2-3.

[3] Paweł VI, Ostatnia Sesja publiczna
Soboru Ekumenicznego
Watykańskiego II, Wypowiedź Ojca
Świętego Pawła VI, 7 grudnia 1965.

[4] Por.



Sobór Ekumeniczny Watykański II,
Konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, 16; Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 15.

[5] Tomasz

z Akwinu, Suma Teologiczna, II-II, q.
30, a. 4.

[6] Kolekta mszalna z XXVI Niedzieli
Zwykłej. Kolekta ta pojawia się już w
VIII wieku w tekstach
euchologicznych Sakramentarza
Gelazjańskiego (1198).

[7] Należy zauważyć, że greckie
słowo τὸ ἔλεος, przetłumaczone w
„Biblii Tysiąclecia” na język polski
jako „łaska”, może być również
rozumiane jako „miłosierdzie”. Do
takiego tłumaczenia skłania się
również ostatnie wydanie Wulgaty:
„Quoniam in aeternum misericordia
eius” Ps 136 [135], Nova Vulgata,
Sacrosancti Oecumenici Concilii
Vaticani II Ratione Habita Iussu Pauli



Pp. VI Recognita Auctoritate Ioannis
Pauli Pp. II Promulgata Editio Typica
Altera.

[8] Por. Beda Czcigodny, Homilia 21:
CCL 122, 149-151.

[9] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii gaudium, 24.

[10] Jan

Paweł II, Encyklika Dives in
misericordia, 2.

[11] Tamże, 15.

[12] Tamże, 13.

[13] Jan od Krzyża, Słowa światła i
miłości, 59.

[14] Augustyn z Hippony,
Enarrationes in Psalmos 76,11.



© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bula-misericordiae-vultus/
(05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bula-misericordiae-vultus/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bula-misericordiae-vultus/

	Bulla "Misericordiae Vultus"
	Bulla ustanawiająca nadzwyczajny Jubileusz Miłosierdzia


