
opusdei.org

Budzenie powołań
do Opus Dei

„Tam gdzie jest życie, zapał,
chęć, aby nieść Chrystusa
innym, tam rodzą się
autentyczne powołania”.
(Franciszek). „Nie powinien
istnieć żaden lęk, aby
bezpośrednio przedstawić
młodej albo nie aż tak młodej
osobie Boże wołanie. To akt
szacunku i zaufania. Ta chwila
może okazać się momentem
światła i łaski” (św. Jan Paweł
II)



24-05-2017

Wprowadzenie

Chodźcie, a zobaczycie (J 1,39). W ten
sposób Pan Jezus odpowiada dwóm
uczniom Jana Chrzciciela, którzy
zapytali Go, gdzie mieszka. Te słowa
stanowią Boże powołanie, aby dzielić
swoje życie z Chrystusem. Na
poziomie jedynie ludzkim ukazują
pewną prawdę, której wszyscy
doświadczyliśmy: dobro
rozprzestrzenia się ze swej natury.
Im większe jest to dobro, tym
większa jest siła jego
rozprzestrzeniania się. Pan Jezus
zaprasza do tej życiowej łączności z
Nim, tak przyciągającej. W ten
sposób rozprzestrzeniła się Dobra
Nowina, poprzez radość z poznania i
pójścia za Panem Jezusem. Radość,
która niesie z sobą pragnienie
przekazania innym tej przygody.



Cyceron pisze, że zachwyt kogoś, kto
wzniósłby się do nieba i podziwiał
piękno gwiazd byłby gorzki, gdyby
nie miał z kim się nim podzielić [1].
Tak samo powołanie, jakie daje Bóg,
rozwija w pełni swoje piękno, o ile
staramy się nim dzielić. Dlatego
można powiedzieć, że powołanie,
aby oddać się Bogu, zarówno w Opus
Dei, tak i w innych instytucjach
Kościoła, jest zaraźliwe.

1. Bóg wkracza do naszego życia za
pośrednictwem innych osób

Po opisaniu świadectwa Jana
Chrzciciela, Ewangelia wg św. Jana
opowiada nam o powołaniu
Andrzeja i Piotra: Nazajutrz Jan
znowu stał w tym miejscu wraz z
dwoma swoimi uczniami i gdy
zobaczył przechodzącego Jezusa,
rzekł: «Oto Baranek Boży». Dwaj
uczniowie usłyszeli, jak mówił, i poszli
za Jezusem. Jezus zaś odwróciwszy się
i ujrzawszy, że oni idą za Nim, rzekł



do nich: «Czego szukacie?» Oni
powiedzieli do Niego: «Rabbi! - to
znaczy: Nauczycielu - gdzie
mieszkasz?» Odpowiedział im:
«Chodźcie, a zobaczycie». Poszli więc i
zobaczyli, gdzie mieszka, i tego dnia
pozostali u Niego. Było to około
godziny dziesiątej. Jednym z dwóch,
którzy to usłyszeli od Jana i poszli za
Nim, był Andrzej, brat Szymona
Piotra. Ten spotkał najpierw swego
brata i rzekł do niego: «Znaleźliśmy
Mesjasza» - to znaczy: Chrystusa. I
przyprowadził go do Jezusa. A Jezus
wejrzawszy na niego rzekł: «Ty jesteś
Szymon, syn Jana, ty będziesz
nazywał się Kefas»- to znaczy: Piotr (J
1,35-42). Św. Jan Paweł II tłumaczy,
że „ten zapis ewangeliczny jest
jednym z wielu, w których Święta
Księga opisuje «tajemnicę
powołania»; w tym przypadku chodzi
o tajemnicę powołania do grona
Apostołów Jezusa”[2]. Zaznacza, że
choć „przytoczony fragment z
Ewangelii św. Jana (…) ma szczególną



wartość dla zrozumienia powołania
kapłańskiego”, to „dotyczy także
powołania chrześcijańskiego w
ogóle”[3]. Powołanie do Opus Dei jest
pewnym uszczegółowieniem
powołania związanego z Chrztem
świętym, jedną z dróg w Kościele,
aby iść za Jezusem Chrystusem
pośród świata, jako zwykły
chrześcijanin. Jest jednocześnie
poważnym zobowiązaniem, aby
zdecydowanie żyć powszechnym
powołaniem do świętości i
apostolstwa, poprzez uświęcanie
pracy zawodowej i codziennych
zajęć. Cytowany fragment Ewangelii
podkreśla, w jaki sposób spotkanie
uczniów z Panem Jezusem dochodzi
do skutku za pośrednictwem kogoś,
kto już za nim idzie. Osoba nie
odkrywa swojego powołania poprzez
telepatię, lecz, tak jak w przypadku
Andrzeja i Piotra, przez inne osoby,
którymi posługuje się Bóg, aby wejść
w ich życie. Z drugiej strony, fakt
nadania imienia Szymonowi oznacza



objęcie nad nim panowania. W ten
sposób, chociaż istnieją pośrednicy w
zaproszeniu do pójścia za
Chrystusem, jedynie Bóg może objąć
panowanie nad duszą, od Niego
pochodzimy i do Niego dążymy. Nikt
nie jest właścicielem dusz[4].

Papież Franciszek podkreślał wiele
razy wymiar misyjny powołania
chrześcijańskiego: „Chciałbym
ukazać wam dzisiaj ścisły związek,
jaki istnieje między miłosierdziem a
misją. Jak przypominał św. Jan Paweł
II, «Kościół żyje swoim autentycznym
życiem, kiedy wyznaje i głosi
Miłosierdzie (...) i kiedy ludzi
przybliża do (...) zdrojów
Miłosierdzia»[5]. Jako chrześcijanie
mamy obowiązek być misjonarzami
Ewangelii. Gdy otrzymujemy jakąś
dobrą wiadomość lub gdy
przeżywamy jakieś dobre
doświadczenia, w naturalny sposób
odczuwamy potrzebę podzielenia się
nimi także z innymi. Wewnętrznie



czujemy, że nie możemy
powstrzymać radości, która została
nam dana, dlatego chcemy ją
rozprzestrzeniać. Radość, która w
nas się rodzi, jest tak wielka, że
pobudza nas do przekazywania jej
dalej. Podobnie powinno być, kiedy
spotykamy Pana - odczuwać
będziemy radość z tego spotkania, z
Jego miłosierdzia, i przekazywać
miłosierdzie Pana. Wręcz
konkretnym znakiem tego, że
naprawdę spotkaliśmy Jezusa, jest
radość, jaką odczuwamy, gdy
mówimy o Nim także innym. To nie
jest «uprawianie prozelityzmu». Jest
to przekazywanie daru: daję ci to, co
daje mi radość. Czytając Ewangelię
widzimy, że było to doświadczenie
pierwszych uczniów. Po swoim
pierwszym spotkaniu z Jezusem
Andrzej poszedł natychmiast
powiedzieć o tym swemu bratu
Piotrowi (por. J 1, 40-42), to samo
uczynił Filip wobec Natanaela (por. J
1, 45-46). Spotkanie Jezusa oznacza



spotkanie z Jego miłością. Ta miłość
nas przemienia i czyni zdolnymi do
przekazywania innym mocy, jaką nas
obdarza. W pewnym sensie
moglibyśmy powiedzieć, że od dnia
chrztu każdy z nas otrzymuje nowe
imię oprócz tego, które nadają nam
mama i tata, a tym imieniem jest
«Cristoforo» [Krzysztof] — wszyscy
jesteśmy «Cristofori». Co to znaczy?
Jesteśmy tymi, «którzy niosą
Chrystusa». To jest określenie naszej
postawy — postawy ludzi niosących
radość Chrystusa, Miłosierdzie
Chrystusa. Każdy chrześcijanin jest
«Cristoforo», to znaczy tym, kto
niesie Chrystusa!”[6].

2. Przekazywać to, co
otrzymaliśmy, to obdarowywać.
Znaczenie terminu „prozelityzm”
na przestrzeni wieków.

W cytowanej katechezie papieża
Franciszka wzmiankuje się słowo
„prozelityzm”. Ten termin, często, z



wyjątkiem ostatnich dziesięcioleci,
występujący w książkach
duchowych, pochodzi od słowa
„prozelita”, którym Biblia określa
pogan, którzy żyli wśród ludu Izraela
oraz chcieli włączyć się w
Przymierze i być posłusznymi Prawu
Mojżeszowemu. Słowo to przeszło do
języka chrześcijańskiego. Już św.
Justyn, człowiek o szerokich
horyzontach, znawca filozofii swoich
czasów, aresztowany za prozelityzm i
stracony w roku 166 dlatego, że nie
chciał porzucić swojej wiary, pisał:
„Mało czasu brakuje, abyście stali się
naszymi prozelitami: jeżeli Chrystus
wyprzedzi was swoim przyjściem, na
próżno będziecie pokutować” [7]. Św.
Justyn prozelityzmem nazywał zapał
apostolski, by głosić Chrystusa i
wprowadzać nowych wiernych do
Kościoła. Opierając się na tym
znaczeniu, w epoce nowożytnej
zaczyna mówić się o „prozelityzmie”,
terminie, który oprócz dynamizmu
misyjnego, zaczyna określać, wraz z



rozwojem Kościoła, dążenie do
przybliżania różnych osób do
instytucji powstałych w łonie Ludu
Bożego.

W tym samym znaczeniu od
początku istnienia Opus Dei używał
go św. Josemaría. Starał się
podkreślić zarówno głębię gorliwości
apostolskiej, jak i fakt, że to nie my,
tylko Bóg jest tym, który woła. Rzecz
jasna każdy podejmuje sam decyzje,
które wyznaczają kierunek jego
życia. Czyni to w pełnej wolności, bez
przymusu ani żadnego rodzaju
nacisku[8].

W ostatnich dziesięcioleciach
rozpowszechniło się inne znaczenie
tego słowa. Jest ono stosowane, aby
określić konkretne zachowania,
którymi dąży się do przyciągania do
własnej grupy za pomocą przemocy,
kłamstwa, przymusu albo innych
sposobów, które gwałcą sumienie lub
manipulują wolnością. Naturalnie,



ten sposób działania jest obcy
duchowi chrześcijaństwa i godny
potępienia. Do tego znaczenia
odnieśli się ostatni papieże,
stwierdzając m.in. że „nie
narzucamy nikomu naszej wiary;
podobny rodzaj prozelityzmu jest
przeciwny chrześcijaństwu”[9] albo,
że „Kościół nie rozszerza się ani nie
wzrasta przez prozelityzm, ale
«przez przyciąganie»”[10]. To
"przyciąganie" obejmuje w
pierwszym rzędzie przykładne
zachowanie i życie pełne miłości. Nie
jest ono jednak synonimem
bierności, nie wyklucza głoszenia
słowem pewnego przesłania.
Wskazuje na to św. Paweł ? (Rz
10,14-15)[11].

Odnosząc się do tych, którzy używają
słowo „prozelityzm” jako oskarżenia,
aby siać strach wobec działań
apostolskich wiernych Kościoła, św.
Jan Paweł II pisze, że czynią to „być
może po to, ażeby odebrać



Kościołowi odwagę i rozmach w
podejmowaniu zadań
ewangelizacyjnych. A misja ta należy
do istoty Kościoła”[12]. Zdarza się, że
wraz ze zmianami zachodzącymi w
języku często pewne słowa przestają
mieć jedno znaczenie, a nawet
nabierają znaczeń przeciwnych w
stosunku do pierwotnego. Mając na
uwadze coraz powszechniejsze
użycie słowa „prozelityzm” w
znaczeniu pejoratywnym, możemy
lepiej wyrazić jego pozytywne
pierwotne znaczenie za pomocą
innych terminów. Użyć więc można
takich terminów jak: Boże
powołanie, rozeznanie powołaniowe,
apostolstwo powołaniowe,
rozbudzenie poczucia misji itp.
Dlatego w rozdziale Drogi
zatytułowanym w oryginale 
Proselitismo[13], słowo to należy
rozumieć w prawdziwym znaczeniu,
takim, jakie miało w nauczaniu św.
Josemaríi, w kontekście misji
apostolskiej chrześcijan, skierowanej



do całego świata (por. Mk 16,15).
Wielu autorów duchowych, między
innymi św. Josemaría, używało
terminu „prozelityzm” jako
synonimu apostolstwa i
ewangelizacji. Jest to działanie, które
charakteryzuje się, m.in., głębokim
szacunkiem do wolności, co
kontrastuje z negatywnym
znaczeniem, jakie to słowo przybrało
w ostatnich latach XX wieku.
Kontynuując tą tradycję, św.
Josemaría używa słowa
„prozelityzm” jako propozycji lub
zaproszenia, które chrześcijanie
kierują do swoich znajomych i
przyjaciół, dzieląc się powołaniem
otrzymanym od Jezusa Chrystusa i
otwierając przed nimi horyzont Jego
Miłości[14].

3. Powoływać: konieczność i
obowiązek

Idźcie więc i nauczajcie wszystkie
narody, udzielając im chrztu w imię



Ojca i Syna, i Ducha Świętego. Uczcie
je zachowywać wszystko, co wam
przykazałem. A oto Ja jestem z wami
przez wszystkie dni, aż do skończenia
świata (Mt 28,19-20). To ostatnie
słowa Pana Jezusa, które przekazuje
nam św. Mateusz. Chrześcijanie są w
ten sposób powołani, aby dawać
świadectwo o Panu, aby inni stawali
się uczniami, wiedząc, że Pan Jezus
żyje w nich: będą działać „w imię”
Boga, jego mocą. W misji apostolskiej
istnieje podwójny aspekt naszego
osobistego działania i działania Boga.

“Ogłosić poganom jako Dobrą
Nowinę niezgłębione bogactwo
Chrystusa i i wydobyć na światło,
czym jest wykonanie tajemniczego
planu, ukrytego przed wiekami w
Bogu” (Ef 3,8-9) było dla św. Pawła
„łaską” (Ef 3,8) i zobowiązaniem
moralnym: „Biada mi, gdybym nie
głosił Ewangelii!” (1 Kor 9,16). W tej
łasce uczestniczą wszyscy
chrześcijanie. Wraz z powołaniem



chrzcielnym, Lud Boży “ustanowiony
przez Chrystusa dla wspólnoty życia,
miłości i prawdy, używany jest
również przez Niego za narzędzie
zbawienia wszystkich i posłany jest
do całego świata, jako światłość
świata oraz sól ziemi (por. Mt
5,13-16)[15].

Kościół ma misję aby „troszczyć się o
narodzenie, rozeznanie i
towarzyszenie powołaniom”[16].
Papież Franciszek zaznacza że „tam
gdzie jest życie, zapał, chęć aby nieść
Chrystusa innym, tam rodzą się
autentyczne powołania”[17]. To
pociąga za sobą, oprócz modlitwy, że
wspólnota chrześcijańska „odważy
się aby zaproponować pewną
drogę”[18], mówi Franciszek,
odnosząc się do oddania się Bogu.
Mówiąc o powołaniach kapłańskich,
nie waha się, aby podkreślić wagę
„powoływania”: „«Wołać». To
charakterystyczny czasownik
powołania chrześcijańskiego. Jezus



nie głosi długich przemówień, nie
podaje programu do którego trzeba
się dołączyć, nie czyni prozelityzmu,
nie daje z góry ustalonych
odpowiedzi. Zwracając się do
Mateusza, mówi po prostu: «Pójdź za
mną!». W ten sposób wzbudza w nim
fascynację odkrycia nowego celu,
otwierając jego życie ku «miejscu»
które jest czymś znacznie większym
niż mała ławka gdzie siedzi.
Pragnienie Jezusa aby wysłać w
drogę ludzi, poruszyć ich by porzucili
śmiertelny siedzący tryb życia,
zniszczyć fałszywe złudzenie, że
można żyć szczęśliwie wygodnie
siedząc, opierając się na własnym
bezpieczeństwie. To pragnienie
poszukiwania, które można znaleźć
u najmłodszych, to skarb który Pan
wkłada nam do rąk i o który
powinniśmy się troszczyć, rozwijać i
dbać o to, by kiełkował. Patrzmy na
Jezusa, który staje na brzegu
egzystencji, otrzymując pragnienie
tego który szuka, rozczarowanie



nocnego połowu, który nie wyszedł,
palące pragnienie kobiety, która idzie
po wodę do studni albo prawdziwą
konieczność, aby zmienić życie. Tak
samo i my, zamiast ograniczyć wiarę
do książki z już gotowymi przepisami
albo zbiór norm, których trzeba
przestrzegać, możemy pomóc
młodym zadać samym sobie
właściwe pytania, wejść na drogę i
odkryć radość Ewangelii. Wiem, że
wasze zadanie nie jest łatwe, i że
czasami, pomimo hojnego wysiłku,
owoce mogą być nikłe i że
ryzykujemy zniechęceniem i
przygnębieniem. Ale jeśli nie
zamkniemy się w narzekaniach i
dalej «wychodzimy», aby głosić
Ewangelię, Pan pozostaje blisko nas i
daje nam odwagę, aby zarzucić sieci
także wtedy kiedy jesteśmy zmęczeni
i rozczarowani dlatego, że nic nie
złowiliśmy. […] Nie lękajcie się
głoszenia Ewangelii, odnajdywania,
ukazywania drogi młodym”[19]. Z
kolei Jan Paweł II stwierdzał: „Nie



powinien istnieć żaden lęk, aby
bezpośrednio przedstawić młodej
albo nie aż tak młodej osobie boże
wołanie. To akt szacunku i zaufania.
Ta chwila może okazać się
momentem światła i łaski”[20].

„Głoś naukę, nastawaj w porę, nie w
porę” (2 Tm 4,2), mówi Paweł do
Tymoteusza: “opportune, importune”.
„Wielu zapytuje się w duchu
samousprawiedliwienia: Dlaczego
miałbym się wtrącać w życie innych?
- Bo jako chrześcijanin masz
obowiązek wtrącania się w życie
innych, by im służyć! - Bo Chrystus
wtrącił się w twoje życie i w
moje!”[21]. Św. Josemaría uczył
swoje dzieci, że nikt nie może się
czuć wyłączony z troski aby
przedstawić powołanie kiedy
spotyka się osobę, która mogłaby
odnaleźć w nim swoją drogę. Jeśli
zachodzi taka potrzeba, stwarza się
sytuacje, aby mówić o powołaniu,
ponieważ nie wystarcza jedynie



obecność. „Prowadziłeś rozmowę z
jednym, drugim, z trzecim, ponieważ
pożera cię gorliwość o dusze. Jeden
poczuł strach; inny poradził się kogoś
“roztropnego”, kto nim źle
pokierował... — Wytrwaj: żeby
potem nikt nie mógł się
wytłumaczyć, mówiąc quia nemo nos
conduxit — nikt nas nie powołał”[22].
Ważną rzeczą jest przedstawiać
możliwość powołania dlatego, że
istnieją osoby, które być może przez
źle rozumianą pokorę, błędnie
oceniają, że nie są go godni, albo nie
ośmielają się zapytać czy to jest dla
nich, coś co zachodzi w przypadku
pewnych bohaterów powieści, którzy
nigdy nie proszą o rękę kobiety którą
kochają… i tracą ją. Dlatego mówił o
„świętym przymusie”[23], zachęcając
czytelnika Drogi aby podjął
odpowiedzialność apostolską wobec
osób które ma wokół siebie,
jednocześnie w pełni szanując ich
wolność. Łącząc dwa wyrazy
przeciwstawne (tzw. oksymoron), z



mocą wyrażał myśl, że misja
apostolska nie przeciwstawia się
mocy którą daje nam Duch Święty.
Ten Duch jest Miłością, i jest Duchem
wolności. Dlatego, założyciel Opus
Dei mógł stwierdzić, że Dzieło „nie
tylko szanuje wolność swoich
członków, ale także stara się o to, by
nabrali oni jasnej świadomości jej
posiadania”. I dodawał: „By osiągnąć
doskonałość chrześcijańską w
wykonywanym zawodzie lub
rzemiośle jakie każdy posiada,
członkowie Dzieła muszą być
przygotowani do tego, by umieli
korzystać z własnej wolności, by żyć
stałą obecnością Boga, ze szczerą
pobożnością, w zgodzie z
doktryną”[24].Wolność jest
konieczna aby oddać się Panu oraz
aby odnawiać to oddanie: formacja w
Opus Dei prowadzi przede
wszystkim do tego, aby do każdego
dotarł „prawdziwy duch Ewangelii —
duch miłosierdzia, współżycia,
zrozumienia całkowicie różny od



fanatyzmu. Następnie każdy działa w
pełnej wolności osobistej i —
kształtując autonomicznie własne
sumienie — stara się poszukiwać
doskonałości chrześcijańskiej i
nawracać na wiarę chrześcijańską
swoje środowisko uświęcając własną
pracę, umysłową czy fizyczną, we
wszelkich okolicznościach życia i we
własnym ognisku domowym”[25].

Jezus Chrystus woła do pokory w
służbie przypowieścią o orce i trosce
o bydło, która odnosi się także do
wysiłku ewangelizacyjnego. Zaprasza
nas, aby przyjąć jako własne uczucia
pracowników: „Słudzy nieużyteczni
jesteśmy; wykonaliśmy to, co
powinniśmy wykonać”: “Servi
inutiles sumus; quod debuimus facere,
fecimus” (Lc 17,10). Chrystus zachęca
nas abyśmy unikali jakiejkolwiek
zarozumiałości. Wydaje się
oczywiste, że nie zaleca ani nie
pochwala niesprawiedliwego
postępowania gospodarza. Ale uczy



nas, że cnota wyrażona w
wypełnieniu jego przykazań
podniesie nas na duchu a nawet
wzbudzi podziw innych osób. W
takim razie, zamiast popaść w pychę,
powinniśmy zdać sobie sprawę, że
jedynie wypełniamy Boży plan. „Nie
przechwalaj się, dlatego że zostałeś
nazwany synem Bożym -uznaj łaskę
jaką otrzymałeś i nie wypieraj się
swojej natury-, ani nie bądź pyszny
dlatego że dobrze wypełniłeś swoje
zadanie: to właśnie powinieneś był
zrobić. Słońce wypełnia swoje
zadanie, księżyc jest posłuszny i
aniołowie spełniają swoją służbę. […]
Nie dążmy aby nas chwalono, nie
przyspieszajmy Bożego sądu”[26].

W początkach Opus Dei, ci którzy
poszli za św. Josemaríą dokonali
heroicznych czynów, rozsiewając
ziarno jego przesłania na wszystkie
strony. Kiedy zakończyła się
hiszpańska wojna domowa,
członkami Dzieła byli św. Josemaría i



dziesięciu, dwunastu jego
duchowych synów. Po roku,
wspominał o tym bł. Álvaro del
Portillo, podróżowali po całej
Hiszpanii, rozpoczęła się praca
apostolska w wielu miastach. Jeździli
niewygodnymi pociągami lub po
szosach zniszczonych przez wojnę.
Weekendy, które w tamtych czasach
ograniczały się do niedzieli,
wykorzystywali aby jechać do
różnych miejsc, i w krótkim czasie
zrodziło się wiele powołań do Dzieła
w różnych miejscach. We
wzruszający sposób José María
Hernández de Garnica pisał o
Izydorze Zorzano, który starał się
przybliżyć go do Boga: „Unikałem go
nieskończoną ilość razy, ze względu
na moją słabość, a on, z niesłychaną
cierpliwością nie przestawał do mnie
pisać i zachęcać, chociaż wiele razy
nie otrzymywał odpowiedzi przez
dłuższy czas”[27]. W obliczu takiego
zapału apostolskiego wiernych
Dzieła zrodziło się wiele powołań do



Opus Dei, a także do zakonów i do
seminariów duchownych. Ten zapał
wyraża intensywność miłości i daru z
siebie, które rodzą się z pokory tego
który wie, że cała płodność pochodzi
od Boga.

4. Waga środków
nadprzyrodzonych

Owoce, decyzje aby oddać się Bogu,
zawsze przychodzą od Boga, tak jak
nam pokazał Jezus Chrystus: “Z
królestwem Bożym dzieje się tak, jak
gdyby ktoś nasienie wrzucił w
ziemię. Czy śpi, czy czuwa, we dnie i
w nocy nasienie kiełkuje i rośnie, on
sam nie wie jak” (Mk 4,26-27). W
przypowieści o zaproszonych na
ucztę, Pan Jezus tłumaczy tworzenie
się Kościoła jako powszechne
powołanie do zbawienia. Obraz
uczty pozwala opisać Królestwo
Boże. Ale kiedy wszystko było już
przygotowane, okazuje się, że wielu
odrzuciło Syna Bożego i powołanie



zostało skierowane do wszystkich,
także do pogan: “Na to pan rzekł do
sługi: «Wyjdź na drogi i między
opłotki i zmuszaj do wejścia, aby mój
dom był zapełniony»”(Łk 14,23). Św.
Josemaría dostrzegał w tym
zadziwiającym przymusie wielki
szacunek dla wolności każdej
osoby.Stwierdził m.in., odnosząc się
do rozkwitu spójnego życia
chrześcijańskiego, że wyrażenie 
compelle intrare („zmuszaj ich do
wejścia”) “to zaproszenie, pomoc aby
się zdecydować, nigdy, w żadnym
razie, przymus”; „to nie jest fizyczne
popchnięcie, ale pełnia światła,
nauczania; duchowa zachęta waszej
modlitwy i waszej pracy, która jest
prawdziwym świadectwem
nauczania, które otrzymaliście;
bogactwo wyrzeczeń, które potraficie
złożyć w ofierze; uśmiech, który
pojawia się na waszych ustach,
dlatego że jesteście dziećmi Bożymi
[…]. Dodajcie do tego wszystkiego
wasz wdzięk, i waszą serdeczność i



mamy już sens tego compelle intrare”
[28]. Łaska działa właśnie w ten
sposób, poprzez nas. Św. Bazyli
zauważa, że „w taki sam sposób jak
ciała przezroczyste i błyszczące,
kiedy pada na nie promień słońca,
one same stają się błyszczące i
oddają innym ten blask, tak samo
dusze, które noszą ducha stają się
rozświetlone Duchem świętym, i
stają się także i one uduchowione i
niosą łaski innym”[29].

Nie sposób zrealizować tę pracę w
oderwaniu, bez prawdziwej
świadomości bycia Kościołem, która
niesie z sobąprzekonanie, że Bóg jest
tym który woła poprzez Kościół.
Posłuszeństwo zanurzone w
spojrzeniu nadprzyrodzonym daje
płodność wysiłkowi apostolskiemu.
W taki sposób św. Josemaría
komentuje cudowny połów: „Duc in
altum — Wypłyń na głębię! —
Pozbądź się tego pesymizmu, który
czyni z ciebie tchórza. Et laxate retia



vestra in capturam — i zarzućcie sieci
na połów. Czy nie zdajesz sobie
sprawy, że możesz powiedzieć jak
Piotr: In nomine tuo laxabo rete —
Jezu, w imię Twoje rozpocznę połów
dusz?”[30]. W Opus Dei, zanim
podejmie się rozmowę z jakąś osobą
o jej możliwym powołaniu, prosi się
o zgodę dyrektora Ośrodka, do
którego uczęszcza ta osoba. Osoba,
która przedstawia możliwość
powołania będzie prosiła Pana
podczas osobistej modlitwy, aby
poruszył serce przyjaciela, aby
poszedł za Nim. Rozmowa o
powołaniu wiąże się z głęboką
przyjaźnią: empatią, obopólnym
zaufaniem, zdolnością, aby dużo
słuchać, szacunkiem dla wolności
sumień i troską o właściwą
dyskrecję. To wszystko buduje się na
„apostolstwie przyjaźni i zaufania” 
[31]i ma swoją podstawę w
modlitwie, w duchu ofiary za
drugiego i w świadectwie spójnego
życia.



Czasami jakaś osoba może
stwierdzić: „nie widzę tego”, i może
się zdarzyć, że Bóg jej nie woła, albo
może być tak, że nie chodzi o nie
widzenie, ale o brak woli. Dlatego,
warto nie tylko zachęcić tę osobę,
aby poprosiła o radę, ale także aby
prosiła Pana o siłę aby chcieć tego o
co może ją prosić.Godny
podkreślenia jest fakt, że Św.
Josemaría, kiedy odczuwał Boże
wołanie, nie tylko prosił aby
zobaczyć boży zamysł -Domine, ut
videam! - ale także, aby rzeczywiście
wypełnił się w jego życiu – Domine,
ut sit! Powiedzieć Panu „tak” nie jest
możliwe bez pełnej wolności
umocnionej bożą łaską[32].

5. Selekcja, by dotrzeć do większej
liczbyosób

Opus Dei jest dla wielkiej grupy
ludzi, wszystkie dusze wzbudzają
nasze zainteresowanie, „każda
bowiem dusza jest cudownym



skarbem; każdy człowiek jest jedyny,
niezastąpiony; każdy jest wart całej
krwi Chrystusa”[33]. Ale nie wszyscy
są powołani do tej drogi, istnieje
wiele możliwych dróg w Kościele: dla
każdego najlepszą jest jego własna.
Jeśli chodzi o Opus Dei, jego jedynym
celem jest „przyczynianie się do tego,
by żyli w świecie, pośród doczesnej
rzeczywistości i świeckich dążeń,
mężczyźni i kobiety wszystkich ras i
warstw społecznych, którzy starać
się będą kochać Boga i służyć Jemu i
innym ludziom w zwyczajnej pracy i
za jej pośrednictwem”[34]. To
oznacza aby starać się pracować „z
możliwie największą doskonałością:
z doskonałością ludzką (kompetencja
zawodowa) oraz z doskonałością
chrześcijańską (z umiłowaniem Woli
Bożej i w służbie ludziom)”[35].
Pewien prestiż zawodowy lub
naukowy daje lepsze warunki aby
apostołować w sposób
bezinteresowny i „otworzyć się jak



wachlarz, by dotrzeć do wszystkich
dusz”[36].

Decyzja oddania Panu to krok, który
każdy stawia osobiście, ale zawsze
licząc na towarzyszenie. To
towarzyszenie polega na pomocy aby
możliwe Boże powołanie, ukazujące
się być może jako drobne ziarno,
dojrzewało po ludzku i po
chrześcijańsku. To pewne
zaproszenie aby otworzyć się na
działanie Ducha Świętego w duszy,
które prowadzi aby rozwinąć taką
wolność wewnętrzną, która rodzi
nadprzyrodzony klimat pokory,
pokoju i hojności, gdzie jest możliwe
odpowiedzieć na Boży plan wobec
własnego życia. Częścią tego
towarzyszenia jest zachęta aby
działać z czystością intencji.
„Pragnienie stawania się lepszym nie
oznacza zarozumiałości. Wręcz
przeciwnie, to cnota miła Bogu:
ponieważ znamy kruchą glinę, z
której jesteśmy ulepieni i, aby być



lepszymi, musimy zawsze oprzeć się
na miłosierdziu i bożej łasce, i
powtarzać owe słowa św. Pawła: 
omnia possum in eo qui me confortat.
Dlatego mamy powinność aby
kształcić te dusze w sposób, który
pomoże im być dobrymi katolikami,
poprawiając ich zachowanie i
wpajając im konieczność życia
wewnętrznego, kształtując w nich
świadomość, że codzienna praca jest
najlepszum środkiem, aby osiągnąć
chrześcijańską doskonałość i aby
czynić dobro wszystkim
duszom”[37].

Powołanie do Dzieła daje siłę, aby
stać się zaczynem aby zakwasić całe
ciasto (por. Łk 13,21). W tym
kontekście, osoby towarzyszące
komuś, kto pragnie prosić o
przyjęcie, powinny wiedzieć jak
ocenić jej duchową, fizyczną,
psychologiczną, moralną i
intelektualną zdatność, wraz ze
szczerością jej pobudek.



Chodzi o to aby myśleć o każdej
osobie i pomóc jej oceniać z
realizmem własną sytuację, w taki
sposób aby nie podjęła decyzji
których nie będzie potrafiła
zrealizować w praktyce z biegiem
czasu. W tym klimacie zaufania,
zainteresowany postara się aby się
otworzyć i dać się poznać, aby
wspólnie podjąć konieczne
rozeznanie Bożej woli. To droga
którą się przechodzi poprzez
modlitwę, aby zrozumieć
rzeczywistość życia danej osoby -
cnoty, charakter, historia, rodzina,
formacja, zdrowie itd.- i szukać jej
dobra w świetle Ducha Świętego. W
przypadku osób bardzo młodych, tę
drogę przechodzi się razem z
rodzicami, „głównymi i pierwszymi
wychowawcami swoich dzieci”[38],
powołanymi aby pomagać wzrastać
swoim dzieciom, także w ich życiu
moralnym, duchowym i
nadprzyrodzonym. Magisterium
Kościoła uczy: „Podobnie jak dziecko



wzrasta coraz bardziej ku dojrzałości
oraz samodzielności ludzkiej i
duchowej, tak rozwija się i umacnia
jego szczególne powołanie, które
pochodzi od Boga. Rodzice powinni
uszanować to powołanie i ułatwić
dzieciom odpowiedź na nie. Trzeba
uzmysłowić sobie, że pierwszym
powołaniem chrześcijanina jest
pójście za Jezusem: «Kto kocha ojca
lub matkę bardziej niż Mnie, nie jest
Mnie godzien. I kto kocha syna lub
córkę bardziej niż Mnie, nie jest Mnie
godzien» (Mt 10, 37)”[39].

Aby oddać się Bogu w Opus Dei jest
ważna osobista stabilność,
rozumiana jako zdolność, aby stale
podejmować zobowiązania, które
podejmuje się z wewnętrznym
pokojem, bez usztywnień i
nieproporcjonalnych niepokojów. To
nie oznacza, że potrzebne są osoby
bez uczuć albo niezłomne, ponieważ
wszyscy, którzy podejmują poważne
zobowiązania: -religijne, rodzinne,



społeczne- mogą przechodzić przez
okresy napięcia i zmęczenia.
„Najważniejsze w Kościele jest
dostrzeżenie nie tego, jaka jest nasza
ludzka odpowiedź, ale tego, co robi
Bóg. To jest właśnie Kościół: Chrystus
obecny wśród nas; Bóg, który
przychodzi do ludzi, aby ich zbawić,
powołując nas poprzez swoje
objawienie, uświęcając nas swoją
łaską, podtrzymując nas poprzez
swoją nieustanną pomoc w małych i
wielkich potyczkach codziennego
życia”[40].

Św. Josemaría pisał: „Pasują: chorzy,
wybrani przez Boga oraz wszyscy ci,
którzy mają wielkie serce, choćby
największe były ich słabości”[41].
Hojność jest więc kluczową cnotą.
Etymologicznie, słowo „hojność” (łac.
generositas) oznacza „pochodzenie z
dobrej rodziny”. Ten kto jest hojny,
może powiedzieć: „jesteśmy dziećmi
świętych, i oczekujemy na to życie
które Bóg udzieli tym, którzy w nim



pokładają swoją nadzieję” (Tb 2,18
vg.). Ta hojność, pełna wolności
wewnętrznej pozwala ukształtować
każdą osobę, w poszczególnych
obszarach, licząc na jej „szczere i
skuteczne pragnienie aby dążyć do
cnoty”[42].

Powiększanie się własnej rodziny to
powód do radości. Z drugiej strony,
rodzina, która nie ma dzieci,
obumiera. Św. Josemaría odnosił ten
fakt do wagi szukania kolejnych
apostołów, którzy staną się
następnym ogniwem
nadprzyrodzonej rodziny jaką jest
Opus Dei. Błogosławiony Álvaro
komentował tę myśl, mówiąc, że
założyciel pragnął, aby wszystkie
jego dzieci posiadały gorący zapał
„który odrzuca wzgląd na osoby,
który nikogo nie wyklucza, aby nasza
rodzina poszerzała się coraz bardziej
i skutecznie przyczyniała się aby
wszyscy ludzie stali się jedną
owczarnią z jednym i jedynym



pasterzem (J 10, 16) [43] owczarnią
Kościoła, której pasterzem jest Jezus
Chrystus.

Ks. prał. Guillaume Derville, Grudzień
2016

[1] Por. Cyceron, De amicitia, XIII, 88:
“Si quis in caelum ascendisset
naturamque mundi et
pulchritudinem siderum
perspexisset, in sua rem illam
admirationem ei fore, quae
iucundissima fuisset si aliquem cui
narraret habuisset”.

[2] Św. Jan Paweł II, Adh. apost. 
Pastores dabo vobis, n. 34.

[3] Tamże.

[4] Por. Św. Josemaría, Instrukcja, 31-
V-1936, n. 85.



[5] Św. Jan Paweł II, Enc. Dives in
misericordia, 13.

[6] Franciszek, Audiencja
jubileuszowa, 30-I-2016. Papież
Franciszek mówił przy wielu
okazjach o znaczeniu
chrześcijańskiego posłania, m.in. w
swoim orędziu na światowy dzień
modlitw o powołania, 27-XI-2016.

[7] Św. Justyn, Dialogus cum
Tryphone, 28, 2.

[8] Por. Św. Josemaría, Instrukcja, 31-
V-1936, n. 85.

[9] Benedykt XVI, Homilia, 10-
IX-2006.

[10] Franciszek, Adh. apost. Evangelii
gaudium, n. 14, cytując Benedykta
XVI, Homilia, 13-V-2007.

[11] Por. Paweł VI, Adh. apost. 
Evangelii nuntiandi, 8-XII-1975, nn.
41-42.



[12] Św. Jan Paweł II, Przekroczyć
próg nadziei, s. 127.

[13] W polskim tłumaczeniu rozdział
ten jest zatytułowany „Zdobywanie
ludzi”, natomiast słowo
„prozelityzm” jest tłumaczone jako
„zdobywanie dusz” (nn. 793, 800,
809, 810) (przyp. tłum.)

[14] Por. św. Josemaría, Droga, nn.
790, 796.

[15] Sobór Watykański II, Kons.
dogm. Lumen gentium, n. 9.

[16] Św. Jan Paweł II, Adh. apost. 
Pastores dabo vobis, n. 34.

[17] Franciszek, Adh. apost. Evangelii
gaudium, n. 107.

[18] Tamże.

[19] Franciszek, Przemówienie na
międzynarodowym sympozjum
duszpasterstwa powołaniowego,
Rzym, 21-X-2016.



[20] Św. Jan Paweł II, Orędzie na XX
Światowy Dzień Modlitwy o
powołania, 2-II-1983.

[21] Św. Josemaría, Kuźnia, n. 24.

[22] Bruzda, 205. Św. Josemaría
komentował w sposób analogiczny
scenę o chromym leżącym przy
sadzawce Betesda, i
niebezpieczeństwo obojętności
wobec innych: „Panie, nie mam
człowieka, aby mnie wprowadził do
sadzawki, gdy nastąpi poruszenie
wody. Gdy ja sam już dochodzę, inny
wchodzi przede mną” (Jn 5,5-7:
“Hominem non habeo”): por. Bruzda,
n. 212; Kuźnia, n. 168; Homilia
Wierność Kościołowi (4-VI-1972), 6.

[23] Św. Josemaría, Droga, n. 387.

[24] Rozmowy z prałatem Escrivá, 53.

[25] Tamże, n. 35.



[26] Św. Ambroży, Expositio Evangelii
secundum Lucam, ad. Loc.

[27] José María Hernández Garnica,
List z 31-I-1948, w José Miguel Pero
Sanz, Isidoro Zorzano Ledesma:
ingeniero industrial (Buenos Aires,
1902 – Madrid 1943), Palabra, Madrid
1996, s. 253. Polskie wydanie książki:
José Miguel Pero Sanz, Izydor
Zorzano 1902-1943, tł. i red.
Katarzyna Radzikowska, Ząbki,
Apostolicum, 2006.

[28] Św. Josemaría, List 24-X-1942, n.
9

[29] Św. Bazyli, Liber de Spiritu
Sancto, IX, 23.

[30] Św. Josemaría, Droga, n. 792.

[31] Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, n. 62.

[32] Na temat tych kwestii, por.
Fernando Ocáriz, Sobre Dios, la



Iglesia y el mundo. Rafael Serrano
entrevista al Vicario general del Opus
Dei, Rialp 2013, cap. IX, “Llamadas”,
pp. 121-132.

[33] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, n. 80.

[34] Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, n. 10.

[35] Tamże.

[36] Św. Josemaría, Bruzda, n. 193.

[37] Św. Josemaría, List 24-X-42, n.
21.

[38] Katechizm Kościoła Katolickiego,
n. 1653; Cf. Sobór Watykański II,
Deklaracja Gravissimum educationis,
n. 3.

[39] Katechizm Kościoła Katolickiego,
2232.

[40] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, n. 131.



[41] Św. Josemaría, Instrukcja, 1-
IV-1934, 65.

[42] Bł. Álvaro del Portillo, przypis 59
do: św. Josemaría, Instrukcja, 1-
IV-1934, n. 64.

[43] Bł. Álvaro del Portillo, przypis 78
do: św. Josemaría, Instrukcja, 1-
IV-1934, 84. Por. św. Josemaría, 
Instrukcja, maj 1935, n. 76 i przypis
132.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/budzenie-powolan-do-opus-

dei/ (13-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/budzenie-powolan-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/budzenie-powolan-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/budzenie-powolan-do-opus-dei/

	Budzenie powołań do Opus Dei

