opusdei.org

Budzenie powolan
do Opus Dei

»,lam gdzie jest zycie, zapal,
che¢, aby nies¢ Chrystusa
innym, tam rodza sie
autentyczne powotlania”.
(Franciszek). ,,Nie powinien
istnieC zaden lek, aby
bezposrednio przedstawic
milodej albo nie az tak mlodej
osobie Boze wolanie. To akt
szacunku i zaufania. Ta chwila
moze okazac sie momentem
Swiatla i laski” (Sw. Jan Pawel
1)



24-05-2017

Wprowadzenie

ChodZcie, a zobaczycie (J 1,39). W ten
sposob Pan Jezus odpowiada dwom
uczniom Jana Chrzciciela, ktorzy
zapytali Go, gdzie mieszka. Te stowa
stanowig Boze powolanie, aby dzieli¢
swoje zycie z Chrystusem. Na
poziomie jedynie ludzkim ukazuja
pewna prawde, ktorej wszyscy
doswiadczyliSmy: dobro
rozprzestrzenia sie ze swej natury.
Im wieksze jest to dobro, tym
wieksza jest sila jego
rozprzestrzeniania sie. Pan Jezus
zaprasza do tej zyciowej tgcznosci z
Nim, tak przyciagajacej. W ten
Sposob rozprzestrzenita sie Dobra
Nowina, poprzez rado$¢ z poznania i
pojscia za Panem Jezusem. Rados¢,
ktora niesie z soba pragnienie
przekazania innym tej przygody.



Cyceron pisze, ze zachwyt kogos, kto
wzniosiby sie do nieba i podziwiat
piekno gwiazd bylby gorzki, gdyby
nie mial z kim si¢ nim podzieli¢ [1].
Tak samo powolanie, jakie daje Bog,
rozwija w pelni swoje piekno, o ile
staramy sie nim dzielic. Dlatego
mozna powiedzieé, ze powolanie,
aby oddac sie Bogu, zarowno w Opus
Dei, tak 1 w innych instytucjach
Ko$ciola, jest zarazliwe.

1. Bog wkracza do naszego zycia za
posrednictwem innych os6b

Po opisaniu swiadectwa Jana
Chrzciciela, Ewangelia wg sSw. Jana
opowiada nam o powotaniu
Andrzeja i Piotra: Nazajutrz Jan
znowu stat w tym miejscu wraz z
dwoma swoimi uczniami i gdy
zobaczyt przechodzqcego Jezusa,
rzekt: «Oto Baranek Bozy». Dwaj
uczniowie ustyszeli, jak mowit, i poszli
za Jezusem. Jezus zas odwrociwszy sie
L urzawszy, ze oni idq za Nim, rzekt



do nich: «Czego szukacie?» Oni
powiedzieli do Niego: «Rabbi! - to
znaczy: Nauczycielu - gdzie
mieszkasz?» Odpowiedziat im:
«ChodZcie, a zobaczycie». Poszli wiec i
zobaczyli, gdzie mieszka, i tego dnia
pozostali u Niego. Byto to okoto
godziny dziesiqtej. Jednym z dwoch,
ktorzy to ustyszeli od Jana i poszli za
Nim, byt Andrzej, brat Szymona
Piotra. Ten spotkat najpierw swego
brata i rzekt do niego: «ZnaleZlismy
Mesjasza» - to znaczy: Chrystusa. I
przyprowadzit go do Jezusa. A Jezus
wejrzawszy na niego rzekt: «Ty jestes
Szymon, syn Jana, ty bedziesz
nazywat sie Kefas»- to znaczy: Piotr (J
1,35-42). Sw. Jan Pawel II ttumaczy,
ze ,ten zapis ewangeliczny jest
jednym z wielu, w ktérych Swieta
Ksiega opisuje «tajemnice
powolania»; w tym przypadku chodzi
0 tajemnice powotania do grona
Apostotow Jezusa”[2]. Zaznacza, ze
choc ,,przytoczony fragment z
Ewangelii $w. Jana (...) ma szczegolna



warto$c¢ dla zrozumienia powotania
kaptanskiego”, to ,,dotyczy takze
powolania chrze$cijanskiego w
0gole”[3]. Powolanie do Opus Dei jest
pewnym uszczegolowieniem
powolania zwigzanego z Chrztem
Swietym, jednga z drog w KoSciele,
aby iS¢ za Jezusem Chrystusem
posrod Swiata, jako zwykly
chrzescijanin. Jest jednocze$nie
powaznym zobowigzaniem, aby
zdecydowanie zy¢ powszechnym
powolaniem do Swietosci i
apostolstwa, poprzez uswiecanie
pracy zawodowej i codziennych
zajec. Cytowany fragment Ewangelii
podkresla, w jaki sposéb spotkanie
uczniow z Panem Jezusem dochodzi
do skutku za posSrednictwem kogos,
kto juz za nim idzie. Osoba nie
odkrywa swojego powolania poprzez
telepatie, lecz, tak jak w przypadku
Andrzeja i Piotra, przez inne osoby,
ktorymi postuguje sie Bog, aby wejs¢
w ich zycie. Z drugiej strony, fakt
nadania imienia Szymonowi oznacza



objecie nad nim panowania. W ten
sposob, chociaz istniejg posrednicy w
zaproszeniu do pdjscia za
Chrystusem, jedynie Bog moze objac
panowanie nad duszg, od Niego
pochodzimy i do Niego dazymy. Nikt
nie jest wlascicielem dusz[4].

Papiez Franciszek podkres$lal wiele
razy wymiar misyjny powolania
chrzescijanskiego: ,,Chcialbym
ukaza¢ wam dzisiaj Scisty zwiazek,
jaki istnieje miedzy milosierdziem a
misja. Jak przypominal $w. Jan Pawel
I1, «Koscidl zyje swoim autentycznym
zyciem, kiedy wyznaje i glosi
Milosierdzie (...) i kiedy ludzi
przybliza do (...) zdrojow
Milosierdzia»[5]. Jako chrzescijanie
mamy obowigzek by¢ misjonarzami
Ewangelii. Gdy otrzymujemy jakas
dobra wiadomos¢ lub gdy
przezywamy jakie$ dobre
doswiadczenia, w naturalny sposob
odczuwamy potrzebe podzielenia sie
nimi takze z innymi. Wewnetrznie



czujemy, Ze nie mozemy
powstrzymac radosci, ktora zostala
nam dana, dlatego chcemy ja
rozprzestrzeniac. Rados¢, ktora w
nas sie rodzi, jest tak wielka, ze
pobudza nas do przekazywania jej
dalej. Podobnie powinno by¢, kiedy
spotykamy Pana - odczuwac
bedziemy radosc¢ z tego spotkania, z
Jego milosierdzia, i przekazywac
mitosierdzie Pana. Wrecz
konkretnym znakiem tego, ze
naprawde spotkaliSmy Jezusa, jest
radosc, jaka odczuwamy, gdy
mowimy o Nim takze innym. To nie
jest «uprawianie prozelityzmu». Jest
to przekazywanie daru: daje ci to, co
daje mi rados¢. Czytajac Ewangelie
widzimy, ze bylo to doswiadczenie
pierwszych uczniow. Po swoim
pierwszym spotkaniu z Jezusem
Andrzej poszed! natychmiast
powiedziec o tym swemu bratu
Piotrowi (por. J 1, 40-42), to samo
uczynil Filip wobec Natanaela (por. J
1, 45-46). Spotkanie Jezusa oznacza



spotkanie z Jego mitoscig. Ta mitosc¢
nas przemienia i czyni zdolnymi do
przekazywania innym mocy, jakg nas
obdarza. W pewnym sensie
moglibySmy powiedzie¢, ze od dnia
chrztu kazdy z nas otrzymuje nowe
imie oprocz tego, ktore nadajag nam
mama i tata, a tym imieniem jest
«Cristoforo» [Krzysztof] — wszyscy
jesteSmy «Cristofori». Co to znaczy?
JesteSmy tymi, «ktorzy niosa
Chrystusa». To jest okreslenie naszej
postawy — postawy ludzi niosacych
rado$c¢ Chrystusa, Milosierdzie
Chrystusa. Kazdy chrzes$cijanin jest
«Cristoforo», to znaczy tym, kto
niesie Chrystusa!”[6].

2. Przekazywaé to, co
otrzymalismy, to obdarowywac.
Znaczenie terminu ,prozelityzm”
na przestrzeni wiekow.

W cytowanej katechezie papieza
Franciszka wzmiankuje sie stowo
»prozelityzm”. Ten termin, czesto, z



wyjatkiem ostatnich dziesiecioleci,
wystepujacy w ksigzkach
duchowych, pochodzi od stowa
»prozelita”, ktorym Biblia okresla
pogan, ktorzy zyli wsrod ludu Izraela
oraz chcieli wiaczyc sie w
Przymierze i by¢ postusznymi Prawu
Mojzeszowemu. Stowo to przeszio do
jezyka chrze$cijanskiego. Juz Sw.
Justyn, czlowiek o szerokich
horyzontach, znawca filozofii swoich
czasOw, aresztowany za prozelityzm i
stracony w roku 166 dlatego, ze nie
chcial porzucic¢ swojej wiary, pisat:
»Matlo czasu brakuje, abyscie stali sie
naszymi prozelitami: jezeli Chrystus
wyprzedzi was swoim przyjsciem, na
prézno bedziecie pokutowac” [7]. Sw.
Justyn prozelityzmem nazywal zapat
apostolski, by glosi¢ Chrystusa i
wprowadzac¢ nowych wiernych do
Kosciola. Opierajac sie na tym
znaczeniu, w epoce nowozytnej
zaczyna mowic sie o ,,prozelityzmie”,
terminie, ktory oprocz dynamizmu
misyjnego, zaczyna okresla¢, wraz z



rozwojem Kosciola, dazenie do
przyblizania roznych oséb do
instytucji powstatych w lonie Ludu
Bozego.

W tym samym znaczeniu od
poczatku istnienia Opus Dei uzywat
go Sw. Josemaria. Starat sie
podkresli¢ zaréwno glebie gorliwosci
apostolskiej, jak i fakt, ze to nie my,
tylko Bog jest tym, ktory wola. Rzecz
jasna kazdy podejmuje sam decyzje,
ktore wyznaczaja kierunek jego
zycia. Czyni to w pelnej wolnosci, bez
przymusu ani zadnego rodzaju
nacisku[8].

W ostatnich dziesiecioleciach
rozpowszechnilo sie inne znaczenie
tego slowa. Jest ono stosowane, aby
okresli¢ konkretne zachowania,
ktorymi dazy sie do przyciggania do
wlasnej grupy za pomoca przemaocy,
klamstwa, przymusu albo innych
sposobow, ktore gwalca sumienie lub
manipuluja wolnos$cig. Naturalnie,



ten sposdb dzialania jest obcy
duchowi chrzescijaiistwa i godny
potepienia. Do tego znaczenia
odniesli sie ostatni papieze,
stwierdzajac m.in. ze ,nie
narzucamy nikomu naszej wiary;
podobny rodzaj prozelityzmu jest
przeciwny chrzescijanstwu”[9] albo,
ze ,Kosciol nie rozszerza sie ani nie
wzrasta przez prozelityzm, ale
«przez przycigganie»”[10]. To
"przyciagganie" obejmuje w
pierwszym rzedzie przykiadne
zachowanie i zycie pelne mitosci. Nie
jest ono jednak synonimem
biernosci, nie wyklucza gloszenia
stowem pewnego przestania.
Wskazuje na to Sw. Pawel ? (Rz
10,14-15)[11].

Odnoszac sie do tych, ktdrzy uzywaja
stowo ,prozelityzm” jako oskarzenia,
aby sia¢ strach wobec dzialan
apostolskich wiernych KoSciola, sw.
Jan Pawel II pisze, Ze czynia to ,,by¢
moze po to, azeby odebrac



Kosciolowi odwage i rozmach w
podejmowaniu zadan
ewangelizacyjnych. A misja ta nalezy
do istoty Kosciota”[12]. Zdarza sie, ze
wraz ze zmianami zachodzacymi w
jezyku czesto pewne stowa przestaja
miec jedno znaczenie, a nawet
nabieraja znaczen przeciwnych w
stosunku do pierwotnego. Majac na
uwadze coraz powszechniejsze
uzycie stowa ,prozelityzm” w
Zznaczeniu pejoratywnym, mozemy
lepiej wyrazic jego pozytywne
pierwotne znaczenie za pomoca
innych terminéw. Uzy¢ wiec mozna
takich terminow jak: Boze
powolanie, rozeznanie powolaniowe,
apostolstwo powolaniowe,
rozbudzenie poczucia misji itp.
Dlatego w rozdziale Drogi
zatytulowanym w oryginale
Proselitismo[13], stowo to nalezy
rozumie¢ w prawdziwym znaczeniu,
takim, jakie mialo w nauczaniu $w.
Josemarii, w kontek$cie misji
apostolskiej chrzescijan, skierowanej



do calego swiata (por. Mk 16,15).
Wielu autoréw duchowych, miedzy
innymi $w. Josemaria, uzywato
terminu ,,prozelityzm” jako
synonimu apostolstwa i
ewangelizacji. Jest to dzialanie, ktore
charakteryzuje sie, m.in., glebokim
szacunkiem do wolnosci, co
kontrastuje z negatywnym
znaczeniem, jakie to stowo przybrato
w ostatnich latach XX wieku.
Kontynuujac ta tradycje, Sw.
Josemaria uzywa stowa
»prozelityzm” jako propozycji lub
zaproszenia, ktore chrzes$cijanie
kieruja do swoich znajomych 1
przyjaciol, dzielac sie powotaniem
otrzymanym od Jezusa Chrystusa i
otwierajac przed nimi horyzont Jego
Milosci[14].

3. Powolywac: koniecznosc¢ i
obowigzek

IdZcie wiec i nauczajcie wszystkie
narody, udzielajqgc im chrztu w imie



Ojca i Syna, i Ducha Swietego. Uczcie
je zachowywac wszystko, co wam
przykazatem. A oto Ja jestem z wami
przez wszystkie dni, az do skoriczenia
swiata (Mt 28,19-20). To ostatnie
stowa Pana Jezusa, ktdre przekazuje
nam $w. Mateusz. ChrzesScijanie sa w
ten sposob powotlani, aby dawac
Swiadectwo o Panu, aby inni stawali
sie uczniami, wiedzac, ze Pan Jezus
zyje w nich: beda dziatac ,w imie”
Boga, jego moca. W misji apostolskiej
istnieje podwajny aspekt naszego
osobistego dzialania i dzialania Boga.

“Oglosic¢ poganom jako Dobra
Nowine niezglebione bogactwo
Chrystusa i 1 wydoby¢ na Swiatlo,
czym jest wykonanie tajemniczego
planu, ukrytego przed wiekami w
Bogu” (Ef 3,8-9) bylo dla sw. Pawla
»raska” (Ef 3,8) i zobowigzaniem
moralnym: ,Biada mi, gdybym nie
glosit Ewangelii!” (1 Kor 9,16). W tej
lasce uczestniczg wszyscy
chrzescijanie. Wraz z powolaniem



chrzcielnym, Lud Bozy “ustanowiony
przez Chrystusa dla wspolnoty zycia,
mitosci i prawdy, uzywany jest
rowniez przez Niego za narzedzie
zbawienia wszystkich i postany jest
do calego Swiata, jako Swiatlos¢
Swiata oraz sol ziemi (por. Mt
5,13-16)[15].

Kos$ciol ma misje aby ,troszczyc¢ sie o
narodzenie, rozeznanie i
towarzyszenie powolaniom”[16].
Papiez Franciszek zaznacza ze ,tam
gdzie jest zycie, zapal, chec aby nies¢
Chrystusa innym, tam rodzg sie
autentyczne powotania”[17]. To
pocigga za sobg, oprocz modlitwy, Ze
wspdlnota chrzescijanska ,odwazy
sie aby zaproponowac pewna
droge”[18], mowi Franciszek,
odnoszac sie do oddania sie Bogu.
Mowiac o powolaniach kaptanskich,
nie waha sie, aby podkresli¢ wage
spowotywania”: ,«Wolac». To
charakterystyczny czasownik
powotlania chrzescijanskiego. Jezus



nie glosi dlugich przemowien, nie
podaje programu do ktorego trzeba
sie dolaczyd, nie czyni prozelityzmu,
nie daje z gory ustalonych
odpowiedzi. Zwracajac sie do
Mateusza, mOwi po prostu: «Pojdz za
mna!». W ten sposob wzbudza w nim
fascynacje odkrycia nowego celu,
otwierajac jego zycie ku «miejscu»
ktore jest czyms$ znacznie wiekszym
niz matla tawka gdzie siedzi.
Pragnienie Jezusa aby wystac w
droge ludzi, poruszy¢ ich by porzucili
Smiertelny siedzacy tryb zZycia,
zniszczyc¢ falszywe zludzenie, ze
mozna zy¢ szczesliwie wygodnie
siedzac, opierajac sie na wlasnym
bezpieczenstwie. To pragnienie
poszukiwania, ktére mozna znalez¢
u najmlodszych, to skarb ktéry Pan
wklada nam do rak i o ktory
powinnismy sie troszczyc¢, rozwijac i
dbac o to, by kietkowatl. Patrzmy na
Jezusa, ktdry staje na brzegu
egzystencji, otrzymujac pragnienie
tego ktory szuka, rozczarowanie



nocnego potowu, ktory nie wyszed},
palace pragnienie kobiety, ktora idzie
po wode do studni albo prawdziwg
koniecznos¢, aby zmienic zycie. Tak
samo i my, zamiast ograniczy¢ wiare
do ksigzki z juz gotowymi przepisami
albo zbior norm, ktorych trzeba
przestrzegac¢, mozemy pomoc
miodym zadac¢ samym sobie
wlasciwe pytania, wejs¢ na droge i
odkry¢ rado$¢ Ewangelii. Wiem, ze
wasze zadanie nie jest latwe, i ze
czasami, pomimo hojnego wysiiku,
owoce moga by¢ nikle i ze
ryzykujemy zniecheceniem i
przygnebieniem. Ale jesli nie
zamkniemy sie w narzekaniach i
dalej «wychodzimy», aby glosic
Ewangelie, Pan pozostaje blisko nas i
daje nam odwage, aby zarzucic sieci
takze wtedy kiedy jesteSmy zmeczeni
i1 rozczarowani dlatego, ze nic nie
zlowiliSmy. [...] Nie lekajcie sie
gloszenia Ewangelii, odnajdywania,
ukazywania drogi mtodym”[19]. Z
kolei Jan Pawetl II stwierdzal: ,Nie



powinien istnie¢ zaden lek, aby
bezposrednio przedstawi¢ miodej
albo nie az tak mtodej osobie boze
wolanie. To akt szacunku i zaufania.
Ta chwila moze okazac sie
momentem Swiatla i taski”[20].

»,G1o$ nauke, nastawaj w pore, nie w
pore” (2 Tm 4,2), méwi Pawel do
Tymoteusza: “opportune, importune”.
»Wielu zapytuje sie w duchu
samousprawiedliwienia: Dlaczego
miatbym sie wtraca¢ w zycie innych?
- Bo jako chrzescijanin masz
obowigzek wtracania sie w zycie
innych, by im shuzyc! - Bo Chrystus
wtracit sie w twoje zycieiw
moje!”[21]. Sw. Josemaria uczyt
swoje dzieci, ze nikt nie moze sie
czu¢ wylaczony z troski aby
przedstawi¢ powolanie kiedy
spotyka sie osobe, ktora moglaby
odnalez¢ w nim swoja droge. Jesli
zachodzi taka potrzeba, stwarza sie
sytuacje, aby mowi¢ o powolaniu,
poniewaz nie wystarcza jedynie



obecnosc. ,Prowadzile$ rozmowe z
jednym, drugim, z trzecim, poniewaz
pozera cie gorliwosc o dusze. Jeden
poczut strach; inny poradzit sie kogo$
“roztropnego”, kto nim zle
pokierowat... — Wytrwaj: zeby
potem nikt nie mogt sie
wytlumaczy¢, méwiac quia nemo nos
conduxit — nikt nas nie powotal’[22].
Wazna rzecza jest przedstawiac
mozliwos¢ powolania dlatego, ze
istnieja osoby, ktore by¢ moze przez
zle rozumiang pokore, blednie
oceniajg, ze nie sa go godni, albo nie
osmielaja sie zapytac czy to jest dla
nich, co$ co zachodzi w przypadku
pewnych bohaterow powiesci, ktérzy
nigdy nie prosza o reke kobiety ktora
kochaja... i traca jg. Dlatego mowil o
LSwietym przymusie”[23], zachecajac
czytelnika Drogi aby podjat
odpowiedzialno$c¢ apostolska wobec
0s6b ktore ma wokot siebie,
jednoczes$nie w pelni szanujac ich
wolnos$c. Laczac dwa wyrazy
przeciwstawne (tzw. oksymoron), z



mocg wyrazal mysl, ze misja
apostolska nie przeciwstawia sie
mocy ktérg daje nam Duch Swiety.
Ten Duch jest MiloScia, i jest Duchem
wolnosci. Dlatego, zatozyciel Opus
Dei mogl stwierdzic, ze Dzielo ,nie
tylko szanuje wolno$¢ swoich
cztonkdw, ale takze stara sie o to, by
nabrali oni jasnej Swiadomosci jej
posiadania”. I dodawat: ,,By osiggnac
doskonatosc chrzescijanska w
wykonywanym zawodzie lub
rzemiosle jakie kazdy posiada,
cztonkowie Dziela musza by¢
przygotowani do tego, by umieli
korzysta¢ z wlasnej wolnosci, by zy¢
stalg obecnoscia Boga, ze szczera
poboznoscia, w zgodzie z
doktryng”[24].Wolnos¢ jest
konieczna aby oddac¢ sie Panu oraz
aby odnawiac to oddanie: formacja w
Opus Dei prowadzi przede
wszystkim do tego, aby do kazdego
dotart ,prawdziwy duch Ewangelii —
duch milosierdzia, wspoizycia,
zrozumienia catkowicie rozny od



fanatyzmu. Nastepnie kazdy dziala w
peinej wolnosci osobistej i —
ksztaltujgc autonomicznie wiasne
sumienie — stara si¢ poszukiwac
doskonatosci chrzescijanskiej 1
nawracac na wiare chrzescijanska
swoje Srodowisko uswiecajac wlasng
prace, umystowa czy fizyczng, we
wszelkich okolicznos$ciach zycia i we
wlasnym ognisku domowym”[25].

Jezus Chrystus wola do pokory w
stuzbie przypowiescig o orce i trosce
o bydlo, ktora odnosi sie takze do
wysitku ewangelizacyjnego. Zaprasza
nas, aby przyjac jako wlasne uczucia
pracownikow: ,,Studzy nieuzyteczni
jesteSmy; wykonaliSmy to, co
powinnismy wykonac”: “Servi
inutiles sumus; quod debuimus facere,
fecimus” (Lc 17,10). Chrystus zacheca
nas abySmy unikali jakiejkolwiek
zarozumiatos$ci. Wydaje sie
oczywiste, zZe nie zaleca ani nie
pochwala niesprawiedliwego
postepowania gospodarza. Ale uczy



nas, Zze cnota wyrazona w
wypelnieniu jego przykazan
podniesie nas na duchu a nawet
wzbudzi podziw innych oséb. W
takim razie, zamiast popas¢ w pyche,
powinnismy zdac sobie sprawe, ze
jedynie wypelniamy Bozy plan. ,Nie
przechwalaj sie, dlatego ze zostale$
nazwany synem Bozym -uznaj laske
jaka otrzymales i nie wypieraj sie
Swojej natury-, ani nie badz pyszny
dlatego ze dobrze wypelniles swoje
zadanie: to wiasnie powinienes byt
zrobi¢. Stonce wypelnia swoje
zadanie, ksiezyc jest postuszny i
aniotowie spelniaja swoja stuzbe. [...]
Nie dgzmy aby nas chwalono, nie
przyspieszajmy Bozego sadu”[26].

W poczatkach Opus Deli, ci ktorzy
poszli za Sw. Josemaria dokonali
heroicznych czynow, rozsiewajac
ziarno jego przestania na wszystkie
strony. Kiedy zakonczyla sie
hiszpanska wojna domowa,
cztonkami Dziela byli Sw. Josemaria i



dziesieciu, dwunastu jego
duchowych synéw. Po roku,
wspominal o tym bl. Alvaro del
Portillo, podrézowali po calej
Hiszpanii, rozpoczela sie praca
apostolska w wielu miastach. Jezdzili
niewygodnymi pociggami lub po
szosach zniszczonych przez wojne.
Weekendy, ktore w tamtych czasach
ograniczaly sie do niedzieli,
wykorzystywali aby jechac¢ do
roznych miejsc, i w krotkim czasie
zrodzilo sie wiele powotan do Dziela
w réznych miejscach. We
WZruszajacy sposob José Maria
Hernandez de Garnica pisat o
Izydorze Zorzano, ktory starat sie
przyblizy¢ go do Boga: ,,Unikalem go
nieskonczona ilos¢ razy, ze wzgledu
na moja stabos¢, a on, z niestychana
clerpliwoscig nie przestawal do mnie
pisac i zachecac, chociaz wiele razy
nie otrzymywatl odpowiedzi przez
dtuzszy czas”[27]. W obliczu takiego
zapatu apostolskiego wiernych
Dziela zrodzilo sie wiele powolan do



Opus Dej, a takze do zakonow i do
seminariow duchownych. Ten zapat
wyraza intensywnos¢ mitosci i daru z
siebie, ktore rodza sie z pokory tego
ktory wie, ze cata plodnosc pochodzi
od Boga.

4. Waga srodkow
nadprzyrodzonych

Owoce, decyzje aby oddac sie Bogu,
zawsze przychodza od Boga, tak jak
nam pokazal Jezus Chrystus: “Z
krolestwem Bozym dzieje sie tak, jak
gdyby kto$ nasienie wrzucit w
ziemie. Czy $pi, czy czuwa, we dnie i
w nocy nasienie kielkuje i ro$nie, on
sam nie wie jak” (Mk 4,26-27). W
przypowiesci o zaproszonych na
uczte, Pan Jezus ttumaczy tworzenie
sie KosSciota jako powszechne
powolanie do zbawienia. Obraz
uczty pozwala opisa¢ Krdlestwo
Boze. Ale kiedy wszystko byto juz
przygotowane, okazuje sie, ze wielu
odrzucito Syna Bozego i powolanie



zostalo skierowane do wszystkich,
takze do pogan: “Na to pan rzek} do
stugi: «Wyjdz na drogi i miedzy
oplotki i zmuszaj do wejscia, aby madj
dom by} zapeiony»”(Ek 14,23). Sw.
Josemaria dostrzegal w tym
zadziwiajacym przymusie wielki
szacunek dla wolnosci kazdej
osoby.Stwierdzil m.in., odnoszac sie
do rozkwitu spojnego zycia
chrzescijanskiego, ze wyrazenie
compelle intrare (,zmuszaj ich do
wejscia”) “to zaproszenie, pomoc aby
sie zdecydowac, nigdy, w zadnym
razie, przymus”; ,,to nie jest fizyczne
popchniecie, ale pelnia Swiattla,
nauczania; duchowa zacheta waszej
modlitwy i waszej pracy, ktora jest
prawdziwym $wiadectwem
nauczania, ktore otrzymaliscie;
bogactwo wyrzeczen, ktdre potraficie
zlozy¢ w ofierze; usmiech, ktory
pojawia sie na waszych ustach,
dlatego ze jestescie dzie¢mi Bozymi
[...]. Dodajcie do tego wszystkiego
wasz wdziek, i waszg serdecznosc i



mamy juz sens tego compelle intrare”
[28]. Laska dziala wlasnie w ten
spos6b, poprzez nas. Sw. Bazyli
zauwaza, ze ,,w taki sam sposodb jak
ciala przezroczyste i blyszczace,
kiedy pada na nie promien stonca,
one same staja sie blyszczace i
oddajg innym ten blask, tak samo
dusze, ktére noszg ducha staja sie
rozswietlone Duchem Swietym, i
staja sie takze i one uduchowione i
niosa laski innym”[29].

Nie sposob zrealizowac te prace w
oderwaniu, bez prawdziwej
Swiadomosci bycia Kosciotem, ktora
niesie z sobaprzekonanie, ze Bog jest
tym ktory wotla poprzez Kosciol.
Postuszenstwo zanurzone w
spojrzeniu nadprzyrodzonym daje
plodnosc wysitkowi apostolskiemu.
W taki sposob Sw. Josemaria
komentuje cudowny potow: ,,Duc in
altum — Wyplyn na glebie! —
Pozbadz sie tego pesymizmu, ktory
czyni z ciebie tchorza. Et laxate retia



vestra in capturam — i zarzuccie sieci
na polow. Czy nie zdajesz sobie
sprawy, ze mozesz powiedziec jak
Piotr: In nomine tuo laxabo rete —
Jezu, w imie Twoje rozpoczne poléw
dusz?”[30]. W Opus Dei, zanim
podejmie sie rozmowe z jakas osoba
0 jej mozliwym powolaniu, prosi sie
0 zgode dyrektora Osrodka, do
ktorego uczeszcza ta osoba. Osoba,
ktora przedstawia mozliwosc
powolania bedzie prosita Pana
podczas osobistej modlitwy, aby
poruszyl serce przyjaciela, aby
poszed! za Nim. Rozmowa o
powolaniu wigze sie z gleboka
przyjaznia: empatia, obopolnym
zaufaniem, zdolnoscig, aby duzo
shucha¢, szacunkiem dla wolnosci
sumien i troska o wlasciwag
dyskrecje. To wszystko buduje sie na
»apostolstwie przyjazni i zaufania”
[31]i ma swojg podstawe w
modlitwie, w duchu ofiary za
drugiego i w Swiadectwie spdjnego
zZycia.



Czasami jaka$ osoba moze
stwierdzi¢: ,nie widze tego”, i moze
sie zdarzyc, ze BAg jej nie wota, albo
moze byc tak, ze nie chodzi o nie
widzenie, ale o brak woli. Dlatego,
warto nie tylko zacheci¢ te osobe,
aby poprosila o rade, ale takze aby
prosita Pana o sile aby chcie¢ tego o
co moze ja prosi¢.Godny
podkreslenia jest fakt, ze Sw.
Josemaria, kiedy odczuwatl Boze
wolanie, nie tylko prosit aby
zobaczyc¢ bozy zamyst -Domine, ut
videam! - ale takze, aby rzeczywiscie
wypeknil sie w jego zyciu — Domine,
ut sit! Powiedzie¢ Panu ,tak” nie jest
mozliwe bez pelnej wolnosci
umocnionej boza taskg[32].

5. Selekcja, by dotrzec¢ do wiekszej
liczbyosob

Opus Dei jest dla wielkiej grupy
ludzi, wszystkie dusze wzbudzajg
nasze zainteresowanie, ,kazda
bowiem dusza jest cudownym



skarbem; kazdy czlowiek jest jedyny,
niezastapiony; kazdy jest wart calej
krwi Chrystusa”[33]. Ale nie wszyscy
sa powolani do tej drogi, istnieje
wiele mozliwych drog w Kosciele: dla
kazdego najlepsza jest jego wlasna.
Jesli chodzi o Opus Dej, jego jedynym
celem jest ,przyczynianie sie do tego,
by zyli w §wiecie, poSrod doczesnej
rzeczywistosci i Swieckich dazen,
mezczyzni i kobiety wszystkich ras i
warstw spotecznych, ktorzy starac
sie beda kochac Boga i stuzy¢ Jemu i
innym ludziom w zwyczajnej pracy i
za jej posrednictwem™[34]. To
oznacza aby starac sie pracowac ,,z
mozliwie najwieksza doskonaloS$cia:
z doskonatoscig ludzka (kompetencja
zawodowa) oraz z doskonatos$cia
chrzescijanska (z umilowaniem Woli
Bozej i w stuzbie ludziom)”[35].
Pewien prestiz zawodowy lub
naukowy daje lepsze warunki aby
apostotowac¢ w sposob
bezinteresowny i ,,otworzy¢ sie jak



wachlarz, by dotrze¢ do wszystkich
dusz”[36].

Decyzja oddania Panu to krok, ktory
kazdy stawia osobiscie, ale zawsze
liczac na towarzyszenie. To
towarzyszenie polega na pomocy aby
mozliwe Boze powolanie, ukazujace
sie by¢ moze jako drobne ziarno,
dojrzewato po ludzku i po
chrzescijansku. To pewne
zaproszenie aby otworzyc sie na
dzialanie Ducha Swietego w duszy,
ktore prowadzi aby rozwina¢ taka
wolnos$¢ wewnetrzna, ktdra rodzi
nadprzyrodzony klimat pokory,
pokoju i hojnosci, gdzie jest mozliwe
odpowiedzie¢ na Bozy plan wobec
wlasnego zycia. CzeScia tego
towarzyszenia jest zacheta aby
dzialac z czystoscig intencji.
,Pragnienie stawania sie lepszym nie
oznacza zarozumiatosci. Wrecz
przeciwnie, to cnota mita Bogu:
poniewaz znamy krucha gline, z
ktorej jesteSmy ulepieni i, aby by¢



lepszymi, musimy zawsze oprzec sie
na milosierdziu i bozej lasce, i
powtarzac owe stowa Sw. Pawla:
omnia possum in eo qui me confortat.
Dlatego mamy powinnos¢ aby
ksztalcic te dusze w sposdb, ktory
pomoze im by¢ dobrymi katolikami,
poprawiajac ich zachowanie i
wpajajac im koniecznos$c zycia
wewnetrznego, ksztalttujac w nich
Swiadomos¢, ze codzienna praca jest
najlepszum srodkiem, aby osiggnac
chrzescijanska doskonatos¢ i aby
czyni¢ dobro wszystkim
duszom”[37].

Powolanie do Dziela daje sile, aby
stac sie zaczynem aby zakwasic cale
ciasto (por. £k 13,21). W tym
kontekscie, osoby towarzyszace
komus, kto pragnie prosic¢ o
przyjecie, powinny wiedziec jak
ocenic jej duchowgy, fizyczna,
psychologiczna, moralng i
intelektualna zdatnosc¢, wraz ze
szczeroscia jej pobudek.



Chodzi o to aby myslec o kazdej
osobie i pomadc jej oceniac z
realizmem wiasna sytuacje, w taki
sposoOb aby nie podjeta decyzji
ktorych nie bedzie potrafita
zrealizowac w praktyce z biegiem
czasu. W tym klimacie zaufania,
zainteresowany postara sie aby sie
otworzyc¢ i dac sie poznac, aby
wspolnie podjac konieczne
rozeznanie Bozej woli. To droga
ktora sie przechodzi poprzez
modlitwe, aby zrozumie¢
rzeczywisto$c zycia danej osoby -
cnoty, charakter, historia, rodzina,
formacja, zdrowie itd.- i szukac jej
dobra w $wietle Ducha Swietego. W
przypadku osob bardzo mltodych, te
droge przechodzi sie razem z
rodzicami, ,,gldwnymi i pierwszymi
wychowawcami swoich dzieci”[38],
powolanymi aby pomagac¢ wzrastac
swoim dzieciom, takze w ich zyciu
moralnym, duchowym i
nadprzyrodzonym. Magisterium
Kosciola uczy: ,,Podobnie jak dziecko



wzrasta coraz bardziej ku dojrzatosci
oraz samodzielnosci ludzkiej i
duchowej, tak rozwija sie i umacnia
jego szczegoOlne powolanie, ktore
pochodzi od Boga. Rodzice powinni
uszanowac to powolanie i utatwié
dzieciom odpowiedz na nie. Trzeba
uzmystowic sobie, zZe pierwszym
powolaniem chrzescijanina jest
pojscie za Jezusem: «Kto kocha ojca
lub matke bardziej niz Mnie, nie jest
Mnie godzien. I kto kocha syna lub
corke bardziej niz Mnie, nie jest Mnie
godzien» (Mt 10, 37)”[39].

Aby oddac sie Bogu w Opus Dei jest
wazna osobista stabilnosé,
rozumiana jako zdolnos¢, aby stale
podejmowac zobowiazania, ktore
podejmuje sie Z wewnetrznym
pokojem, bez usztywnien i
nieproporcjonalnych niepokojow. To
nie oznacza, ze potrzebne sa osoby
bez uczuc albo niezlomne, poniewaz
wszyscy, ktorzy podejmuja powazne
zobowigzania: -religijne, rodzinne,



spoleczne- moga przechodzic przez
okresy napiecia i zmeczenia.
»~Najwazniejsze w KoSciele jest
dostrzezenie nie tego, jaka jest nasza
ludzka odpowiedz, ale tego, co robi
Bog. To jest wlasnie Koscidt: Chrystus
obecny wsrod nas; Bog, ktory
przychodzi do ludzi, aby ich zbawic,
powolujac nas poprzez swoje
objawienie, uswiecajac nas swoja
taska, podtrzymujac nas poprzez
SWo0ja nieustanna pomoc w malych i
wielkich potyczkach codziennego
zycia”[40].

Sw. Josemaria pisal: ,Pasujg: chorzy,
wybrani przez Boga oraz wszyscy ci,
ktorzy maja wielkie serce, chocby
najwieksze byly ich stabosci”[41].
Hojno$c jest wiec kluczowaq cnota.
Etymologicznie, stowo ,,hojnos¢” (lac.
generositas) oznacza ,pochodzenie z
dobrej rodziny”. Ten kto jest hojny,
moze powiedziec: ,jesteSmy dzie¢mi
Swietych, i oczekujemy na to zycie
ktore Bog udzieli tym, ktérzy w nim



pokladaja swoja nadzieje” (Tb 2,18
vg.). Ta hojnos¢, pelna wolnosci
wewnetrznej pozwala uksztaltowac
kazda osobe, w poszczegolnych
obszarach, liczac na jej ,,szczere i
skuteczne pragnienie aby dazyc¢ do
cnoty”[42].

Powiekszanie sie wlasnej rodziny to
powod do radosci. Z drugiej strony,
rodzina, ktéra nie ma dzieci,
obumiera. $w. Josemaria odnosil ten
fakt do wagi szukania kolejnych
apostotow, ktorzy stang sie
nastepnym ogniwem
nadprzyrodzonej rodziny jaka jest
Opus Dei. Blogostawiony Alvaro
komentowal te mysl, mowiac, ze
zalozyciel pragnal, aby wszystkie
jego dzieci posiadaly goracy zapatl
»Ktory odrzuca wzglad na osoby,
ktory nikogo nie wyklucza, aby nasza
rodzina poszerzala sie coraz bardziej
i skutecznie przyczyniala sie aby
wszyscy ludzie stali sie jedna
owczarnia z jednym i jedynym



pasterzem (J 10, 16) [43] owczarnig
Kosciola, ktorej pasterzem jest Jezus
Chrystus.

Ks. prat. Guillaume Derville, Grudzien
2016

[1] Por. Cyceron, De amicitia, XIII, 88:
“Si quis in caelum ascendisset
naturamque mundi et
pulchritudinem siderum
perspexisset, in sua rem illam
admirationem ei fore, quae
iucundissima fuisset si aliquem cui
narraret habuisset”.

[2] Sw. Jan Pawel II, Adh. apost.
Pastores dabo vobis, n. 34.

[3] Tamze.

[4] Por. Sw. Josemaria, Instrukcja, 31-
V-1936, n. 85.



[5] Sw. Jan Pawel II, Enc. Dives in
misericordia, 13.

[6] Franciszek, Audiencja
jubileuszowa, 30-1-2016. Papiez
Franciszek méwil przy wielu
okazjach o znaczeniu
chrzescijanskiego postania, m.in. w
swoim oredziu na Swiatowy dzien
modlitw o powolania, 27-XI-2016.

[7] Sw. Justyn, Dialogus cum
Tryphone, 28, 2.

[8] Por. Sw. Josemaria, Instrukcja, 31-
V-1936, n. 85.

[9] Benedykt XVI, Homilia, 10-
IX-2006.

[10] Franciszek, Adh. apost. Evangelii
gaudium, n. 14, cytujac Benedykta
XVI, Homilia, 13-V-2007.

[11] Por. Pawel VI, Adh. apost.
Evangelii nuntiandi, 8-XII-1975, nn.
41-42.



[12] Sw. Jan Pawel II, Przekroczyc¢
prog nadziei, s. 127.

[13] W polskim thtumaczeniu rozdziat
ten jest zatytulowany ,,Zdobywanie
ludzi”, natomiast stowo
»prozelityzm” jest thumaczone jako
»Zdobywanie dusz” (nn. 793, 800,
809, 810) (przyp. ttum.)

[14] Por. sw. Josemaria, Droga, nn.
790, 796.

[15] Sobor Watykanski II, Kons.
dogm. Lumen gentium, n. 9.

[16] Sw. Jan Pawel II, Adh. apost.
Pastores dabo vobis, n. 34.

[17] Franciszek, Adh. apost. Evangelii
gaudium, n. 107.

[18] Tamze.

[19] Franciszek, Przemowienie na
miedzynarodowym sympozjum
duszpasterstwa powotaniowego,
Rzym, 21-X-2016.



[20] Sw. Jan Pawel II, Oredzie na XX
Swiatowy Dziert Modlitwy o
powotania, 2-11-1983.

[21] Sw. Josemaria, KuzZnia, n. 24.

[22] Bruzda, 205. Sw. Josemaria
komentowal w sposob analogiczny
scene o chromym lezagcym przy
sadzawce Betesda, i
niebezpieczenstwo obojetnosci
wobec innych: ,Panie, nie mam
czlowieka, aby mnie wprowadzit do
sadzawki, gdy nastapi poruszenie
wody. Gdy ja sam juz dochodze, inny
wchodzi przede mna” (Jn 5,5-7:
“Hominem non habeo”): por. Bruzda,
n. 212; Kuznia, n. 168; Homilia
Wiernosc¢ Kosciotowi (4-VI-1972), 6.

[23] Sw. Josemaria, Droga, n. 387.
[24] Rozmowy z pratatem Escrivd, 53.

[25] Tamze, n. 35.



[26] Sw. Ambrozy, Expositio Evangelii
secundum Lucam, ad. Loc.

[27] José Maria Hernandez Garnica,
List z 31-1-1948, w José Miguel Pero
Sanz, Isidoro Zorzano Ledesma:
ingeniero industrial (Buenos Aires,
1902 — Madrid 1943), Palabra, Madrid
1996, s. 253. Polskie wydanie ksigzki:
José Miguel Pero Sanz, Izydor
Zorzano 1902-1943, tl. i red.
Katarzyna Radzikowska, Zgbki,
Apostolicum, 2006.

[28] Sw. Josemaria, List 24-X-1942, n.
9

[29] Sw. Bazyli, Liber de Spiritu
Sancto, IX, 23.

[30] Sw. Josemaria, Droga, n. 792.

[31] Sw. Josemaria, Rozmowy z
pratatem Escrivd, n. 62.

[32] Na temat tych kwestii, por.
Fernando Ocariz, Sobre Dios, la



Iglesia y el mundo. Rafael Serrano
entrevista al Vicario general del Opus
Dei, Rialp 2013, cap. IX, “Llamadas”,
pp. 121-132.

[33] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, n. 80.

[34] Sw. Josemaria, Rozmowy z
pratatem Escrivd, n. 10.

[35] Tamze.
[36] Sw. Josemaria, Bruzda, n. 193.

[37] Sw. Josemaria, List 24-X-42, n.
21.

[38] Katechizm Kosciota Katolickiego,
n. 1653; Cf. Sobor Watykanski II,
Deklaracja Gravissimum educationis,
n. 3.

[39] Katechizm Kosciota Katolickiego,
2232.

[40] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, n. 131.



[41] Sw. Josemaria, Instrukcja, 1-
IV-1934, 65.

[42] BL. Alvaro del Portillo, przypis 59
do: Sw. Josemaria, Instrukcja, 1-
IV-1934, n. 64.

[43] BL. Alvaro del Portillo, przypis 78
do: sw. Josemaria, Instrukcja, 1-
IV-1934, 84. Por. $w. Josemaria,
Instrukcja, maj 1935, n. 76 i przypis
132.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/budzenie-powolan-do-opus-
dei/ (21-12-2025)


https://opusdei.org/pl-pl/article/budzenie-powolan-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/budzenie-powolan-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/budzenie-powolan-do-opus-dei/

	Budzenie powołań do Opus Dei

