
opusdei.org

Budowanie na skale:
Plan życia
duchowego (II)

Droga, którą kroczymy z
Bogiem, naznaczona jest
zarówno dobrymi chwilami, jak
i trudnościami i wysiłkiem.
Wierność planowi życia nie
polega na dążeniu do
„doskonałego jego wykonania”,
ale na trwaniu w Bożej miłości i
znajdowaniu w Nim
odpoczynku.

11-03-2025



Przeczytaj pierwszą część tego
artykułu „W domu czy w drodze,
leżąc czy stojąc”: plan życia (I)”.

Podczas lat spędzonych w Nazarecie
Jezus znał pracę fizyczną od
podszewki; być może nawet prace
budowlane. Mateusz daje nam tego
wgląd, gdy w końcowych wersetach
Kazania na Górze przywołuje
porównanie, którego Mistrz użył
kiedyś, aby wyjaśnić, w jaki sposób
powinniśmy przyswajać Jego nauki.
Jezus mówi o dwóch rodzajach
budowniczych: jednym, który buduje
swój dom na piasku, i drugim, który
decyduje się budować na skale (por.
Mt 7, 24-27). Domy są pozornie
podobne, ponieważ oba są opisane
tymi samymi słowami Jezusa, ale
czas pokaże, o ile bardziej kruchy jest
jeden od drugiego. Kiedy przychodzą
trudności - kiedy pada deszcz,
przychodzą powodzie, wieją wiatry i
niszczą dom - staje się jasne, że nie
wystarczy mieć abstrakcyjne i

https://opusdei.org/pl-pl/article/w-domu-czy-w-drodze-lezac-czy-stojac-plan-zycia-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/w-domu-czy-w-drodze-lezac-czy-stojac-plan-zycia-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/w-domu-czy-w-drodze-lezac-czy-stojac-plan-zycia-i/


teoretyczne pojęcie życia
chrześcijańskiego: trwanie w tym
byłoby jak budowanie na piasku.
Dlatego musimy często przychodzić
do Jezusa, utrzymywać z Nim stały
kontakt: przyzwyczaić się do
uważnego słuchania Go na modlitwie
i rozwinąć inne stałe i trwałe
nawyki, które pomogą nam wcielić w
życie Jego słowa. W ten sposób
będziemy mogli żyć według Niego,
nie tylko w dobrych czasach, ale
także w czasach, gdy nasza wiara i
przekonania są wystawiane na
próbę.

Święty Josemaría wyraził coś bardzo
podobnego na podstawie
wspomnienia z dzieciństwa,
porównującego życie wewnętrzne do
obrazu drogi: „Jednym z najlepiej
zapamiętanych obrazów z mojego
dzieciństwa pozostają znaki drogowe
wyznaczające szlak w moich
ojczystych górach. Były to długie
drewniane żerdzie, zwykle



pomalowane na czerwono.
Wyjaśniono mi wówczas, że kiedy
spadnie śnieg i pokryje drogi, pola i
pastwiska, lasy, skały i wąwozy, te
żerdzie stanowią punkty
orientacyjne, żeby wszyscy wiedzieli,
którędy prowadzi droga. Podobnie –
kontynuuje - jest w życiu
wewnętrznym. Są w nim wiosny i
lata, ale nadchodzą też zimy, dni
pozbawione słońca i noce osierocone
przez księżyc. Nie możemy dopuścić,
aby obcowanie z Jezusem
Chrystusem zależało od naszego
chwilowego nastroju, od naszego
samopoczucia”. - I właśnie w tych
najtrudniejszych chwilach,
podsumował, najbardziej potrzebny
jest plan życia duchowego: te
nawyki, „ściśle ustalone, będą mocno
w nas zakorzenione i dostosowane
do konkretnej sytuacji każdego z nas,
podczas śnieżycy i wichury, jak słupy
pomalowane na czerwono będą
wytyczać nam drogę, póki ponownie
nie zaświeci słońce, nie stopią się



lody, a serce na nowo nie ożyje i się
nie rozpali. Ogień w nim przecież nie
wygasł; był tylko przykryty popiołem
czasu próby, mniejszego
zaangażowania, słabnącego ducha
ofiary”[1].

Rozwój w kryzysie

To całkiem normalne, że w trakcie
swojego życia człowiek musi
przechodzić przez momenty kryzysu,
o większym lub mniejszym
natężeniu[2]. Zdarza się na przykład,
że młodzi ludzie entuzjastycznie
podchodzą do wielkich ideałów i bez
większego zastanowienia rzucają się
w wir przygody; jednak w miarę
zdobywania doświadczenia
zniechęcają się: zdają sobie sprawę,
jak trudno jest zmienić świat, a
nawet po prostu zmienić siebie; lub
są zaskoczeni tym, jak łatwo ich
wcześniej silne emocje, które być
może gwarantowały stabilność ich
przekonań, ustępują w obliczu



nowych okoliczności. Są też
momenty w życiu, punkty zwrotne,
takie jak nadejście starości lub
przejście na emeryturę, kiedy
naturalnie ma się tendencję do
podsumowywania przebytej drogi i
kiedy porażki, rozczarowania, to, co
mogło być, a nie było, czasami
wysuwają się na pierwszy plan; może
być wtedy trudno zaakceptować
własną historię, wizja jest być może
zamazana, aby docenić i być
wdzięcznym za tak wiele dobrych
rzeczy, a człowiek szuka pocieszenia
w tym, co święty Josemaría nazwał, z
nieprzetłumaczalną grą słów,
mistycyzmem „gdybania”[mística
ojalatera]: „gdybym, że się nie ożenił;
gdybym, miał ten zawód; gdybym,
miał więcej zdrowia, mniej lat lub
więcej czasu!”[3].

Te i podobne kryzysy nie są - nie
powinny być - chwilami bez Boga:
nawet wtedy, a nawet bardziej, Pan
jest blisko nas i nadal daje siebie bez



miary. Dlatego kryzysy są ważnymi
okazjami do wzrastania w naszej
relacji z Bogiem, który może sprawić,
że pustynia zakwitnie i przyniesie
owoc ze spieczonej ziemi (Iz 35, 1).
Młodzieńczy idealizm może zostać
oczyszczony i podniesiony przez
łaskę, ale musi dojrzeć, by stać się
prawdziwie nadprzyrodzonym.
Niepowodzenia i rozczarowania nie
mogą zamieniać nas w cynicznych
„realistów”, ponieważ sama wiedza o
naszych naturalnych ograniczeniach
jest daleka od całej prawdy o nas
samych i o ludzkiej historii. Te
chwile, które mogą być trudne, są
miejscami dojrzewania, w których
Pan chce powiększyć nasze serca.
Pewien francuski pisarz ujął to
wymownie: „Człowiek ma w swoim
biednym sercu miejsca, które
dopiero wtedy zaczynają istnieć, gdy
wniknie w nie ból”[4].

Tak jak ludzka miłość jest budowana
i pogłębiana przez wspólne



spędzanie czasu (wspólne
cierpienie!), tak też nasza miłość do
Boga jest wzmacniana i odnawiana
przez częste przebywanie z Nim,
przez „zjednoczenie z Chrystusem w
Chlebie i Słowie, w Najświętszej
Hostii i w modlitwie”[5], w różnych
formach: cichej adoracji, ufnego
dialogu, rachunku sumienia,
modlitwy wokalnej itd. Te i podobne
zwyczaje, zachowania nie są żmudną
listą rzeczy do zrobienia, ale
spotkaniami, które budzą, ożywiają i
wzbogacają relację z Bogiem, a przez
to relacje z innymi i te stają się
silniejsze i głębsze.

Z sercem otwartym na Boga

„Tym samym sercem, którym
ukochałem swoich rodziców i którym
kocham swoich przyjaciół, miłuję
Chrystusa i Ojca, i Ducha Świętego, i
Najświętszą Maryję Pannę”[6]. Życie
duchowe jest zasadniczo relacją
miłości, a zatem piękno i wyzwania



ludzkiej miłości są jak otwarta księga
dla lepszego zrozumienia jej
dynamizmu. Tak więc, na przykład,
gdy zaangażowanie małżonków
słabnie, może to częściowo wynikać z
faktu, że mąż i żona coraz bardziej
się od siebie oddalają. Jest to ciągłe
niebezpieczeństwo w przypadku
bliskich relacji: para nie dojrzewa i
nie wzrasta razem, ponieważ życie
każdej osoby nabiera nowych
wymiarów, których nie dzieli się z
drugą osobą i które nie są
zintegrowane z ich wspólną
przygodą.

Coś podobnego może wydarzyć się w
naszym życiu duchowym. Bóg się nie
zmienia, ale my tak; i musimy dzielić
z Nim, w intymnym i ciągłym
dialogu, wszystko, co nam się
przydarza i co nas doświadcza, od
naszych sukcesów zawodowych lub
rozczarowań po nasze hobby i
sprawy rodzinne: przeżywać
wszystko „z sercem otwartym na



Boga, tak aby nasza praca, nawet w
chorobie, nawet w trudnościach, była
otwarta na Boga”[7]. W ten sposób,
idąc przez życie, Pan może objawić
nam nowe wymiary skarbów
mądrości i wiedzy ukrytych w
Chrystusie (por. Kol 2, 3): tej
mądrości, którą zdobywa się w ciszy
modlitwy, w chwilach dziękczynienia
po komunii, w kontemplacji słów i
życia Jezusa w Ewangeliach.
Uczniowie z Emaus, „podczas swej
tajemniczej wędrówki ze
zmartwychwstałym Chrystusem,
przeżywali chwile udręki,
zagubienia, rozpaczy, rozczarowania.
A jednak, ponad tym wszystkim i
pomimo wszystko, coś działo się w
głębi ich wnętrza: „Czy serce nie
pałało w nas, kiedy rozmawiał z
nami w drodze?” (Łk 24, 32)”[8].

Musimy pozwolić sobie pomóc, a
także pomóc innym, aby nasze życie
duchowe nie ograniczało się do
„zwykłego radzenia sobie”. Jak



przypomniał nam Ojciec Święty,
„formacja przez całe życie, jeśli nie
zaniedbujemy jej koniecznych
wymagań, w pewnym istotnym
stopniu otwiera przed nami
horyzonty”[9]. Nasza duchowa
lektura, teksty i zasoby, których
używamy, aby karmić i wzbogacać
naszą wiarę, muszą być dobrze
dobrane, aby pomóc nam pogłębić
nasze doświadczenie Boga,
przynosząc nam nowe perspektywy i
odpowiadając na potrzeby naszego
serca, które będą się różnić w
zależności od osoby i chwili. Duch
Święty wykorzysta te wysiłki, zawsze
skromne w porównaniu z Jego
darami, aby wykonać w nas swoje
dzieło.

Zastanówmy się jednak nad jeszcze
jedną analogią do ludzkiej miłości.
Jeśli widzieliśmy, że jednym z
wrogów związku jest to, że para
przestaje się regularnie widywać,
innym równie potężnym



niebezpieczeństwem jest to, że nawet
gdy się widują, tak naprawdę ze sobą
nie rozmawiają: są obecni ciałem, ale
nie duszą; nie otwierają swoich serc i
nie słuchają z prawdziwym
zainteresowaniem. W takim
przypadku wspólne spędzanie czasu
może stać się ciężarem; i odwrotnie,
rezygnacja z tego czasu może okazać
się wyzwoleniem. Coś podobnego
może wydarzyć się w życiu
duchowym, jeśli ktoś trzyma się
planu tylko po to, by wypełnić
zobowiązanie. Święty Josemaria
mówił o tego rodzaju rutynie jako o
„prawdziwym grobie pobożności”[10].

W obliczu tego ryzyka krzepiące jest
myślenie, że jesteśmy wezwani do
„zaczynania… i na nowo zaczynania”
wiele razy na tej drodze[11]. Podobnie
jak pary, które nadal się kochają po
tylu latach i które potrafią
powiedzieć sobie „dziękuję” i
„przepraszam” za wiele drobiazgów,
my również często będziemy musieli



podjąć zwyczaj, który zaczęliśmy
zaniedbywać, włożyć więcej głowy i
serca w naszą duchową lekturę lub
na nowo odkryć wartość niektórych
tradycyjnych modlitw przed lub po
Mszy Świętej, jeśli stwierdzimy, że
łatwo się rozpraszamy.

Dlatego wierność planowi życia nie
polega na dążeniu do „doskonałego
jego wykonania”, tak jakbyśmy byli
solistami na koncercie kameralnym
lub sportowcami na olimpijskich
zawodach gimnastycznych. Chodzi
raczej o trwanie w Bożej miłości
(por. J 15, 9): odkrywanie i na nowo
odkrywanie, coraz bardziej i
bardziej, jedynego solidnego
Fundamentu, na którym możemy
budować nasze życie. I o
odnajdywanie w tej mocnej skale
radości i pokoju, za którymi tęskni
nasze serce: „Odpoczywaj w
synostwie Bożym. Bóg jest Ojcem —
twoim Ojcem! — pełnym czułości i
nieskończonej miłości. — Nazywaj



Go często Ojcem i mów Mu — sam na
sam — że Go kochasz, że Go bardzo
kochasz! Że czujesz się dumny i silny,
gdyż jesteś Jego dzieckiem”[12].

[1] Przyjaciele Boga, 151.

[2] List nr 2, 22, na temat „kryzysu
czterdziestolatków”; bardziej ogólnie,
por. R. Guardini, Las etapas de la
vida, Madrid, Palabra, 2022

[3] Por. Rozmowy z Prałatem Escriva,
nr 88; por. Droga, Wydanie
krytyczno-historyczne, komentarz do
nr 832; J. Peña, "Mística ojalatera y
realismo en la santidad de la vida
ordinaria", Anuario Filosófico, 2002
(35), 629-654.

[4] L. Bloy, Lettre, 25-04-1873, Lettres
de jeunesse, 1870-1893, Paris,
Édouard-Joseph, 1920.

[5] To Chrystus przechodzi, 118.

[6] To Chrystus przechodzi, 166.



[7] Franciszek, Audiencja, 21-06-2017.

[8] Franciszek, Encyklika Dilexit nos,
nr 4.

[9] Prałat F. Ocáriz, List pasterski,
9-01-2018, nr 11.

[10] Przyjaciele Boga, 150.

[11] Por. Droga, 292; Kuźnia, 384.

[12] Kuźnia, 331.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/budowanie-na-skale-plan-
zycia-duchowego-ii/ (17-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/budowanie-na-skale-plan-zycia-duchowego-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/budowanie-na-skale-plan-zycia-duchowego-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/budowanie-na-skale-plan-zycia-duchowego-ii/

	Budowanie na skale: Plan życia duchowego (II)

