
opusdei.org

Bracia, którzy patrzą
na ojca

Papież Franciszek często mówi
o potrzebie budowania
większej jedności między
różnymi pokoleniami.
Przypowieść o synu
marnotrawnym, jego starszym
bracie i ich ojcu, opowiedziana
przez Jezusa, może nam pomóc
w zgłębieniu tego tematu.

27-10-2022

W ostatnich dniach przed Męką Jezus
spędzał wiele czasu pośród tych,
którzy na oczach społeczeństwa



wydawali się być dalej od Boga.
Święty Łukasz Ewangelista opowiada
nam, że «wszyscy celnicy i
grzesznicy» (Łk 15, 1) przybliżali się,
aby słuchać Jego nauk. Ten ruch
ludzi sprawił, że ci, którzy chwalili
się, że strzegą prawa Mojżeszowego,
zaczęli szemrać między sobą.
Wówczas Nauczyciel postanowił
opowiedzieć trzy przypowieści
przeznaczone do oczyszczenia
obrazu Boga, często wykrzywionego
przez legalistyczną mentalność, która
sprawia, że można stracić z oczu
Bożą miłość. Trzecia z tych opowieści
to słynna historia o ojcu i dwóch
synach (por. Łk 15, 11-32): młodszym,
który żąda dziedzictwa, żeby
roztrwonić je daleko od domu, i
starszym, który pozostaje w domu,
ale nie żyje w prawdziwej zgodzie z
sercem ojca.

Zagubienie obu synów



Czytając przypowieść, możemy
założyć, że obaj bracia przeżyli wiele
czasu zagubieni, dalecy od
bezinteresowności, z jaką kochał ich
ojciec. Młodszy syn marzył o
miejscach, w których zgodnie z
założeniem miał być szczęśliwszy.
Zagubienie przyszło do niego przez
głowę — być może niezbyt mądrą — i
przez wyobraźnię — być może
żywszą — aż osiągnął przekonanie,
że może kupić miłość: «Ojcze, daj mi
część własności, która na mnie
przypada» (Łk 15, 12). Starszy z kolei
uśpił własne serce, dlatego że
pozornie dobrze wypełniał swoje
obowiązki. Był zadowolony, nie
sprawiał przykrości ojcu. Niemniej
jednak, przez jakąś szczelinę do jego
duszy wkradł się chłód. Być może
uwikłał się w plany, które, chociaż
wydawały się bardzo bliskie, nie
obejmowały ojca, który tak bardzo go
kochał. Wreszcie żaden z obu braci
nie pojmował, choćby nieświadomie,
że jest możliwe osiągnięcie



autentycznego szczęścia w rodzinie.
Gdy młodszy brat szukał szczęścia
daleko, starszy widział je w zabawie
z przyjaciółmi. Żaden z nich obu nie
wyobrażał sobie, że może osiągnąć
życie w pełni u boku swojego ojca.

Chociaż, jak podkreśla Św. Jan Paweł
II, wszyscy mamy w sobie
równocześnie coś z obu braci[1], być
może to nie przypadek, że Jezus
zechciał wyjawić wiek obu z nich.
Być może Pan wybrał starszego
brata, żeby ukazać postawy częstsze
pośród osób, które wiele czasu
poszukują Boga i z Nim obcują. Z
pewnością starszemu bratu udawało
się z doskonałością wykonywać
powierzane mu zadania. Jego ojciec
nie mógł mu zarzucić niemal
niczego, dlatego że był spokojny i
nikomu nie był niczego winien.
Niemniej jednak, starszy syn nie był
w pełni szczęśliwy. Z kolei
idealistyczny i pełen zapału młodszy
syn może reprezentować postawy



najpowszechniejsze na
początkowych etapach życia. Być
może był bardziej podatny na
atrakcyjność wolności zwracającej
się ku dobrom, które ostatecznie nie
dają nasycenia. Ucieczka, odejście i
zabawa mogą wydawać się ponętne,
ale nie można odrzucać w
nieskończoność własnej tożsamości.
Prędzej czy później pojawiają się
braki, które tylko Bóg zdolny jest
wypełnić. Młodszy brat również nie
był szczęśliwy.

Obaj bracia mieszkali pośród
rzeczywistości w niewygodny
sposób. W takiej atmosferze było
trudno o wzrost miłości, o rozwój
czułości, o dostrzeżenie przez obu
braci, jak dumny był ich ojciec z
życia obu i jak bardzo na nich liczył.
Ich marzenia poszły w niewłaściwym
kierunku. Być może nie zaślepiał ich
egoizm, ale możliwe, że ulegli
delikatnej pokusie. Chcieli troszczyć
się tylko o to, co mieli w rękach,



zapominając o tym, żeby pozwolić się
kochać temu, kto dał im wszystko.
Być może, nie zdając sobie z tego
sprawy, postawili tamę tej miłości.
Kiedy młodszy brat wyobrażał sobie,
co będzie mógł robić daleko od
domu, starszy brat przeliczał już to,
co zgromadził. Obaj myśleli, że się
obłowili, ale w rzeczywistości
trzymali swój łup w podartych
workach. Starszy brat znosił
wszystko, oczekując nagrody, na
którą, swoim zdaniem zasłużył,
podczas gdy młodszy brat nie chciał
czekać i zażądał swojego
dziedzictwa. Ostatecznie obaj żądali
tego samego: swojej nagrody.

Ojcowska radość, że synowie są
blisko

Obaj bracia, pochłonięci swoimi
gwarancjami, byli nawet niezdolni
do przypatrywania się temu, co
działo się bardzo blisko, w sercu ich
ojca. Być może obaj, każdy na swój



sposób, zamienili codzienne
obcowanie z ojcem w jeszcze jedno
zajęcie. Być może coś podobnego
może przydarzyć się nam. Mamy
każdego dnia tyle zajęć — w
większości dobrych — na które
możemy wyczerpać naszą energię.
Nawet chwile, w których chcemy
rozmawiać z Bogiem, mogą po prostu
zamienić się w jeszcze jedno zajęcie.
Młodszego brata prawdopodobnie ta
rutyna wiele kosztowała,
potrzebował czegoś
intensywniejszego i bardziej
odczuwalnego. Starszy brat
natomiast włączał obcowanie z
ojcem regularnie do swojego życia,
ale nie cieszyło go to, a zatem kryzys
mógł nastąpić w każdej chwili i
pojawił się, kiedy powrócił młodszy
brat. Jest to chwila, w której wszyscy
odkrywają karty.

Wówczas, kiedy młodszy z braci nie
odważa się żądać niczego więcej niż
tylko przyjęcia do domu z powrotem



choćby w charakterze ostatniego z
najemników, dowiadujemy się, że
starszy brat nie czuł się dobrze
opłacany. Ojciec dokonuje jednakże
mistrzowskiego posunięcia. Podczas
gdy młodszego syna nagradza
zabawą, jaka nigdy wcześniej nie
była organizowana, starszemu
synowi przypomina, że do niego w
rzeczywistości należy wszystko.
Ojciec próbuje pogodzić obu synów.
Grzech jednego ani drugiego syna nie
boli go jako taki, tylko dlatego, że
obaj bracia cierpią: «Nie płaczcie
nade Mną; płaczcie raczej (…) nad
waszymi dziećmi!» (Łk 23, 28). Ojciec
stawia obu braci obok siebie, żeby
nauczyli się wzajemnie miłować taką
miłością, jaką on ich miłuje.

Wyjście z naszego zamkniętego
świata i przyjrzenie się, jak Pan się
wzrusza, stanowi powrót do
ojcowskiego domu, stanowi uznanie,
że relacja z naszym Bogiem Ojcem
jest raczej darem niż obowiązkiem.



Żaden z dwóch braci nie był zdolny
docenić tej niezwykle hojnej czułości,
obaj zaś wykazują chłód, który
mrozi, i samotność, która przytłacza.
Wystarczył mały gest, żeby
zrozumieli, jak są miłowani:
«Wybiegł naprzeciw niego, rzucił mu
się na szyję i ucałował go» (Łk 15, 20);
«moje dziecko, ty zawsze jesteś ze
mną i wszystko, co moje, do ciebie
należy» (Łk 15, 31). Ich ojciec
odczuwa dumę z synów, choćby nie
dali mu do tego powodu. W słowach
każdego, kto przynosi nam
przypowieść, widzimy tylko to, co oni
robią, czują lub myślą. W słowach
ojca — przeciwnie — wyrażana jest
radość, że są blisko.

Święty Josemaría był bardzo
świadomy tego typu sytuacji, tak
powszechnych, ale niekiedy
ukrytych. Możemy gorąco pragnąć
oszołomienia młodszego brata albo
być trochę uśpieni jak starszy brat.
Niemniej jednak, założyciel Opus Dei



widział w tym codziennym
obcowaniu z ojcem najczulszą
miłość: «Czy plan życia to
monotonia? Czy pieszczoty matki są
monotonne? Czy ci, którzy się
kochają, nie mówią sobie zawsze
tego samego? — Ten, kto miłuje,
troszczy się o detale»[2]. Poprzez te
spotkania skupiamy się na radości
Boga, że jesteśmy blisko Niego.

Upragniony sojusz

«Nie chodzi o to, żeby odejść z domu
Ojca, dlatego że jesteśmy wolni, ale
aby umocnić się w naszej kondycji
dzieci»[3] a zatem również braci. Być
może młodszy brat wyjdzie na
poszukiwanie swojego brata. Być
może starszy brat ustąpił, wszedł do
domu i ostatecznie uściskał
młodszego brata, którego z
pewnością nie przestał kochać.
Szczęście nie byłoby kompletne,
gdyby pojednanie z ojcem nie
obejmowało również przebaczenia



za rzeczywiste lub wyimaginowane
zniewagi między braćmi. Papież
Franciszek powierzył nam jedno ze
swoich wielkich pragnień: «Ostatnio
noszę w sercu pewną myśl. Czuję, że
Pan chce, żebym powiedział właśnie
to: niech między młodymi a
starszymi zapanuje sojusz»[4].
Młodszy brat z trudem rozumiał
wartość wytrwałości swojego brata
przez wiele lat spełniającego swoje
obowiązki. Dla starszego
niezrozumiały był brak rozsądku
młodszego brata. Z synami działo się
coś dokładnie przeciwnego niż z ich
ojcem, który nie pojmował życia bez
swoich dzieci. Brakowało mu obu, ze
sposobem bycia i miłowania każdego
z nich.

Gdyby udało im się popatrzeć na
siebie nawzajem ojcowskimi oczami,
poczuliby odmienność tego
spojrzenia, dlatego że w tym
spojrzeniu nie mieści się osąd ani
wyrzuty. Być może z czasem strąki



dla świń stały się powodem
rodzinnych żartów. Być może ojciec
wkrótce potem zorganizował ucztę-
niespodziankę dla starszego brata i
jego przyjaciół tylko po to, żeby
okazać mu swoją miłość, a nawet
młodszy brat pomagałby w jej
przygotowaniu. Żaden z dwóch braci
nie zdoła być szczęśliwy, dopóki nie
spotka się ze swoim ojcem i nie
zrozumie swojego brata. Uczą się
pozwalać się kochać, miłując się
nawzajem takimi, jacy są.

Podczas gdy młodszy syn skupił się
na otrzymywaniu miłości, starszy
skoncentrował się na wykonywaniu
swojej części pracy. Żadna z tych
dwóch postaw nie jest sama w sobie
wartościowa. Spełnianie obowiązku
bez miłości męczy i wypala, aż w
końcu miara może się przebrać. Z
drugiej strony pragnienie, aby być
miłowanym bez wzajemności,
również jest niemożliwe do
zrealizowania, ponieważ wówczas



także może przebrać się miara.
Dlatego ojciec uczył obu synów żyć
razem i łączyć wierność i miłość.
Mogą się od siebie nawzajem tak
wiele nauczyć! Poprzez obcowanie z
ojcem czują, jak można robić coś z
miłości, dobrowolnie, dlatego że
mają taką ochotę. Nikt tak jak
Chrystus, prawdziwy starszy brat
wszystkich ludzi, nie zdołał połączyć
obu tych aspektów z tak wielką
wiernością i szczęściem. «W historii
ludzkości nie było aktu tak głęboko
wolnego jak oddanie Pana na
Krzyżu»[5].

Obaj bracia potrzebują siebie
nawzajem. Rozdzieleni pogrążają się
w goryczy, a ich ojciec cierpi. Razem
sprawiają, że ojciec jest bardzo
szczęśliwy. Młodszy z synów ma
wielką siłę i rozmach swoich
pragnień, aby otrzymywać miłość.
Daje początek miłości. «Pamiętam —
mówił Św. Josemaría — z jaką
radością dowiedziałem się, że



Portugalczycy nazywają młodzież os
novos, nowymi»[6]. Ze swej strony
starszy syn stoczył wiele bitew i
chociaż na początku nie cieszy się,
jego serce nie odrzuci prośby ojca.
Młodszy syn w głębi być może
dziękuje za to, że jego starszy brat
chronił go i nigdy nie porzucił domu.
Skupienie się na miłości to
rozwiązanie dla obu braci. Patrzeć
na ojca, otrzymywać Ducha i
miłować tego, kogo on miłuje, z taką
samą wolnością, dlatego że ma się na
to ochotę. «Miłość naszych braci i
sióstr daje nam pewność, której
potrzebujemy, aby wciąż „prowadzić
piękną wojnę miłości i pokoju»[7].

* * *

Siłę do pokonania ubóstwa naszego
serca, możemy osiągnąć dzięki
uczcie, na której nauczymy się
naprawdę być synami: «Być może,
zadawaliśmy sobie czasem pytanie,
jak możemy odpowiedzieć na tyle



Bożej miłości; być może, pragnęliśmy
poznać wyłożony jasno program
życia chrześcijańskiego. Rozwiązanie
jest proste i znajduje się w zasięgu
wszystkich wiernych: uczestniczyć z
miłością we Mszy świętej, nauczyć
się we Mszy świętej obcować z
Bogiem, ponieważ w tej Ofierze
zawiera się wszystko, czego Pan od
nas oczekuje»[8]. W Chrystusie,
Jednorodzonym Synu Ojca, obaj
mężczyźni są zdolni zachowywać się
jak synowie, a w związku z tym jak
bracia. Kiedy razem uczestniczą w
uczcie, na której podawane jest
utuczone cielę, zakładają nowe
sandały, żeby udać się na cały świat,
przyodziewają czystą szatę, która
pachnie domem i wkładają pierścień
wierności swojemu ojcu. Wówczas
rozpoczyna się uczta, na której już
nigdy nie przestaną śpiewać pochwał
na cześć ojca, który o nich dba i ich
rozumie.



Być może zwróciło kiedyś naszą
uwagę, że nie pojawia się matka tej
rodziny. Nie wiemy, z jakiego
powodu, ale być może możemy sobie
wyobrazić, że Maryja Dziewica,
Matka Boga i nasza Matka, zawsze
pomaga nam patrzeć na miłość Ojca.
Jeżeli ktoś pragnie powrócić do
domu, jeżeli pragnie skupić się na
tym, co istotne, nie ma nic lepszego
niż dać się zanieść na łono matki,
która szepcze nam do ucha: «Popatrz,
jak Bóg cię kocha».

Diego Zalbidea

Tłu. Bronisław Jakubowski

[1] Por. Św. Jan Paweł II, adhortacja
apostolska Reconciliatio et
Paenitentia, 5-6.

[2] Św. Josemaría, Konspekt
rozmowy, 22 sierpnia 1938 r.



Cytowane w: Camino. Edición crítico
histórica, Rialp, Madrid, 2004, str.
288.

[3] Mons. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 9 stycznia 2018 r., 4.

[4] Franciszek, prolog książki La
saggezza del tempo, Marsilio Editori,
Wenecja, 2018.

[5] Mons. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 9 stycznia 2018 r., 3.

[6] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
31.

[7] Mons. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 1 listopada 2019 r., 17.

[8] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 88.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/bracia-ktorzy-patrza-na-ojca/


pl/article/bracia-ktorzy-patrza-na-ojca/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bracia-ktorzy-patrza-na-ojca/

	Bracia, którzy patrzą na ojca

