opusdei.org

BozZe synostwo —
zrodlo zycia
duchowego

Przedstawiamy artykutl
,Swiadomo$¢ Bozego synostwa
zrodlem zycia duchowego”,
napisany przez profesora
teologii Javiera Sesé i
opublikowany w ,Scripta
Theologica” 31 (1999/2).

13-08-2023

1. Z perspektywy Swietych

»W tym wewnetrznym zjednoczeniu
udziela sie Bog duszy z miloscig tak



prawdziwa, zZe nie ma uczucia matki,
ktora z taka czuloscia piesci swe
dziecko (...). I tak tu jest zajety
dogadzaniem i pieszczeniem duszy,
jak matka troska o swoje dziecie,
ktore karmi swymi piersiami. Z tego
poznaje dusza prawde stow, ktore
mowi [zajasz: ‘Przy piersiach was
poniosy, a na kolanach beda piescic
sie z wami’ (66, 12)”[1]. Tyle mowi
Sw. Jan od Krzyza w swojej Piesni
duchowej.

,Po takich stowach trzeba zamilkngc¢
i plakac tylko z wdziecznosci i
milosci...”[2], dodaje Swieta Teresa
od Dzieciagtka Jezus, przypominajac
ten sam cytat z Izajasza, uzupeiniony,
posrod innych odniesien z Pisma
Swietego, nastepujgcym cytatem z
tego samego proroka: ,,Czyz moze
niewiasta zapomnie¢ o swym
niemowleciu, ta, ktéra kocha syna
swego lona? A nawet, gdyby ona
zapomniala, Ja nie zapomne o

tobie” (Iz 49, 15).



Dlatego Swieta Teresa od Jezusa
mowi o Bogu, ,,ktéry z natury swojej
musi by¢ lepszy od wszystkich ojcow
na Swiecie, bo wszystko, co w Nim
jest, musi by¢ najwyzszym i
doskonalym dobrem”[3]; natomiast
$w. Josemaria Escriva stwierdza
rownolegle, ze Bog jest Ojcem, ktory
nas kocha ,,mocniej, niz wszystkie
matki na swiecie zdolne sa kochac¢
swoje dzieci”[4]. I, poruszony, dodaje
w innej chwili: ,,Stowa nie moga
nadazyc za sercem, ktore wzrusza sie
dobrocig Boga. Mowi nam: ty$ moim
synem. Nie kim$ obcym, nie laskawie
traktowanym stuga ani przyjacielem,
co juz znaczyloby wiele. Synem!
Pozwala nam zwracac sie do siebie z
synowska miloscig, a nawet
dodatbym, ze z bezczelnoscia
dziecka, ktoremu Ojciec nie jest w
stanie niczego odmowic”[5].

Powyzsze teksty, cytowane jako
punkt wyjscia naszego rozwazania,
maja byc dla niego wzorcowe,



zarowno jesli chodzi o tres¢, jakio
metode. W istocie zamierzamy
przedstawic teologiczne rozwazanie
na temat Swiadomosci synostwa jako
zrodla zycia duchowego, w oparciu o
doswiadczenie i nauczanie Swietych.

Nie jest moim zamiarem analiza
konkretnych tekstow okreslonych
mistrzow duchowosci ani
przytlaczanie erudycja poprzez
liczne cytaty, chociaz owszem, bede
cytowal spora liczbe przykladow dla
poparcia moich rozwazan. Moim
zamiarem jest natomiast
przedstawienie tego, co lektura,
studium, a przede wszystkim
»,kontemplacja” teologiczna doktryny
i wewnetrznego doswiadczenia
roznych swietych dostarcza mi jako
konkluzji w postaci wspolnej dla nich
wszystkich syntezy.

W ten sposob pragne przedstawic
pewne idee, ktore z jednej strony
maja jak najbardziej powszechny



charakter i zastosowanie, a z drugiej
sg oparte na odmiennych
autorytetach teologicznych. Istotnie
synostwo Boze jako wspdlny i
podstawowy warunek bycia
chrzescijaninem moze i powinno
pomagac nam wszystkim na drodze
naszego zycia duchowego. Natomiast
doswiadczenie i nauczanie tych,
ktorzy pomyslnie pokonali te droge,
jest najlepsza gwarancja zaréwno
prawdziwosci, jak tez praktycznej
uzytecznos$ci naszych stwierdzen.

W moim rozumieniu jezeli cala
teologia powinna harmonijnie
prowadzi¢ do poznania prawdy
Bozej 1 umocnienia osobistej
Swietosci, dotyczy to w o wiele
wiekszym stopniu tej czesci teologii,
ktora wprost studiuje chrzescijanska
sSwietosc¢ i ktorg zwykle nazywamy
teologia duchowosci. O ile Swieci
dostarczajg decydujacych swiatet do
dobrej teologicznej refleksji w ogole,



to w teologii duchowosci staja sie
niezbedni.

Poza tym mysle, Zze w ten sposéb maj
wklad moze okazac si¢ prawdziwie
uzupelniajacy w stosunku do tego,
czego stuchaliSmy dotad na
sympozjum. Nie chodzi o to, ze bede
mowil rzeczy odmienne, poniewaz
nadal bedziemy kontemplowac
postac naszego Ojca Boga, ale przez
wzglad na oSwietlenie tych idei z
innej perspektywy. Oby ta
perspektywa byla zywa 1 ozywiajaca
dla wszystkich, jaka bez watpienia
byta dla osob, ktore staty sie
inspiracja dla ponizszych stronic.

Na zakonczenie tych wstepnych
rozwazan nie powinnismy
zapominad, ze stoimy przed
podstawowa tajemnicg naszej wiary
(samym Bogiem), postrzeganym z
perspektywy pewnych doswiadczen
duchowych, ktore z kolei skrywaja
inng tajemnice wiary: tajemnice



zycia Bozego we wnetrzu
chrzescijanskiej duszy. W zwigzku z
tym jest w tej rzeczywistosci o wiele
wiecej — nieskonczenie wiecej — niz
mozna by tutaj powiedzie¢iw
samym doswiadczeniu tych Swietych
jest o wiele wiecej bogactwa niz
teologia mogta dotad wydoby¢.
Dlatego kazde stwierdzenie, ktore
tutaj jest proponowane, otwiera
nowe i obszerne panoramy
rozwazan. Jednakze to jest wlasnie
jeden z wielkich urokéw nauk
teologicznych, a zwlaszcza teologii
duchowosci.

2. Ojcowska milosé¢ Boga a
trynitarna zazylos¢

Refleksyjna kontemplacja tekstow i
doswiadczen jak te cytowane na
poczatku doprowadzila mnie w
ostatnich miesigcach do pierwszego
przekonania, ktore uwazam za
fundamentalne i ktore stawiam jako
zasadniczg idee wszystkiego, co



nastapi: tym, co zmusza do reakcji
Swietych, jest nie tyle ich
Swiadomos¢ bycia dzieckiem Bozym,
co wciaz glebsze i zywsze
zrozumienie tego, co 0znaczaja
stowa: ,,Bog jest moim Ojcem”. To
znaczy, odkrycie nieskonczonej
mitosci Bozej zwrdconej na dang
osobe — zywe i praktyczne
stwierdzenie, ,jak bardzo kocha
mnie Bog”.

Swiety jest bez watpienia $wiadomy
tego, co powoduje Boza Milo$¢ w jego
wlasnej istocie i w jego wiasnym
zyciu i prawdziwie za to dziekuje.
Jednakze zamiast skupiac sie na
samym sobie bardziej skupia sie na
Bogu. Z podziwem kontempluje Jego
nieskonczong wielkosc i z
zaskoczeniem odkrywa, ze caly ten
blask nie jest statyczny i jakby obcy
W jego oczach, ale ze sklania sie ku
niemu, powierza mu sie, oddaje, bez
innej przyczyny niz hojnos¢ Bozej
Milosci.



Te uczucia sg obecne szczegoOlnie w
tekstach cytowanych na poczatku,
ale zacytujmy inne znaczace stowa,
w tym przypadku Swietej Teresy od
Jezusa z Los Andes, ktore pomoga
nam pojs¢ kilka krokow dalej: ,Nasz
Pan powiedzial mi, ze chce, zebym
zyta z Nim w pelnej komunii, dlatego
ze bardzo mnie mituje (...). Potem
powiedzial mi, zZe Trodjca
PrzenajsSwietsza jest w mojej duszy 1
zebym ja uwielbiala (...). Moja dusza
byla unicestwiona. Widziatam Jego
nieskonczona wielko$c¢ i jak znizal
sie, zeby zjednoczy¢ sie ze mna,
nedzna nicoscig. On —
Niezmierzono$¢ — z okruszyng;
Madros$¢ — z niewiedzg; Wiekuisty —
z ograniczonym stworzeniem; ale
przede wszystkim Piekno — z
brzydota; Swieto$¢ — z grzechem.
Woéwczas w najwiekszej glebi moje;j
duszy szybko sprawil, ze
zrozumialam mitos$¢, ktora
sprawiala, ze wychodzil poza samego
Siebie, zeby mnie szukac (...).



Widzialam, ze (...) chce sie polaczyc z
tak nedznym stworzeniem. Chce
utozsamic je ze swoja wlasng istota,
wydobywajac je z jego nedz, aby
ubostwic je tak, by posiadio Jego
nieskonczona doskonatos¢”[6].

Opierajac sie na tym, co wlasnie
przeczytaliSmy, podkreslmy dwie
inne zasadnicze idee, ktére uwazam
za nieodigczne od zapisanej juz
pierwszej idei: to Wszechmogacy,
Niezmierzony, Wieczny,
Nieskonczony, Niezmienny etc. Bog
jest naszym Ojcem i miluje nas w ten
sposob, z calg poruszajaca
macierzynska czuloscia, ktora
przypomnieliSmy na poczatku. I jest
to rownoczesnie Bog Trojjedyny,
ktory w ten sposob sie nam oddaje,
nie tylko dlatego, ze objawia nam
tajemnice swojej trynitarnej
zazylosci, ale dlatego zZe wprowadza
dusze w te sama zazylosc.



Nie mam tu na mysli wnioskowania,
zZe to, co zostato powiedziane,
powinno takie by¢, poniewaz taki jest
Bog, tylko fakt, ze zywa Swiadomosc
Swietych w odniesieniu do tej Bozej
ojcowskiej Milosci przelewajace;j sie
na dusze i poruszajacej ich az do
wnetrznosci, obejmuje nierozlgcznie
trzy aspekty, ktérych jednosc
wywoluje wlasnie intensywnosc i
glebie ich wewnetrznej reakcji.
Milos¢ Boga do mnie jest tak bliska i
zazyta jak milo$¢ miedzy matka i jej
nowo narodzonym dzieckiem
(pierwszy aspekt). Nie dlatego, ze
raczy dawac mi okruszyny swojej
nieskonczonej mitosci, tylko dlatego
ze On oddaje sie prawdziwie, taki
jaki jest, w swojej wielkoSci i
nieskonczonosci (drugi aspekt).
Natomiast niezbity dowod na to, ze
tak jest, stanowi fakt, ze Bog oddaje
mi sie tak, jak oddaje sie swojemu
Synowi (trzeci aspekt) — jest moim
Ojcem, tak jak jest Ojcem Jezusa.
Moje synostwo jest uczestnictwem w



samym Synostwie Jego Syna.
Natomiast Jego Mito$¢ do mnie jest
jak Mitos¢, ktéra Bog miltuje swojego
Syna — oddaje mi swoja Mitos¢
ojcowsko-synowska, ktora jest Duch
Swiety.

Inaczej mowiac: doswiadczenie i
nauczanie Swietych — echo tego, co
jest objawione w Pismie Swietym —
pokazuje nam z jednej strony, ze
tylko z tona Trojcy Przenajswietszej i
dlatego ze to Ona wykazuje
inicjatywe otwarcia sie i oddania,
moze zaistnie¢ prawdziwa bliskoSc¢ z
Bogiem, prawdziwa wymiana
mitosci, prawdziwe obcowanie
ojcowsko-synowskie. Z drugiej
strony, albo — lepiej méwigc — w
konsekwencji pierwszego
stwierdzenia — pokazuje, ze tylko w
ten sposéb Bog jest rzeczywiscie maj
1 wszystko to, co Jego, jest moje, przy
czym Bog nie przestaje by¢ Bogiem.



Swiety rozumie do glebi i naucza
poprzez ten pokaz cudownie
potaczonych zdziwienia i Smiatosci,
mitosci i pokory, zZe gdyby Bog
milowal mnie ,jakby spoza samego
Siebie”, to znaczy, nie na sposob
trynitarny, w rzeczywistosci nie
bylby Ojcem. Co najwyzej bylby tylko
ojcem per analogiam albo w sposob
ograniczony. Owszem, zdolnym do
przytloczenia nas nieskonczona
liczba podarkow i dowodow uczucia,
probujacym zdobyc nasze serce, ale
bez prawdziwego wkroczenia w to
serce, dlatego ze dusza wyczuwalaby
w glebi, ze chodzi o mitosc¢
posrednia, nawet interesowna, Ze nie
jest to prawdziwa mitos$¢ ojcowska.

Niemniej jednak, Wcielenie Jezusa
Chrystusa, Jego Smierc za nas, dar
Jego Ducha, zycie trynitarne w duszy,
mowig nam, ze Bog jest prawdziwym
Ojcem, ze On mituje moja osobe (troj-
osobowo, moglibySmy powiedziec).
Ponad konkretne dary i upominKki,



bez wzgledu na to, jak bylyby
cudowne... a przeciez takie sg!
Dusza, ktora rozumie i czuje to do
glebi, przekracza konkretne dary i
upominki, poniewaz przede
wszystkim wie, ze zawsze ma Boga,
ze wszystkimi skarbami Jego Bosko-
Trynitarnego zycia.

Podkre$lmy te istotna nauke,
przytaczajac trafna teologiczna
synteze piéra Sw. Edyty Stein:
,Dusza, w ktorej Bog mieszka przez
laske, nie jest tylko bezosobowa
areng zycia Bozego, lecz zostaje w to
zycie wlgczona. Zycie Boze jest
zyciem trzech Osob; jest to mitos¢
ciggle przeplywajaca, przez ktora
Ojciec rodzi Syna i oddaje Mu cala
Swoja istote, ktora to istote Syn
obejmuje i zwraca Ojcu; mitos$¢, w
ktorej Ojciec i Syn sa jednym, ktdra
jest Ich wspdlnym tchnieniem — jest
Ich Duchem. Ten Duch zostaje przez
laske wlany w ludzkie serca. Tak
wiec przez Ducha Swietego zyje



dusza swoim zyciem laski, w Nim
kocha Ojca miloscig Syna i Syna
mitosciag Ojca”[7].

3. Szczegolny charakter relacji
Ojciec-syn

Zbadajmy bardziej szczegolowo te
podstawowe idee. Swieta dusza jest
szczegolnie Swiadoma nie tylko, jak
bardzo miluje Bog, ale jest tez
Swiadoma szczegollnego charakteru
Jego Milosci: jak bardzo mnie mituje i
w jaki sposob mnie miluje; Ze nie
tylko jest Ojcem, ale ze jest moim
Ojcem, nie tylko jest Miloscig, ale jest
moja MiloScia.

Dlatego Swiety o$miela sie zwracac
do Boga tymi samymi stowami co
Jezus: ,M0j Ojcze”, ,,Abba”: Tatusiu!
Owszem, jest zupelnie Swiadomy, ze
moze to powiedzie¢ i mowi to
poruszany przez Ducha Ojca i Syna,
ktory zamieszkuje w jego duszy, jak
przypomina Sw. Pawel (por. Rz 8,
14-17 1 Ga 4, 4-7)... Jednak to mowi! I



»,0jcze nasz” osigga wowczas swoje
prawdziwe znaczenie: moj Ojciec,
twoj Ojciec i jego Ojciec..., Ojciec
wszystkich razem i1 kazdego z
osobna, w Jezusie Chrystusie.

To wlasnie proponuje Sw. Josemaria
Escriva: ,Powiemy Mu wiec wraz ze
sw. Pawlem: Abba, Pater! Ojcze, Ojcze
moj! Bo chociaz jest Stworzycielem
wszechswiata, nie przeszkadza Mu
to, ze nie uzywamy wobec Niego
gornolotnych zwrotow, nie teskni tez
za naleznym Mu wyznaniem Jego
godnosci. Chce, zebySmy nazywali Go
Ojcem, zebySmy zasmakowali w tym
stowie i zeby nasze dusze napelnily
sie rados$cig”[8].

Bog jest w ten sposob moim Ojcem
(niezwykle bliskim, pelnym
zazylosci)..., ale nie przestaje by¢
moim Bogiem. To za$§ ma wazne
konsekwencje: cala moc, chwala i
majestat, dobroc¢, prawda i piekno
Boga sg dla czlowieka... Konkretnie



dla mnie! Sg moje z mocy
synowskiego prawa. Oczywiscie, nie
zostaly zastuzone ani uzyskane czy
zdobyte. Jednak nie zostaly rowniez
po prostu laskawie dane przez
wszechmogacego Pana, ktory raczy
zblizy¢ sie ze swej majestatycznej
wysokosci, tylko otrzymane jako
nieodparty skutek tego, ze Bog
rzeczywiscie uczynil mnie swoim
synem, ze wszystkimi tego
konsekwencjami... To zas$, bez
watpienia, jest o wiele wieksze i
bardziej poruszajace, chocby
praktyczne skutki wydawaly sie te
same.

Mowie: ,wydawalyby sie”, poniewaz
istotnie skutki nie sg te same:
uwazam, ze wiele z rodzajow
$Smiatosci — na przyklad, apostolska
— ktore ogladamy w zyciu Swietych,
mozna wytlumaczyc tylko dlatego, ze
»,<UZywaja” mocy Bozej — na ile
mozna tak powiedzie¢ — jako
wlasnej mocy dziecka Bozego, czyli



pelnoprawnego dziedzica. Co wiecej,
jako mocy, ktoéra wyplywa z samego
Boga dzialajacego z najwiekszej glebi
ich wlasnej duszy; nie zas po prostu
jako daru otrzymanego z zewnatrz
do uzywania, bez wzgledu na to, jak
hojny byl podarunek i bez wzgledu
na to, jak wielka wolnosc
uzytkowania zostala przyznana
przez darczynce. Poza tym tylko z tej
perspektywy mozna zachowacd
rownowage — jak utrzymuja swieci
— miedzy Smialoscig a pokorg.

Precyzujac troche bardziej, mozemy
powiedzied, ze prawdziwa
Swiadomos¢ synostwa Bozego to
Swiadomos¢ nie tylko tego, ze Bog
jest moim Ojcem i moim Bogiem, ale
jest moim Bogiem-Ojcem, ktory
oddaje mnie jak wlasne dzieci
swojemu Synowi i razem z Nim
swojemu Duchowi. To znaczy,
istnieje bardzo glebokie postrzeganie
Jednosci w Trojcy i Tréjcy w Jednosci,
a w tych ramach réwnowagi miedzy



transcendencja i bliskoscia Boga,
miedzy Jego wielkoscia i Jego
zaskakujacym unicestwieniem zeby
stac sie Bogiem moim, Bogiem
naszym.

To wlasnie wyraza, posrod wielu
innych mozliwych swiadectw, jeden
z najbardziej znanych ustepow
Twierdzy wewnetrznej Sw. Teresy od
Jezusa: ,,[dusza, ktdra dotarta do
siodmego mieszkania] z
przewyzszajaca pewnoscia prawdy
poznaje, jako wszystkie te trzy Osoby
s3 jedna istnoscig, jedna
wszechmocnoscig i madroscia,
jednymze Bogiem (...). W takim
widzeniu trzy Osoby Boskie siebie
duszy udzielaja i mowia do niej, i
daja jej zrozumienie tego, co Pan
mowi w Ewangelii, ze jezeli Go kto
miluje, bedzie zachowywal Jego
nauke, a Ojciec Jego umituje go i
przyjda do niego, i beda u niego
przebywac (por. J 14, 23). O Boze
wielki! Jakaz to roznica styszec te



stowa i z wiara je przyjmowac, a czuc
irozumie¢ w taki sposob cala ich
prawde! Dusza, o ktorej mowie, w
ciggltym zyje zdumieniu, rosngcym z
dniem kazdym”[9].

I to samo wyjasnia réowniez Sw. Jan
od Krzyza w Zywym plomieniu
mitosci, poczynajac od samego
prologu: ,Nie nalezy sie dziwic, ze
Bdg udziela duszom wybranym tak
nadzwyczajnych i wzniostych lask.
Pojmiemy to, gdy rozwazymy, ze On
jest Bogiem i rozdaje dary godne
Boga, i daje je z nieskonczong
mitoscia i dobrocig; powiedziat
bowiem, ze ‘do tego, kto Go miluje,
przyjdzie Ojciec, Syn i Duch Swiety i
beda w nim przebywac’ (J 14, 23).
Sprawia przez to, ze i kochajacy zyje
w Ojcu, Synu i Duchu Swietym, czyli
ma udziat w zyciu Boga”[10].

Zaraz powrocimy do trynitarnych
aspektow tej rzeczywistosci. Teraz
nadal zglebiajmy cechy ojcowsko-



synowskiej bliskosci, ktorg swieci
odkrywaja za ta Boza Miloscig.

Ufnosc 1 oddanie, wyplywajace z
rzeczywistosci synostwa Bozego, sa
zazwyczaj bardzo podkreslane, ale,
idac za tropem wytyczonym na
poczatku naszych rozwazan, chce
podkresli¢, ze Swiety skupia sie
przede wszystkim na tym, w jaki
sposob Bog go miluje i traktuje, do
tego stopnia, ze — zeby tak
powiedzie¢ — nie ma innego sposobu
niz zaufac i oddac sie Bogu. To
znaczy, ta postawa nie jest tyle
owocem jakiego$ osobistego
ascetycznego wysitku — chociaz ten
wysitek rowniez istnieje — co przede
wszystkim oddania sie Bogu. Z
jakiego$ powodu mowi sie wlasnie o
oddaniu! Chociaz zawsze chodzi o
oddanie czynne, dobrowolne i
Swiadome ze strony syna Bozego.

Tak wyraza to, na przyklad, Sw.
Franciszek Salezy: ,,‘Jesli sie nie



odmienicie i nie staniecie jak dzieci,
nie wejdziecie do krdlestwa
niebieskiego’ (Mt 18, 3). Dopoki
dziecko jest malenkie, zachowywane
jest w wielkiej prostocie. Zna tylko
swoja matke, ma tylko jedna mitosc¢
— matke, jedyne dazenie — lono
matki. Pragnie jedynie polozy¢ sie na
tak mitym miejscu spoczynku. Dusza
zupeinie prosta ma tylko jednag
mito$¢ — Boga — 1 w tej jedynej
mitosci jedno pragnienie — spoczac
na piersi Ojca niebieskiego i tutaj
ustanowic swoj odpoczynek jak
rozmitlowane dziecko, zdajac calg
opieke na Niego i patrzac jedynie na
to, zeby pozostawac w tej Swietej
ufnosci”[11].

Z drugiej strony to wlasnie
»polaczenie” Bostwo-ojcostwo-
mitos¢, obecne w trynitarnym darze
dla duszy, ktore niesie ze sobg
rzeczywisto$¢ Bozego synostwa,
rzeczywiscie wzbudza w Swietych
gleboka odpowiedz synowskiej



mitosci, entuzjazm, autentyczne
»Szalenstwo” mitosci. Tak wyrazali
sie w swojej modlitwie, na przyklad,
Swieta Teresa od Dziecigtka Jezus i
Sw. Josemaria Escrivé: ,,Pozwo6l mi
powiedziec Ci, w nadmiarze
wdziecznosci, ze$ nas umitlowatl do
szalenstwa... Jakze wobec tego
Szalenstwa moje serce nie mialoby
sie wyrywac ku Tobie? Jakze ufnos¢
moja moze miec granice?...”[12].
»Wiedzac, ze tak bardzo mnie
kochasz, Boze mdj... jakze moglem
jeszcze nie oszale¢?”[13].

4. Ojcowska Milos¢ Boga objawiona
w Jezusie Chrystusie i w Duchu
Swietym

Poszukajmy ponownie wskazanej juz
perspektywy trynitarnej. Istotnie nie
mozemy zapomina¢ o dwoch
teologicznych rzeczywistosciach,
ktore stajg sie rowniez szczegolnie
zywe w duszach posiadajacych
glebokie zycie wewnetrzne i ktore



poruszaja je rowniez jeszcze bardziej
do odpowiedzi.

Po pierwsze, Syn jest Obrazem Ojca i
poprzez Wcielenie przybliza ten
obraz nam, rowniez w tym
znaczeniu, ze mozemy ogladac
,swcielong” Milos¢ Boga Ojca: w
Jezusie widzimy i odczuwamy te
»uczlowieczong” Boza Milosc, a takze
Jej doswiadczamy. To jest decydujace
zarOwno po to, zeby zblizy¢ sie
rozumowo do tej rzeczywistosci, jak
rowniez po to, zeby istniala z naszej
strony prawdziwa synowska
odpowiedz, ktora musi by¢
prawdziwie ludzka. To znaczy, w
Sercu Jezusa, w Jego Bosko-ludzkich
dziataniach, w Jego przejawach
mitosci dusza chrzes$cijanska staje sie
bardziej Swiadoma i odczuwa zywiej,
co oznacza ojcowsko-macierzynska
Milo$¢ Boga: w jaki sposob mituje
mnie Badg, jak po ludzku ,przeklada
sie” (cielesnie i duchowo) ta Milos¢;
poza odkrywaniem drog prawdziwej



synowskiej mitosci, nauczonych od
Tego, kto jest Synem zrodzonym.

Z drugiej strony nie tylko zostaliSmy
uczynieni synami w Synu, ale
Wecielenie Jezusa Chrystusa jawi sie
jako gwarancja prawdziwosci
naszego wlasnego synostwa Bozego,
jak celnie thumaczy Sw. Jan z Avili:
»~Niewymowng taske przyjmuje Bog
w stosunku do synow ludzkich,
ziemskich robaczkow. Jednakze,
abysSmy nie watpili w te laske, daje
Sw. Jan inng wiekszg, méwigc: ‘A
Stowo stalo sie cialem’ (J 1, 14). Tak,
jakby kto$ powiedzial: Nie
przestawajcie wierzyc, ze ludzie
rodza sie z Boga przez duchowe
przybranie, ale przyjmijcie, w
oparciu o ten cud, inny wiekszy, ze to
Syn Bozy stal sie czlowiekiem i
synem niewiasty”[14].

Patrzac z innej perspektywy, bliskos¢
z Jezusem nie tylko jest bliskos$cig z
wecielonym Slowem, ale koniecznie



rowniez z Ojcem, od ktérego
pochodzi i ktéry postal Je nam (mnie
— jak odkrywa kazdy w glebokiej i
szczegolnej perspektywie, ktora
podkreslamy). W ten sposob
wzrastajg bliskos¢ z Ojcem i bliskos¢
z Synem; i rownoczesnie wzrasta
,rozroznienie” w obcowaniu z Nimi,
szczegollnie w miare, jak wzrasta
zywa $wiadomos¢, ze jestem
dzieckiem Ojca w Synu, ze jestem
bardziej Chrystusem...

W ten sposob streszcza to znany tekst
Sw. Josemarii Escrivy, ktory
zachowuje poza tym wielki
paralelizm z cytowanym powyzej
tekstem Sw. Teresy od Jezusa, i
prowadzi nas rowniez do drugiej
obiecanej idei: ,Jezeli tak kochamy
Chrystusa, jezeli ze Swietg odwaga
chronimy sie w otwartej widcznig
ranie Jego Boku, spelni sie obietnica
Nauczyciela: Jesli Mnie kto mituje,
bedzie zachowywat mojq nauke, a
Ojciec moj umituje go, i przyjdziemy



do niego, i bedziemy u niego
przebywac (] 14, 23). Serce wymaga
wtedy, by poznawac i uwielbiac
kazda z trzech Osob Boskich. Jest to
w jakis sposob odkrycie, ktorego
dokonuje dusza w zyciu
nadprzyrodzonym, na podobienstwo
matego dziecka otwierajacego
stopniowo oczy na otaczajacy je
Swiat. Dusza prowadzi serdeczny
dialog z Ojcem i Synem i Duchem
Swietym, poddaje sie chetnie
dzialaniu Pocieszyciela i
Ozywiciela”[15].

Istotnie, ze swej strony — to jest
druga idea, nieodlgczna od
poprzedniej, jak niepodzielna jest
tajemnica trynitarna — Duch Swiety
to ojcowsko-synowska Milos¢ Ojca i
Syna, przez ktora zostalem
uczyniony synem Boga w Jezusie
Chrystusie. Paraklet nie tylko czyni
mnie synem, naucza mnie by¢ synem
1 porusza mnie do bycia jak syn, ale
przede wszystkim i jako przyczyna



tego, sprawia, Ze uczestnicze w tej
samej ojcowsko-synowskiej Bozej
Milosci w Chrystusie. I w tym
uczestnictwie pokazuje mi w zywy i
doswiadczalny sposdb, jaka jest
ojcowska Milo$¢ Boga w Jezusie,
poniewaz On sam — Duch Ojca i
Syna — jest ta MiloScia.

Dlatego rowniez zazylos¢, ktorej
poszukuje i ktéra otrzymuje dusza
wraz z Duchem Swietym, jest
koniecznie zazyltoscig z Ojcem i
Synem, w takim stopniu, w jakim
milujg sie jako Ojciec i Syn, 1 w jakim
Trzej sa Bogiem. Wzrasta bliskos¢
chrzescijanina z Duchem Swietym
jako odmienng Osobg Boska, w
miare, jak jest bardziej Swiadomy
tego, co oznacza bycie synem Ojca w
Synu przez Ducha Swietego.

Posluchajmy w tym momencie Sw.
Katarzyny ze Sieny w jej modlitwie:
,0 Tréjco Swieta! O Béstwo! O
Naturo Boska, ktora nadalas taka



cene krwi Syna Twojego. Ty, Trojco
wieczna, jeste$ morzem glebokim, w
ktore im bardziej sie zanurzam, tym
wiecej znajduje Ciebie, i im wiecej
znajduje Ciebie, tym wiecej Cie
szukam. O Tobie nigdy nie mozna
rzec: dos¢! Dusza, ktéra nasyca sie w
Twych glebokosciach, pragnie Ciebie
bez przerwy, bo jest zawsze
ztakniona Ciebie, Trojco wieczna;
zawsze pragnie widzie¢ Twe Swiatto
w Twym Swietle (...). O Trdjco
wieczna, ogniu i przepasci mitosci
(...). Albowiem poznatam i
widzialam, Swiatlem mojego umystu
w Swietle Twoim, przepasc¢ Twoja,
Trojco wieczna, i pieknos¢
stworzenia Twego. Ogladajac siebie
w Tobie, ujrzatam, ze jestem
obrazem Twoim i zZe ze swej mocy,
Ojcze wieczny, 1 madrosci, ktorg jest
Syn Twdj Jednorodzony, dates mi
zdolno$¢ rozumienia, a jednoczesnie
tez Duch Swiety, ktéry pochodzi od
Ciebie i Syna Twego, dal woli mej
zdolnos¢ kochania Ciebie. Ty, Trojco



Swieta, jeste$ Stworcg, a ja Twoim
stworzeniem. Widziatam w
odrodzeniu, ktorego dokonatas we
mnie przez krew Syna Twojego, ze
rozmitowatle$ sie w pieknosci
swojego tworu. O przepasci, o
Bostwo wieczne, o morze glebokie!
C6z mogles mi da¢ wiecej nad siebie
samego?”[16].

5. Dobroc¢ naszego Ojca Boga

We wszystkich rzeczach
powiedzianych do tej pory mogliSmy
potwierdzic, jak Swiadomos¢ Bozego
synostwa nie tylko prowadzi do
hojnej odpowiedzi polegajacej na
mitosci do Boga, ale daje rowniez
duszy niezwyKkle istotne Swiatla na
temat samego Boga; Swiatla, ktore
wywoltuja oczywiscie wiekszy
wewnetrzny wzrost, ale ktore
rowniez pomagaja teologowi w jego
studiach naukowych na temat
Bozych tajemnic. Ta droga pragne
poprowadzi¢ dalej moje rozwazanie,



zaglebiajac sie w te zaleznos¢
bliskos$¢-wielko$¢, z jaka jawi sie
naszym oczom Boze ojcostwo.

Swiadomos$¢ Bozego ojcostwa
oznacza, co juz podkresliliSmy,
Swiadomos¢ osobistej mitosci Ojca w
Chrystusie i przez Ducha Swietego ku
kazdemu z Jego synow i corek z
osobna. Oznacza to miedzy innymi i
tak odczuwajg to i wyrazaja ze
szczegolng zywoscia Swieci, zywa
Boza milo$¢, obecna i dzialajaca,
ciggla i intensywng, a zarazem
konkretng, pelng bardzo osobistych
szczegolow mitosci Boga w
odniesieniu do kazdego dziecka jako
takiego, w ktorych to szczegoétach
nieskonczona Boza zdolnos$¢ do
milowania przystosowuje sie do
kondycji i potrzeb kazdego
czlowieka. Na ile za$ wieksze jest
odwzajemnienie ze strony Swietej
duszy tej mitosci, tym bardziej Bog
stara sie, zeby tak to nazwac,
zaskoczyC dusze finezjg i



delikatnoscig mitosci jako najlepszy z
0jcow 1 najlepsza z matek.

To wszystko daje Swietemu
szczegolne zrozumienie Dobroci
Boga, ktdry, daleko od zwyklego
teoretycznego stwierdzenia, widzi ja
objawiajaca sie dzien po dniu w jego
wlasnym zyciu i gleboko go ona
porusza. W ten sposéb nawigzujemy
do jednej z najdelikatniejszych
kwestii, jakie stawia przed soba
sumienie czlowieka, kiedy objawia
mu sie ojcowska postac Boga:
nawigzujemy do problemu zla. Nie
jest to chwila, zeby wchodzi¢ w
kwestie tak zlozong i czesto
wprawiajgca w zmieszanie, a nawet
traumatyczng dla istoty ludzkiej, ale
owszem, nalezy przynajmniej
wskazac perspektywe, jaka otwiera
doswiadczenie Swietych, zeby
oSwieci¢ rozwazanie nad ztem.

MoglibySmy powiedzie¢, ze Swieci
stawiajg te kwestie z perspektywy



wnetrza samego Boga. To znaczy, nie
probuja godzi¢ doswiadczenia zta w
Swiecie z pewnoscia wiary w
nieskonczona dobro¢ Bozg, szukajac
tej ztozonej rownowagi, w ktorej
tylekroc filozoficzno-teologiczna
refleksja zanurza sie, nie docierajac
do portu przeznaczenia. Ale raczej
widzg wszystko z perspektywy tej
bliskosci osiagnietej z Trojca, w
ktorej dobroc¢ Boza jest przede
wszystkim tg sama ojcowsko-
synowska mitoscig, do uczestnictwie
w ktdrej zostali powolani. Natomiast
Swiat i czlowiek sg postrzegani w ten
Sposob z perspektywy optyki Boga
Stworcy i Odkupiciela. Do tego
stopnia, ze mozna odnie$¢ wrazenie,
iz nie jest to proba wyjasnienia zia,
tylko ze dla nich ten problem nie
istnieje, poniewaz w samym Bogu
rzeczywiscie nie istnieje.

To wyrazajg, na przyklad,
nastepujace stowa Sw. Tomasza
Morusa do jego najstarszej corki w



wiezieniu Tower w Londynie: ,Moja
dobra corko, nigdy nie martw sie o
nic, co kiedykolwiek spotka mnie na
tym Swiecie. Nic nie moze przyjsc¢
oprocz tego, czego chce Bog. I jestem
catkiem pewien, ze cokolwiek moze
to by¢, jakkolwiek zle moze sie
wydawac, rzeczywiscie bedzie to
najlepsze”[17].

W ten sposob stosuje to réwniez Sw.
Josemaria Escriva do bardziej
codziennych sytuacji, obiektywnie
mniej dramatycznych, w ktorych
jednak dusza chrzescijanska moze
czuc sie zle i by¢ zbita z tropu:
»IT0sKi...? Przeciwnosci z tego czy
innego powodu...? Czy nie widzisz, ze
tego chce twoj Ojciec — Bog... a On
jest dobry... i kocha cie — ciebie
osobiscie! — bardziej niz wszystkie
matki Swiata razem wziete moga
kochac swoje dzieci?”[18].

Istotnie z tego doswiadczenia
bliskos$ci z Bogiem wynika w



niekwestionowany sposob, ze to, co
zwykle nazywamy ztem fizycznym,
nigdy nie jest prawdziwym zlem.
Natomiast jesli chodzi o jedyne
prawdziwe zlo — grzech — zawsze
jest ono ukazywane w Swietle Bozego
Milosierdzia i dobra, jakie sam Bog
nieustannie z niego wydobywa.

6. Bog Ojciec Milosierny

Ojcowskie Milosierdzie Boga,
postrzegane z samego wnetrza Jego
Milosci i Dobroci, ma istotnie
szczegolng site w Swiadomosci
Bozego synostwa. Nie moge teraz
zatrzymywac sie na wszystkich jego
konsekwencjach, ale owszem, chce
podkresli¢ na tej samej zasadzie,
ktora wyznacza nasze rozwazanie,
to, co wydaje mi sie najbardziej
decydujace w doswiadczeniu
Swietych: jesli chodzi o przebaczenie,
kontempluja oni nie tyle
Milosierdzie, co Milos¢, ktora nie
moze nie obejmowac przebaczenia.



Nie chodzi tak bardzo o to, ze mdgj
Ojciec mi przebacza, tylko o to, ze
moj Ojciec mnie mituje i dlatego mi
przebacza: ze rzeczywiscie Jego
Serce zwraca sie na mnie jako na
Jego syna, poza konkretna
rzeczywistos$cig moich dobrych lub
ztych uczynkow.

Odwazylbym sie powiedziec, ze
Swiety ledwie zwraca uwage na
grzech jako taki, jedynie jako na
kontrast, ktory pomaga mu
stwierdzic, do jakiego stopnia Bog
mituje go osobiscie, bez
warunkowania swojej mitosci
wierng lub niewierna odpowiedzia
Jego syna. Przypowie$c o synu
marnotrawnym, o ktdrej zupelinie
stusznie tak wiele sie ostatnio mowi i
pisze, okazuje sie niewatpliwie
symptomatyczna w tej kwestii.
Mlodszy syn z przypowiesci
poszukuje co najwyzej przebaczenia,
ale otrzymuje o wiele wiecej. Syn nie
odzyskuje swojego Ojca, tylko zdaje



sobie sprawe, ze nigdy Go nie utracik;
ze on moze byc zlym synem, ale ze
Ojciec nigdy nie moze przestac byc¢
dobrym Ojcem, poniewaz naprawde
go miluje, dlatego ze jest tym, kim
jest, w najwiekszej glebiiz
najglebszej perspektywy.

W ten sposob jest zrozumiale, ze
Swieci wzruszaja sie ogromnie, co
odzwierciedlajg, na przyklad,
nastepujgce stowa Sw. Teresy od
Jezusa: ,,I ktoz by sig, Panie duszy
mojej, nie zdumial nad takim
wielkim mitosierdziem, nad takim
nadmiarem laski, za takie
niewdzieczne przeniewierstwo? Nie
wiem, jak mi sie serce nie kraje, gdy
to pisze po tylu
niewiernos$ciach!”[19] albo
nastepujace stowa Sw. Josemaria
Escrivy, odnoszace sie wiasnie do
reakcji ojca ze wspomnianej
przypowiesci: ,, To sa stowa Swietej
ksiegi: ucatowat go, obsypat go
pocatunkami. Czyz mozna moéwi¢ w



sposob bardziej ludzki? Czyz mozna
bardziej obrazowo opisac ojcowska
mitos¢ Boga do ludzi?”[20].

Istotnie Milosierdzie zwyklo sie
objawia¢ w doswiadczeniu i
nauczaniu Swietych jako wielka
proba Boskiej ojcowskiej mitosci, a
takze Serca Jego wcielonego Syna,
ktory jest Jego wiernym Obrazem —
najbardziej poruszajacym,
najbardziej pocieszajacym,
najczulszym przejawem... Dlatego
jest to kluczowy aspekt do lepszego
zrozumienia wszystkiego, co zostalo
powiedziane do tej pory, i tego, co
nastgpi. Natomiast w szczegolnym
przypadku Swietych duza cze$é ich
zrozumienia Bozej mitosci i Jej hojnej
odpowiedzi na taske wyplywa
wlasnie z ich osobistych
doswiadczen w sprawie zywego i
dzialajacego Milosierdzia Bozego.

Pojdzmy krok dalej. Jak wiasnie
stwierdziliSmy w odniesieniu do



przypowiesci o synu marnotrawnym,
Boze Milosierdzie wzmacnia
przekonanie, ze w ojcowskiej Milosci
Boga miescimy sie wszyscy: nikt nie
traci ojcowskiej mitosci bez wzgledu
na to, jak wielkim jest grzesznikiem.
Raczej przeciwnie: wszystko zacheca
do myslenia o Bozym ,,umilowaniu”
grzesznika. Do tego stopnia, ze Swieci
jak sw. Augustyn albo Sw. Teresa od
Dziecigtka Jezus mowig o istnieniu
Luprzedzajacego” Milosierdzia Boga,
poniewaz przeczuwaja, ze nawet dla
chrzescijanina, ktory w okreslonym
momencie szczerze nie ma
Swiadomosci ciezkich grzechow, nie
moze przestac by¢ prawdg, ze Bog
bardzo go miluje, dlatego ze wiele
mu przebacza (por. Lk 7, 40-47).

Zacytujmy refleksje Swietej z Lisieux:
»Wiem i to, ze Jezus odpuscit mi
wiecej niz $w. Magdalenie, poniewaz
odpuscit mi z gory, powstrzymujac
mnie od upadku. Ach! jakze
pragnelabym moc wypowiedziec to,



co czujel... Oto przykiad, ktory choc
troche mys$l moja wytlumaczy. —
Przypuscmy, ze syn bieglego lekarza
napotykajac na swej drodze kamien,
wywraca sie na nim i upadajac,
tamie sobie ktorys z czlonkow;
przybyly natychmiast ojciec podnosi
g0 z miloscig, opatruje jego rany
wszystkimi znanymi sobie
sposobami; wkrotce syn catkowicie
wyleczony okazuje mu swa
wdziecznos$¢. Dziecko to
niewatpliwie mialo powody, by
kochac swego ojca.

Ale przypuscmy jeszcze inng
ewentualnosc¢. — Ojciec wiedzac, ze
na drodze jego syna znajduje sie
kamien, wyprzedza go spiesznie i
niespostrzezenie ten kamien usuwa.
Syn 6w, otoczony tak przewidujaca
milo$cig, nie WIEDZAC o
nieszczesciu, z ktorego go ojciec
wybawil, nie okaze mu swej
wdziecznosci i bedzie go mnie]
kochal, niz gdyby zostal przez niego



uleczony... jesli sie jednak dowie,
jakiego niebezpieczenstwa uniknat,
czyz nie bedzie go kochatl tym
wiecej?

Otoz ja jestem owym dzieckiem,
przedmiotem uprzedzajgcej mitosci
Ojca, ktory zestal swoje Stowo nie po
to, by odkupil sprawiedliwych, ale
grzesznikow. On chce, abym Go
kochata za to, ze odpuscit mi nie
tylko wiele, ale WSZYSTKO. Nie
czekal, az Go ukocham bardziej niz
Sw. Magdalena, lecz chcial, bym
ZROZUMIALA, ze ukochal mnie
miloScig przedziwnie uprzedzajaca, i
w zamian kochata Go teraz do
szalenstwal...”[21].

7. Milosierdzie Ojca i Syna

Z drugiej strony zrozumienie, jak
wielka jest milosierna Milo$¢ Boga
Ojca do kazdego z Jego dzieci zwykle
osigga swaj zenit przy kontemplacji
tajemnicy Krzyza, postrzeganej nie
tylko z perspektywy wzruszajacego



oddania Jezusa za moje grzechy, ale z
perspektywy hojnosci Ojca, ktory
poswieca swojego Syna i ktory
przyjmuje Jego oddanie.

W ten sposob wyraza to, na przykiad,
Sw. Augustyn, parafrazujac sw. Pawla
i $w. Jana: ,,0 jakze nas umilowales,
dobry Ojcze, ‘ktory nie oszczedzites$
Syna swego Jedynego, ale za nas
bezboznych wydates Go’! (Rz 8, 32)
Jakze umilowales$ nas, skoro On,
ktory mial poczucie, ze Jego rownosc
wobec Ciebie nie jest bezprawnym
przywlaszczeniem (por. Flp 2, 6),
»stal sie ulegly az do Smierci
krzyzowej” (por. Flp 2, 8). On jeden
wolny posrdd Smiertelnych (por. Ps
87, 6) mial ,,moc oddac¢ dusze” swoja i
mial moc ,wzigc¢ ja z powrotem?” (J
10, 18). W Twoim imieniu a w naszej
obronie odnidst zwyciestwo ginac
jako krwawa ofiara, i dlatego jest
zwyciezcy, ze przelal krew. Za nas
jako kaplan sklada Ci ofiare i sam
jest zarazem ofiarg; a dlatego jest



kaplanem, ze jest ofiarg. Czyni nas z
niewolnikow Twoimi stugami przez
to, ze sam bedac Synem Twoim, stal
sie wobec Ciebie stuga”[22].

Cale to bogactwo dowodow Mitosci i
Milosierdzia Bozego dostarcza
nowych impulséw do przejawow
synowskiego obcowania, odwaznego
i Smiatego, duszy, ktdra daje sie
porwac i poruszyc¢ Bogu.
Postuchajmy ponownie sw.
Katarzyny ze Sieny w jej modlitwie
do Boga Ojca:

,O Milosierdzie, ktore wyplywa z
Boskosci Twojej, Ojcze wieczny, ktore
rzadzi przez mocg Twa calym
Swietem. Przez miltosierdzie Twoje
zostaliSmy stworzeni i przez
mitosierdzie Twoje zostaliSmy na
nowo stworzeni w krwi Syna
Twojego. Milosierdzie Twoje
zachowuje nas. Milosierdzie kazalo
Synowi Twemu rozstrzygnac boj na
drzewie krzyza, w tej walce Smierci z



zyciem, a zycia ze Smiercig (...). O
Milosierdzie! Serce sie spala na mysl
o Tobie, bo gdziekolwiek zwroce
ducha, nie znajduje nic procz
Milosierdzia. O Ojcze wieczny,
przebacz ciemnocie mojej, ze
osSmielitam sie mowi¢ w obliczu
Twoim, lecz mito$¢é miltosierdzia
Twojego wybaczy mi w obliczu
dobroci Twojej”[23].

Istotnie, wzglednie czesto, w
modlitwie Swietych, rozwazanie
Milosierdzia Ojca i Jezusa Chrystusa
przeplata sie do tego stopnia, ze
wydaje sie mieszac i jest to jedna z
okazji, przy ktorych zwyktlo sie
traktowac réwniez Jezusa jak Ojca.
Tak dzieje sie, na przyklad, w
nastepujacej modlitwie Sw. Alfonsa
Liguori: ,, Ty sam, moj Jezu, ktory
jestes przeze mnie obrazany, stajesz
sie moim rzecznikiem: ‘On bowiem
jest ofiara przeblagalng za nasze
grzechy’ (1] 2, 2). Nie chce zatem
wyrzadzac Ci nowej zniewagi



polegajacej na braku ufnosci w
Twoje Milosierdzie. Zaluje z calej
duszy, ze Tobga wzgardzilem, o
najwyzsze Dobro! Racz przyja¢ mnie
do Twojej laski przez te krew dla
mnie przelang. Ojcze... juz nie jestem
godzien nazywac sie twoim synem
(Ek 15, 21). Nie, mdj Odkupicielu i
Ojcze, nie jestem godzien by¢ Twoim
synem, dlatego ze tak wiele razy
odrzucalem Twoja mitosc. Ty
jednakoz czynisz mnie godnym przy
pomocy Twoich zastug. Dziekuje, moj
Ojcze, dziekuje, mituje Cie”[24].

W ten sposob napotykamy ponownie
z nowej perspektywy Scisla relacje
miedzy ojcowska Miloscig Boga i
odkupienczym oddaniem Jego Syna,
bedgacym odzwierciedleniem tego, co
Syn otrzymuje od Ojca w tonie Trojcy
PrzenajsSwietszej: calej Jego Boskiej
rzeczywistosci, a w zwigzku z tym
calej Jego nieskonczonej Milosci, tej
samej, jaka Ojciec, Syn i Duch Swiety
miluja nas i nam przebaczaj3.



8. Bliskos¢ Boga

Na kontemplacyjno-refleksyjnej
drodze, podobnej do tej, jaka wlasnie
pokonalisSmy, mdéwiac o Dobrociio
Milosierdziu, bliskos¢ Boga
wyplywajaca z Bozego synostwa,
przezywanego do ostatnich granic,
daje nam rowniez Swiatlo na temat
innych Boskich atrybutéw. Kiedy za$
sie w nie zaglebiamy, ponownie
wzrasta zycie duchowe, pragnac
odpowiedzie¢ w wiekszym stopniu
na te niewyczerpang Bozga Milos¢.

Na przyklad, niezmiernos$c¢ Boga i
Jego wszechobecnos¢ jawia sie w ten
sposob jako czynna, zywa i skuteczna
obecnos$¢ Boga w kazdym Jego
dziecku; jako konkretna, pelna
mitosci i bliska rzeczywistos¢ dla
duszy; obecnosc Ojca
»Zainteresowanego i zajetego”
sprawami swojego dziecka, matymii
wielkimi, waznymi i btahymi. Dusza
czuje naprawde, zZe Jej Bog Ojciec ma



oczy tylko dla niej. Natomiast jej
zycie w Chrystusie i czynna obecnos¢
Ducha nie przestaja przypominac jej
tego i konsekwentnie pobudzac ja do
dzialania.

W analogiczny sposob Boska
Wiekuistosc jest doswiadczana jako
pelnia tej obecnosci i pelnego mitosci
oddania Boga kazdemu w kazdej
chwili, co wigze sie z
przekazywaniem do wnetrza duszy
catego bogactwa Bozej istoty: z
uczestnictwem w wiecznym
oddawaniu sie Ojca Synowi i
Duchowi Swietemu. Nie jest to
wiekuisto$¢ na marginesie mojego
czasu, tylko wiekuistos¢
przeksztalcona w moj czas, ktoremu
nadaje wartoS$¢ wiecznosci. W tym
wszystkim zas Wcielenie Stowa
odgrywa ponownie decydujaca role,
poniewaz dusza odkrywa, do jakiego
stopnia Boga naprawde interesuje
wszystko, co ludzkie i doczesne.



Na przyklad, cala ta rzeczywisto$c
kryje sie za tym, co zostalo wyrazone
w tym punkcie Drogi, z ktorego
odtworzyliSmy juz niektore stowa na
poczatku: ,Musimy utwierdzac sie w
przekonaniu, Ze Bog jest przy nas
zawsze. — Zyjemy tak, jak gdyby Pan
przebywat gdzie$ daleko, wsrod
blasku gwiazd, a nie myS$limy o tym,
ze On jest rowniez stale u naszego
boku. A jest obecny jako milujacy
Ojciec — kazdego z nas kocha
mocniej, niz wszystkie matki na
Swiecie zdolne sa kocha¢ swoje dzieci
— wspierajac nas, dajac nam
natchnienie, blogostawigc... 1
przebaczajac (...). Trzeba, bySmy sie
nasycili, bySmy przesigkli
Swiadomoscia, iz Pan, ktory jest obok
nasiw niebie, jest Ojcem —
prawdziwie naszym Ojcem”[25].

Lub tez za kolejnymi rozwazaniami i
zaleceniami $w. Teresy od Jezusa:
»Mozecie zatem bez zadnej
watpliwosci wierzy¢, ze gdziekolwiek



jest Boski Majestat Jego, tam jest i
wszystka chwala Jego. Swiety
Augustyn powiada, ze szukal Boga
wszedy wkolo siebie, az wreszcie
znalazt Go w samym sobie[26]. Czy
matly to bedzie, sadzicie, dla duszy
roztargnionej pozytek, gdy zrozumie
te prawde i przekona sie, Ze na to,
aby moglta rozmawiac z Boskim
Ojcem swoim i cieszyc sie obecnoscia
Jego, nie ma potrzeby wzlatywac az
do nieba ani modli¢ sie glosno? On
bowiem tak blisko jest, Ze i bez glosu
ja uslyszy; nie potrzeba jej skrzydel,
aby latata szukajac Go, ale dosc jej
udac sie na samotnosc i patrzec, i
ogladac¢ Go obecnego we wiasnym jej
wnetrzu. I nie oddalajac sie od tego
Goscia tak drogiego, z pokora
najglebsza mowic do Niego jak do
Ojca, prosic¢ Go jak Ojca i cieszyc sie
Nim jak Ojcem, czujac i uznajac
siebie niegodna zwac sie corka
Jego”[27].



Z innej perspektywy wiekuistos¢
Boga jako brak poczatku i konca
porusza rowniez Swietego tym, co
oznacza nieskonczone przediuzanie
Bozej milosci do kazdego. W
nastepujacy sposob wyraza to sw.
Franciszek Salezy: ,Rozwazaj,
Filoteo, przedwieczng mitos¢ Boga
wzgledem ciebie. Zanim jeszcze Jezus
Chrystus, Pan nasz, cierpiat za ciebie
na Krzyzu jako Czlowiek, juz jako
Bog w Swojej nieskonczonej dobroci
zamierzyl cie stworzyc i juz cie
nieskonczenie ukochatl. Od kiedy
zaczai cie tak kochac? Odkad zaczat
by¢ Bogiem. A kiedy zaczal by¢
Bogiem? Nigdy. Bo zawsze byl bez
poczatku i zawsze bedzie bez konca,
bo zawsze jest. Tak wiec kocha cie
bez poczatku, to jest odwiecznie;
odwiecznie wiec przygotowat ci taski
i dary, ktdre ci uczyni¥’[28].

W Scistym zwigzku z powyzszym
niezmiennos$¢ przestaje by¢
atrybutem zasadniczo negatywnym,



ktory wydaje sie oddala¢ Boga od
nas, i ukazuje sie raczej jako zycie
pelne intensywnej aktywnosci,
bogate i doskonale, ktore przechodzi
w kazda dusze z prawdziwg
ojcowska mitoscig. Do tego stopnia,
ze w tej synowskiej bliskosci, dusza
czuje, na przyklad, ze Bog ,,porusza
sie” w tempie jej osobistych
doswiadczen, ze jak kazdy dobry
ojciec reaguje z ojcowska mitoscia na
uczucia, potrzeby i niepokoje
SwWojego syna.

Z pewnoscig Bdg nie porusza sie w
sensie doznawania zmiany, ale
owszem, przezywa z caia
intensywnoscia nieskonczonej
mitosci swoja relacje z nami, jak
zywe 1 intensywne sg relacje w lonie
Trojcy Przenajswietszej. To znaczy,
Bog miluje naprawde i ,,przezywa”
swoja milos¢ do kazdego syna i
kazdej corki. W zwigzku z tym
rzeczywiscie uczestniczy we
wszystkich ich przeciwnosciach,



chocby nie odczuwal cierpienia w
znaczeniu, w jakim to wyrazenie
mogtoby oznaczac niedoskonatosc.

Przy tym wszystkim Swiety zwykle
dociera jeszcze dalej, dlatego ze za
posrednictwem Czlowieczenstwa
Jezusa Chrystusa pojmuje, zZe Bog
zechcial przyblizy¢ sie rowniez do
biernych aspektow tych doswiadczen
swoich dzieci. Zechciatl
ysucztowieczyc¢” swoja mitos¢, ktora
nie przestata by¢ Boska. To za$
porusza Swietego gleboko z
podwadjnej przyczyny: niewatpliwie
dlatego ze Bog staje mu sie w ten
sposob blizszy; ale rowniez dlatego,
Ze nie przestaje by¢ Bogiem, dlatego
ze — podkreslamy z naciskiem po
raz kolejny — wspaniate i
poruszajace jest przede wszystkim to,
Ze W nierozigczny sposob jest moim
Ojcem i moim Bogiem i ze Jezus jest
Czlowiekiem-Bogiem, ktdry otwiera
przede mna tajemnice Boskiej
zazylosci, nie zmniejszajgc ani



odrobine swojej wielkosci, kiedy nam
ja powierza.

Popatrzmy na to pod innym katem:
Swiadomos¢ ojcostwa Boga oznacza
odkrycie, ze BOg ma prawdziwe
»0jcowskie uczucia”, bedace
doskonala miloScig; Boze dzialania,
ktore rozmilowana dusza odczuwa
rzeczywiscie jako ,nowe”,
»odmienne” w kazdej chwili jej
bliskiego obcowania z Bogiem, w
takim stopniu, w jakim wie, ze jest
milowana jako konkretny syn,
odmienny od innych synow i
ktoremu przydarzaja sie odmienne
rzeczy kazdego dnia i o kazdej porze,
a ktore nie sa obojetne dla
prawdziwie ojcowskiej 1
macierzynskiej mitosci.

Tylko z takiej perspektywy mozna
dojrzec teologiczna glebie istniejaca
za glebokimi rozwazaniami
Swietych, jak to, ktére przekazuje,
pochodzace z ust $w. Teresy od



Dziecigtka Jezus, i pokona¢ pokuse,
aby powierzchownie zaklasyfikowac
je jako, na przyklad, ,przejawy
poboznej naiwnos$ci matej
dziewczynki”:

»,Tak wspaniale wyobrazam sobie
niebo, Ze czesto zastanawiam sie,
czym Pan Bdg, po mojej Smierci,
zdola mnie zaskoczy¢ (...). Ale mysSle
takze, Ze gdybym nie byla dos¢
zaskoczona, udawatabym, Ze nig
jestem, aby Panu Bogu sprawi¢
przyjemnosc. Nie ma obawy, abym
Mu okazala moje rozczarowanie.
Umialabym tak postepowac, aby On
tego nie spostrzegl. Zresztg
zachowywalabym sie zawsze tak,
jakbym byla szczesliwa. Wiesz, ze
mam swoje mate sposoby i ze one sa
zawsze niezawodne... Zreszta,
gdybym tylko widziata Boga
szczesliwego, wystarczyloby mi to
catkowicie do szczescia”[29].



Czy rzeczywiscie mozna prébowac
»,0szukac¢” w ten sposdb Boga?
Przynajmniej o$miele sie zapewnic,
odwracajac tekst Swietej, ze pewnie
Pan postapil w taki sposdb, zeby
Swietej Teresce wydawalo sie, ze
zdotata Go oszukadc, dlatego ze wobec
tak delikatnej duszy serce tak
ojcowskie jak serce Boga moze sie
jedynie poddac.

Wreszcie, nie zamierzajac
wyczerpywac listy Boskich
atrybutow, przyjrzyjmy sie rowniez,
jak wszechmoc Boga nabiera innej
perspektywy z punktu widzenia tej
synowskiej bliskosci z Bogiem. Nie
jest to moc, ktora nade mna panuje i
mnie ujarzmia, tylko ktora jest ,,na
moje ustugi”, w ktorej nawet
uczestnicze, dlatego ze jestem Jego
synem i dziedzicem, ze wszystkimi
tego konsekwencjami. Jego
Opatrznos$c nie jest wiasciwa dla
straznika czy kontrolera ani — tym
bardziej — dla kukielkarza



poruszajacego nici mojego zycia, jak
gdybym byl marionetks; tylko
Opatrznos$cia, odzwierciedlajaca
starania milujacego Ojca, ciggle i
intensywnie zatroskanego o dobro
swoich dzieci; wlacznie, przede
wszystkim, z ich wolnoscia
darowang przy stworzeniu i
odzyskang dla nas przez Jezusa
Chrystusa na Krzyzu.

9. Transcendencja Boga i synowska
bliskos¢

Ostatecznie Boska transcendencja dla
duszy w peini Swiadomej tego, co
oznacza bycie dzieckiem Bozym, to
nie oddalenie i brak
zainteresowania, tylko bliskos¢ i
zazyto$c¢: Swiadomosc, ze cala ta
wielkoS¢ Boga, ktora sama w sobie
wydaje sie nieosiggalna i
nieuchwytna, pojawia sie w zasiegu
syna, nie dlatego ze syn ja osiggnie,
tylko dlatego ze Bog daje mu ja jak
prawdziwy mitujacy Ojciec.



To jest przekonanie, ktdre kryje sie
za ponizszymi zdaniami z pewnego
listu Sw. Teresy z Los Andes do jej
przyjacioiki: ,,Uwierz mi. Mowie Ci to
szczerze. WczesSniej uwazatam za
niemozliwe rozmilowanie sie w
Bogu, ktorego nie widziatam, ktorego
nie moglabym dotknac. Lecz dzisiaj
stwierdzam szczerze, ze Bog
wynagradza calkowicie te ofiare.
Czlowiek odczuwa te milosg, te
pieszczoty Naszego Pana w taki
sposob, ze wydaje mu sie, iz jest obok
Niego. Czuje Go zjednoczonego ze
mna tak blisko, ze nie moge pragnac
wiecej, za wyjatkiem wizji
uszczesliwiajacej w niebiosach. Czuje
sie pelna Boga i w tej chwili
przyciskam Go do mojego serca,
proszac, zeby dat Ci pozna¢
subtelnosci Jego milosci. Nie ma
miedzy nami rozlaczenia. Dokad ja
pojde, tam On jest ze mng w moim
biednym sercu. Tam, gdzie ja
mieszkam, jest Jego domek. To jest
moje niebo tutaj, na ziemi”[30].



To ostatnie okreslenie (,,niebo na
ziemi”), w odniesieniu do duszy, jest
wziete przez chilijskg Swietg z pism
Bl. Elzbiety od Trojcy
PrzenajsSwietszej, ktora czesto go
uzywa i objasnia je w nastepujacy
sposob: ,,‘Ojcze nasz, ktory jestes w
niebie...” (Mt 6, 9). To w ‘tym malym
niebie’ On staje sie obecny w
centrum naszej duszy, gdzie my
powinnismy Go szukac, a nade
wszystko, gdzie powinniSmy
przebywac (...). Czcijmy [Go] w
duchu i w prawdzie, to znaczy, przez
Jezusa Chrystusa iz Jezusem
Chrystusem, albowiem On sam jest
prawdziwym Czcicielem w duchu i w
prawdzie. Wtedy bedziemy corkami
Boga; ‘doSwiadczalnie znamy prawde
tych stow Izajasza: «przy piersiach
was poniosg, a na kolanach beda
piescié sie z wami». Rzeczywiscie,
‘calym zajeciem Boga zdaje sie byc¢
obsypywanie duszy pieszczotami i
dowodami czulos$ci, jak matka, ktdra
wychowuje swoje dziecko i karmi



swoim mlekiem’. Och, badzmy
uwazne na tajemniczy glos naszego
Ojca! ‘Corko — mowi On — daj mi
swe serce’ (por. Prz 23, 26)”[31].

Niemniej jednak, sama idea ,nieba
na ziemi” moze by¢ widziana z innej
wzbogacajacej perspektywy, jak ta
przedstawiona przez $w. Josemarie
Escrive w homilii wygloszonej na
tym campusie uniwersyteckim w
1967 roku: ,Zapewniam was, dzieci,
ze gdy chrzescijanin nawet najmniej
znaczaca codzienng czynnosc speinia
z mitoscig, to wtedy wypelnia sie ona
transcendencja Boza. Dlatego
powtarzalem, z nieustepliwoscia
milota kruszacego skale, ze
powolanie chrzescijanskie polega na
ukladaniu wierszy z prozy dnia
powszedniego. Niebo i ziemia, dzieci
moje, zdajg sie taczy¢ na horyzoncie.
Ale tak naprawde }acza sie one w
waszych sercach, gdy zyjecie
uswiecajac zycie codzienne”[32].



Zazyly charakter relacji ojcowsko-
synowskiej z Bogiem odbija sie w ten
sposob na calej rzeczywistosci
otaczajacej zycie chrzescijanina: na
Swiecie widzianym z perspektywy
Dobroci jego Stwdrcy, ktory jest
naszym Ojcem i ktory dal go nam
jako dziedzictwo. W ten sposob
mozna objasnic tytul, jaki zalozyciel
tego uniwersytetu nadal cytowane;j
homilii: ,Namietnie kochac swiat”,
tak namietnie, jak milujemy naszego
Boga Ojca[33].

Wydaje mi sie istotne, na tym, tak juz
zaawansowanym etapie naszych
rozwazan, wskazanie innej
rzeczywistosci gleboko odczuwanej
przez Swietych (obecnej réwniez w
cytowanych tekstach), ale nie zawsze
dobrze rozumianej w niektorych
spekulatywnych refleksjach na nasz
temat. Boska transcendencja oznacza
prawdziwa bliskos¢, owszem, ale z
»innym?”; wiecej — to, co cudowne,
dla Swietego, to fakt, ze B4g, bedac



Tym, kim jest, jest moim Ojcem,
jednoczy sie ze mng; i ze zjednoczony
ze mng, nadal pozostaje Tym, kim
jest. To jest mitos$c i zjednoczenie
dwach istot: Ojciec nie jest synem,
zas syn nie jest Ojcem. A poza tym ja
jestem synem, dlatego ze On w
sposob catkowicie wolny zechcial
ustanowic¢ mnie w tej roli.

Jest to ubdstwienie, ktore nie jest
zmieszaniem. Co wiecej, Swieta
dusza wyczuwa, ze gdyby byt to jakis
rodzaj zlania lub zmieszania, nie
bylaby to juz prawdziwa miltos¢,
poniewaz dusza ludzka juz nie
otrzymywaiaby tak wiele, zastugujac
na tak niewiele — to juz nie byloby
Wszystko przelewajace sie w nicos¢.
Dusza wyczuwa réwniez, ze gdyby
byla ré6wnosc¢ ,kondycji” z Bogiem,
mitos¢ ta utracitaby swoj urok.

Osobiscie, mimo ubéstwa wszelkich
porownan tego rodzaju, pomaga mi
W zrozumieniu 1 wytlumaczeniu tego



glebokiego uczucia Swietych wobec
mitosci Boga, ktora przekracza
przepasc¢ otwartg przez ich ludzka
kondycje i osobista nedze,
powtarzany na rézne sposoby w
literaturze obraz ubogiej panienki,
ktora zakochuje sie w wielkim
ksieciu, albo obraz zebraka
lekcewazonego przez wszystkich,
ktory odkrywa pewnego pieknego
dnia z wielkim zdumieniem, ze jego
prawdziwym ojcem jest krol[34].

Wykorzystajmy te chwile, zeby
zapisac rowniez, ze za wszystkim, co
zostalo powiedziane do tej pory,
kryje sie zasadnicza postawa ze
strony dziecka Bozego, postawa,
ktora jest podstawowaq cnota na
drodze zycia wewnetrznego —
pokora. Owszem, Synostwo wynosi
mnie na niespodziewana wysokos¢
bliskos$ci z Bogiem i uboOstwienia, ale
dlatego ze Bog staje sie moim, a nie
dlatego ze ja przestaje by¢
stworzeniem, grzesznikiem czy



nedznikiem. Co wiecej, im glebsza
jest ta jednos$c¢ z Trojca
PrzenajsSwietszg, tym bardziej
odczuwa réwnoczesnie swieta dusza
przepasc oddzielajaca ja od Boga i
tym bardziej docenia konsekwencje
Jego Milosci i Jego Milosierdzia;
rozpoczynajac w ten sposéb na nowo
inny cykl rozmilowania i pelne;j
mitosci odpowiedzi, na tej
pasjonujacej kretej drodze
prowadzacej do Swietosci.

10. Swiadomos$é Bozego synostwa i
droga ku swietosci

Zblizamy sie do konca naszych
rozwazan, ale nie chce zaniechac
krotkiego odniesienia do pozostalych
dwoch aspektow, ktore wydaja mi sie
decydujace dla zrozumienia zycia
duchowego w Swietle synostwa
Bozego. Pierwszy, ktory w duzej
mierze, byl obecny podczas catego
wykladu, wyplywa ze znanych stow
zamykajacych pierwsza czesc¢



Kazania na Gorze: ,Badzcie wiec wy
doskonali, jak doskonaty jest Ojciec
wasz niebieski” (Mt 5, 48).

Kiedy mowa o powszechnym
powolaniu do swietosci, zazwyczaj
ucieka sie do tego cytatu, posrod
innych biblijnych odniesien.
Niemniej jednak, rozwijajac to, co
OWO powolanie oznacza w zyciu
chrzescijanina, nacisk kladzie sie
niekiedy — stusznie, aczkolwiek
moim zdaniem, nazbyt jednostronnie
— na nasladowanie Jezusa
Chrystusa. W przeciwienstwie do
tego wydaje mi sie, ze wyrazne
odniesienie, jakiego dokonuje w tym
momencie sam Jezus do Ojca,
otwiera inne wzbogacajace
perspektywy w zwigzku z tym, co
oznacza chrzescijanska swietosc,
ktorej wszyscy poszukujemy, i
sposobami, jak ja osiggnac.

W istocie te stowa Pana mdéwig nam
o wielkosci i cudownym charakterze



celu, nie obnizajac ich ani odrobine,
a rownoczesnie, powiekszaja nasze
zaufanie i pragnienie osiggniecia
tego celu. Gdyby Bog nie byl moim
Ojcem, Jego doskonatos¢ bylaby
nieosiggalna. Gdyby nie byl Bogiem,
ostablaby moja ufnosc i moje
pragnienie nie byloby tak gorace,
poniewaz cel nie bylby tak cudowny i
pociagajacy; najbardziej pociagajacy
ze wszystkich.

Istotnie co$ podobnego dzieje sie,
kiedy zastanawiamy sie nad
nasladowaniem Jezusa Chrystusa,
ktorego nie mozna oddzieli¢ od Jego
Ojca. Gdyby nie byl czlowiekiem jak
ja, jakze trudno byloby Go
nasladowac! Gdyby zas nie by}
Bogiem, jakze niewielka mialby moc,
zeby mi pomdc i jakze malto powabu
znajdowaltbym w byciu Jego
uczniem. Inne za$, podobne
rozwazanie mozna prowadzic,
zastanawiajac sie nad tym, co
oznacza bycie Swiagtyniami Ducha



Swietego i bycie prowadzonym przez
Niego na naszej drodze swietosci.

Jednakze, chociaz te rozwazania sa
rownolegle, wydaje mi sig, Ze jedno z
nich nie powinno mieszac sie z
Iinnymi, nie wypaczajac samej
rzeczywistosci trynitarnej tajemnicy
1 naszego w niej udziatu:
rzeczywiscie jestem synem Bozym —
synem Ojca, w Synu, przez Ducha
Swietego — i moja $wieto$¢ wyplywa
stamtad i powinna wzrastac¢ zgodnie
z tymi samymi wspoéirzednymi
trynitarnymi az do celu, teraz
zaledwie niejasno dostrzeganego,
jednakze bedzie ona nadal Bosko-
trynitarna: ,,Umilowani, obecnie
jesteSmy dzie¢mi Bozymi, ale jeszcze
sie nie ujawnito, czym bedziemy.
Wiemy, ze gdy sie objawi, bedziemy
do Niego podobni, bo ujrzymy Go
takim, jakim jest” (1] 3, 2).

W ten sposob, w szczegolnosci w
miare, jak wzrasta Swiadomosc tej



relacji ojcowsko-synowskiej z
Bogiem, dusza biegnie: wzlatuje ku
Swietosci... Pisze Bl Elzbieta od
Trojcy Przenajswietszej, po
zacytowaniu ustepu ze Sw. Jana,
ktory przed chwila odtworzyliSmy:
»,Oto miara sSwietos$ci dzieci Bozych:
byc¢ Swietym, jak Bog, by¢ swietym
Swietoscig Boga; i to zyjac w
kontakcie z Nim w glebi przepasci
bez dna, «<wewnatrz»”[35].

11. Ojcostwo Boga i Macierzynstwo
Maryi

Nasze ostatnie rozwazanie
poprowadzi nas teraz od Bozego
ojcostwa do maryjnego
macierzynstwa. Jednakze oddajmy
glos Sw. Ludwikowi Marii Grignion
de Montfort: ,Bog Ojciec nie inaczej
dat Swiatu Syna swego
Jednorodzonego, jak tylko przez
Maryje (...). Poniewaz Swiat nie by}
godzien - mowi Sw. Augustyn -
otrzymac Syna Bozego bezposrednio



z rak Ojca, dlatego dat Go Bog Maryi,
by $wiat Go otrzymal przez Nig[36].
Syn Bozy stal sie dla naszego
zbawienia czlowiekiem, lecz w Maryi
i przez Maryje. B6g Duch Swiety
uksztaltowal Jezusa Chrystusa w
Maryi, uzyskawszy jednak najpierw
przez jednego z przedniejszych sthug
swego dworu Jej przyzwolenie”[37].

Przy okazji tych rozwazan chcemy
podkreslic relacje miedzy Bozym
ojcostwem a maryjnym
macierzynstwem, ktora od tej
szczegolnej relacji Najswietszej
Maryi Panny z Trojca
Przenajswietsza przechodzi na nas.
Istotnie, tak samo jak podkreslaliSmy
kontemplacje Swiadomosci Bozego
synostwa jako zrozumienia ojcostwa
Bozego, chcemy wskaza¢ stosownos¢
patrzenia na Maryje nie tylko jako na
model synostwa ani tez po prostu
kontemplowania Jej duchowego
macierzynstwa z perspektywy
macierzynskiej relacji z Jezusem



Chrystusem, ale rowniez z
perspektywy Jej szczegolnej relacji z
Ojcem jako Ojcem Jezusa oraz z
Duchem Swietym jako wezla jednosci
w lonie Trojcy Swietej.

W wyniku tego rozwazania w
macierzynskiej mitosci Maryi
bedziemy lepiej odczuwac i lepiej
zrozumiemy, w zywy i bardzo
»ludzki” sposob, ojcowska mitos¢
Boga, w ktorej Ona uczestniczy w
Sposob szczegolny. Szczegdlnie zas w
,macierzynskich” przejawach tej
Milosci, ktére wlasnie postuzyly za
punkt wyjscia dla naszego
wystgpienia i pojawily sie w nim
wielokrotnie w ustach Swietych.
Postuchajmy ponownie jednego z
tych Swietych, wielkiego mistrza od
mitosci do Maryi, ktérego wlasnie
zacytowaliSmy:

»~Maryja, Matka pieknej mitos$ci (por.
Syr 24, 18 W1g), wyzwoli twe serce z
wszelkiego niepokoju sumienia i ze



stuzalczego leku. Maryja twe serce
otworzy 1 rozszerzy tak, ze bedziesz
biegl po drodze przykazan (por. Ps
119, 32). Jej Syna w Swietej wolnosci
dzieci Bozych. Maryja wprowadzi do
twego serca czysta mitosc, ktorej
skarb jedynie Ona posiada. Odtad w
swym postepowaniu bedziesz sie
kierowac juz nie obawg, lecz czysta
mitoscig ku Bogu, ktory sam jest
MilosScia. Bedziesz Go uwazal za
najlepszego Ojca, ktéremu
bezustannie bedziesz sie starat
podobag, z ktorym bedziesz ufnie
rozmawial, jak dziecko z dobrym
ojcem. Gdybys przypadkiem miatl
nieszczescie Go obrazi¢, upokorzysz
sie przed Nim natychmiast,
przeprosisz Go pokornie,
wyciggniesz ku Niemu z prostotg
rece, powstaniesz z mitoscia i dalej,
bez niepokoju, obawy i bez
zniechecenia bedziesz ku Niemu
dazyc¢”[38].

Thum. Bronistaw Jakubowski



[1] Sw. Jan od Krzyza, Piesri duchowa,
r.27,1.

[2] Sw. Teresa od Dziecigtka Jezus,
Rekopisy autobiograficzne, Ms. B, 1 v.

[3] Sw. Teresa od Jezusa, Droga
doskonatosci, r. 27, 2.

[4] Sw. Josemaria Escrivéa de
Balaguer, Droga, nr 267.

[5] Sw. Josemaria Escriva de
Balaguer, To Chrystus przechodzi, nr
185.

[6] Sw. Teresa z Los Andes,
Dzienniczek, nr. 51.

[7] Sw. Edyta Stein, Wiedza krzyza.

[8] Sw. Josemaria Escriva de
Balaguer, To Chrystus przechodzi, nr
64.



[9] Sw. Teresa od Jezusa, Twierdza
wewnetrzna, VII, 1, 6-7.

[10] Sw. Jan od Krzyza, Zywy plomien
mitosci, Prolog, nr 2.

[11] Sw. Franciszek Salezy, Rozmowy
duchowe, n. 16, 7. Ponadto, zwraca
sie tu uwage na ciekawy temat
teologiczno-duchowy zwigzku
miedzy synostwem Bozym a
dzieciectwem duchowym, nad
ktorym nie mozemy sie teraz
zatrzymac. Mozemy jednak
przynajmniej zaznaczy¢, iz ufnosc i
porzucenie sie w Bogu sa tu jednymi
z kluczowych punktow.

[12] Sw. Teresa od Dziecigtka Jezus,
Rekopisy autobiograficzne, Ms. B, 5 v.

[13] Sw. Josemaria Escrivé de
Balaguer, Droga, nr 425.

[14] Sw. Jan z Avili, Audi, filia, rozdz.
19.



[15] Sw. Josemaria Escriva de
Balaguer, Przyjaciele Boga, nr 306.

[16] Sw. Katarzyna ze Sieny, Dialog,
rozdz. 167.

[17] Sw. Tomasz Morus, List
wiezienny do Matgorzaty Roper (VIII
1534).

[18] Sw. Josemaria Escrivé de
Balaguer, Kuznia, nr 929.

[19] Sw. Teresa od Jezusa, Ksiega
mojego zycia, 19, nr 5.

[20] Sw. Josemaria Escrivé de
Balaguer, To Chrystus przechodzi, nr
64.

[21] Sw. Teresa od Dziecigtka Jezus,
Rekopisy autobiograficzne, Ms. A, 38 v
— 39 r. Podkreslenia i wersaliki
pochodza od samej autorki. Tekst sw.
Augustyna, ktérym Swieta sie
zainspirowatla pochodzi z Wyznarn
(ksiega II, rozdz. 7)



[22] Sw. Augustyn, Wyznania, ksiega
X, rodz. 43.

[23] Sw. Katarzyna ze Sieny, Dialog,
rozdz. 30.

[24] Sw. Alfons Maria de Liguori,
Nowenny na Boze Narodzenie,
pierwsza nowenna, rozw. 7.

[25] Sw. Josemaria Escrivé de
Balaguer, Droga, nr 267.

[26] Por. Sw. Augustyn, Wyznania, ks.
X, r.27.

[27] Sw. Teresa od Jezusa, Droga
doskonatosci, r. 28, 2.

[28] Sw. Franciszek Salezy, Filotea.
Wprowadzenie do zycia poboznego,
cz.V,r. 14.

[29] Sw. Teresa od Dziecigtka Jezus,
Z0tty zeszyt. Ostatnie rozmowy,
15.5.2.



[30] Sw. Teresa z Los Andes, Listy, nr.
40.

[31] BL. Elzbieta od Trdjcy
Przenajswietszej, Niebo na ziemi,
dzien 9.

[32] Sw. Josemaria Escrivé de
Balaguer, Rozmowy z Pratatem
Escrivad, nr 116.

[33] Glebsza refleksja na temat
zwigzku miedzy synostwem Bozym a
uswiecaniem Swiata wykracza poza
zasieg tego artykulu, ale warto
zaznaczyg, ze jest to kluczowa
kwestia w nauczaniu Swietego
Josemarii Escrivy.

[34] Do tego drugiego przykladu
odnosi sie Sw. Josemaria w Kuzni, nr
334.

[35] BL. Elzbieta od Trdjcy
Przenajswietszej, Niebo na ziemi,
dzien 9.



[36] Por. Sw. Augustyn z Hippony,
Sermo CCXV, n. 4: PL 38, 1074.

[37] Sw. Ludwik Maria Grignion de
Montfort, Traktat o prawdziwym
nabozeristwie do Najswietszej Maryi
Panny, nr 16.

[38] Ibidem, nr 215.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/boze-synostwo-zrodlo-zycia-
duchowego/ (11-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/boze-synostwo-zrodlo-zycia-duchowego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/boze-synostwo-zrodlo-zycia-duchowego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/boze-synostwo-zrodlo-zycia-duchowego/

	Boże synostwo — źródło życia duchowego

