
opusdei.org

Boże synostwo —
źródło życia
duchowego

Przedstawiamy artykuł
„Świadomość Bożego synostwa
źródłem życia duchowego”,
napisany przez profesora
teologii Javiera Sesé i
opublikowany w „Scripta
Theologica” 31 (1999/2).

13-08-2023

1. Z perspektywy Świętych

„W tym wewnętrznym zjednoczeniu
udziela się Bóg duszy z miłością tak



prawdziwą, że nie ma uczucia matki,
która z taką czułością pieści swe
dziecko (…). I tak tu jest zajęty
dogadzaniem i pieszczeniem duszy,
jak matka troską o swoje dziecię,
które karmi swymi piersiami. Z tego
poznaje dusza prawdę słów, które
mówi Izajasz: ‘Przy piersiach was
poniosą, a na kolanach będą pieścić
się z wami’ (66, 12)”[1]. Tyle mówi
św. Jan od Krzyża w swojej Pieśni
duchowej.

„Po takich słowach trzeba zamilknąć
i płakać tylko z wdzięczności i
miłości...”[2], dodaje Święta Teresa
od Dzieciątka Jezus, przypominając
ten sam cytat z Izajasza, uzupełniony,
pośród innych odniesień z Pisma
Świętego, następującym cytatem z
tego samego proroka: „Czyż może
niewiasta zapomnieć o swym
niemowlęciu, ta, która kocha syna
swego łona? A nawet, gdyby ona
zapomniała, Ja nie zapomnę o
tobie” (Iz 49, 15).



Dlatego Święta Teresa od Jezusa
mówi o Bogu, „który z natury swojej
musi być lepszy od wszystkich ojców
na świecie, bo wszystko, co w Nim
jest, musi być najwyższym i
doskonałym dobrem”[3]; natomiast
św. Josemaría Escrivá stwierdza
równolegle, że Bóg jest Ojcem, który
nas kocha „mocniej, niż wszystkie
matki na świecie zdolne są kochać
swoje dzieci”[4]. I, poruszony, dodaje
w innej chwili: „Słowa nie mogą
nadążyć za sercem, które wzrusza się
dobrocią Boga. Mówi nam: tyś moim
synem. Nie kimś obcym, nie łaskawie
traktowanym sługą ani przyjacielem,
co już znaczyłoby wiele. Synem!
Pozwala nam zwracać się do siebie z
synowską miłością, a nawet
dodałbym, że z bezczelnością
dziecka, któremu Ojciec nie jest w
stanie niczego odmówić”[5].

Powyższe teksty, cytowane jako
punkt wyjścia naszego rozważania,
mają być dla niego wzorcowe,



zarówno jeśli chodzi o treść, jak i o
metodę. W istocie zamierzamy
przedstawić teologiczne rozważanie
na temat świadomości synostwa jako
źródła życia duchowego, w oparciu o
doświadczenie i nauczanie świętych.

Nie jest moim zamiarem analiza
konkretnych tekstów określonych
mistrzów duchowości ani
przytłaczanie erudycją poprzez
liczne cytaty, chociaż owszem, będę
cytował sporą liczbę przykładów dla
poparcia moich rozważań. Moim
zamiarem jest natomiast
przedstawienie tego, co lektura,
studium, a przede wszystkim
„kontemplacja” teologiczna doktryny
i wewnętrznego doświadczenia
różnych świętych dostarcza mi jako
konkluzji w postaci wspólnej dla nich
wszystkich syntezy.

W ten sposób pragnę przedstawić
pewne idee, które z jednej strony
mają jak najbardziej powszechny



charakter i zastosowanie, a z drugiej
są oparte na odmiennych
autorytetach teologicznych. Istotnie
synostwo Boże jako wspólny i
podstawowy warunek bycia
chrześcijaninem może i powinno
pomagać nam wszystkim na drodze
naszego życia duchowego. Natomiast
doświadczenie i nauczanie tych,
którzy pomyślnie pokonali tę drogę,
jest najlepszą gwarancją zarówno
prawdziwości, jak też praktycznej
użyteczności naszych stwierdzeń.

W moim rozumieniu jeżeli cała
teologia powinna harmonijnie
prowadzić do poznania prawdy
Bożej i umocnienia osobistej
świętości, dotyczy to w o wiele
większym stopniu tej części teologii,
która wprost studiuje chrześcijańską
świętość i którą zwykle nazywamy
teologią duchowości. O ile święci
dostarczają decydujących świateł do
dobrej teologicznej refleksji w ogóle,



to w teologii duchowości stają się
niezbędni.

Poza tym myślę, że w ten sposób mój
wkład może okazać się prawdziwie
uzupełniający w stosunku do tego,
czego słuchaliśmy dotąd na
sympozjum. Nie chodzi o to, że będę
mówił rzeczy odmienne, ponieważ
nadal będziemy kontemplować
postać naszego Ojca Boga, ale przez
wzgląd na oświetlenie tych idei z
innej perspektywy. Oby ta
perspektywa była żywa i ożywiająca
dla wszystkich, jaka bez wątpienia
była dla osób, które stały się
inspiracją dla poniższych stronic.

Na zakończenie tych wstępnych
rozważań nie powinniśmy
zapominać, że stoimy przed
podstawową tajemnicą naszej wiary
(samym Bogiem), postrzeganym z
perspektywy pewnych doświadczeń
duchowych, które z kolei skrywają
inną tajemnicę wiary: tajemnicę



życia Bożego we wnętrzu
chrześcijańskiej duszy. W związku z
tym jest w tej rzeczywistości o wiele
więcej — nieskończenie więcej — niż
można by tutaj powiedzieć i w
samym doświadczeniu tych świętych
jest o wiele więcej bogactwa niż
teologia mogła dotąd wydobyć.
Dlatego każde stwierdzenie, które
tutaj jest proponowane, otwiera
nowe i obszerne panoramy
rozważań. Jednakże to jest właśnie
jeden z wielkich uroków nauk
teologicznych, a zwłaszcza teologii
duchowości.

2. Ojcowska miłość Boga a
trynitarna zażyłość

Refleksyjna kontemplacja tekstów i
doświadczeń jak te cytowane na
początku doprowadziła mnie w
ostatnich miesiącach do pierwszego
przekonania, które uważam za
fundamentalne i które stawiam jako
zasadniczą ideę wszystkiego, co



nastąpi: tym, co zmusza do reakcji
świętych, jest nie tyle ich
świadomość bycia dzieckiem Bożym,
co wciąż głębsze i żywsze
zrozumienie tego, co oznaczają
słowa: „Bóg jest moim Ojcem”. To
znaczy, odkrycie nieskończonej
miłości Bożej zwróconej na daną
osobę — żywe i praktyczne
stwierdzenie, „jak bardzo kocha
mnie Bóg”.

Święty jest bez wątpienia świadomy
tego, co powoduje Boża Miłość w jego
własnej istocie i w jego własnym
życiu i prawdziwie za to dziękuje.
Jednakże zamiast skupiać się na
samym sobie bardziej skupia się na
Bogu. Z podziwem kontempluje Jego
nieskończoną wielkość i z
zaskoczeniem odkrywa, że cały ten
blask nie jest statyczny i jakby obcy
w jego oczach, ale że skłania się ku
niemu, powierza mu się, oddaje, bez
innej przyczyny niż hojność Bożej
Miłości.



Te uczucia są obecne szczególnie w
tekstach cytowanych na początku,
ale zacytujmy inne znaczące słowa,
w tym przypadku Świętej Teresy od
Jezusa z Los Andes, które pomogą
nam pójść kilka kroków dalej: „Nasz
Pan powiedział mi, że chce, żebym
żyła z Nim w pełnej komunii, dlatego
że bardzo mnie miłuje (…). Potem
powiedział mi, że Trójca
Przenajświętsza jest w mojej duszy i
żebym ją uwielbiała (…). Moja dusza
była unicestwiona. Widziałam Jego
nieskończoną wielkość i jak zniżał
się, żeby zjednoczyć się ze mną,
nędzną nicością. On —
Niezmierzoność — z okruszyną;
Mądrość — z niewiedzą; Wiekuisty —
z ograniczonym stworzeniem; ale
przede wszystkim Piękno — z
brzydotą; Świętość — z grzechem.
Wówczas w największej głębi mojej
duszy szybko sprawił, że
zrozumiałam miłość, która
sprawiała, że wychodził poza samego
Siebie, żeby mnie szukać (…).



Widziałam, że (…) chce się połączyć z
tak nędznym stworzeniem. Chce
utożsamić je ze swoją własną istotą,
wydobywając je z jego nędz, aby
ubóstwić je tak, by posiadło Jego
nieskończoną doskonałość”[6].

Opierając się na tym, co właśnie
przeczytaliśmy, podkreślmy dwie
inne zasadnicze idee, które uważam
za nieodłączne od zapisanej już
pierwszej idei: to Wszechmogący,
Niezmierzony, Wieczny,
Nieskończony, Niezmienny etc. Bóg
jest naszym Ojcem i miłuje nas w ten
sposób, z całą poruszającą
macierzyńską czułością, którą
przypomnieliśmy na początku. I jest
to równocześnie Bóg Trójjedyny,
który w ten sposób się nam oddaje,
nie tylko dlatego, że objawia nam
tajemnice swojej trynitarnej
zażyłości, ale dlatego że wprowadza
duszę w tę samą zażyłość.



Nie mam tu na myśli wnioskowania,
że to, co zostało powiedziane,
powinno takie być, ponieważ taki jest
Bóg, tylko fakt, że żywa świadomość
Świętych w odniesieniu do tej Bożej
ojcowskiej Miłości przelewającej się
na duszę i poruszającej ich aż do
wnętrzności, obejmuje nierozłącznie
trzy aspekty, których jedność
wywołuje właśnie intensywność i
głębię ich wewnętrznej reakcji.
Miłość Boga do mnie jest tak bliska i
zażyła jak miłość między matką i jej
nowo narodzonym dzieckiem
(pierwszy aspekt). Nie dlatego, że
raczy dawać mi okruszyny swojej
nieskończonej miłości, tylko dlatego
że On oddaje się prawdziwie, taki
jaki jest, w swojej wielkości i
nieskończoności (drugi aspekt).
Natomiast niezbity dowód na to, że
tak jest, stanowi fakt, że Bóg oddaje
mi się tak, jak oddaje się swojemu
Synowi (trzeci aspekt) — jest moim
Ojcem, tak jak jest Ojcem Jezusa.
Moje synostwo jest uczestnictwem w



samym Synostwie Jego Syna.
Natomiast Jego Miłość do mnie jest
jak Miłość, którą Bóg miłuje swojego
Syna — oddaje mi swoją Miłość
ojcowsko-synowską, którą jest Duch
Święty.

Inaczej mówiąc: doświadczenie i
nauczanie Świętych — echo tego, co
jest objawione w Piśmie Świętym —
pokazuje nam z jednej strony, że
tylko z łona Trójcy Przenajświętszej i
dlatego że to Ona wykazuje
inicjatywę otwarcia się i oddania,
może zaistnieć prawdziwa bliskość z
Bogiem, prawdziwa wymiana
miłości, prawdziwe obcowanie
ojcowsko-synowskie. Z drugiej
strony, albo — lepiej mówiąc — w
konsekwencji pierwszego
stwierdzenia — pokazuje, że tylko w
ten sposób Bóg jest rzeczywiście mój
i wszystko to, co Jego, jest moje, przy
czym Bóg nie przestaje być Bogiem.



Święty rozumie do głębi i naucza
poprzez ten pokaz cudownie
połączonych zdziwienia i śmiałości,
miłości i pokory, że gdyby Bóg
miłował mnie „jakby spoza samego
Siebie”, to znaczy, nie na sposób
trynitarny, w rzeczywistości nie
byłby Ojcem. Co najwyżej byłby tylko
ojcem per analogiam albo w sposób
ograniczony. Owszem, zdolnym do
przytłoczenia nas nieskończoną
liczbą podarków i dowodów uczucia,
próbującym zdobyć nasze serce, ale
bez prawdziwego wkroczenia w to
serce, dlatego że dusza wyczuwałaby
w głębi, że chodzi o miłość
pośrednią, nawet interesowną, że nie
jest to prawdziwa miłość ojcowska.

Niemniej jednak, Wcielenie Jezusa
Chrystusa, Jego śmierć za nas, dar
Jego Ducha, życie trynitarne w duszy,
mówią nam, że Bóg jest prawdziwym
Ojcem, że On miłuje moją osobę (trój-
osobowo, moglibyśmy powiedzieć).
Ponad konkretne dary i upominki,



bez względu na to, jak byłyby
cudowne… a przecież takie są!
Dusza, która rozumie i czuje to do
głębi, przekracza konkretne dary i
upominki, ponieważ przede
wszystkim wie, że zawsze ma Boga,
ze wszystkimi skarbami Jego Bosko-
Trynitarnego życia.

Podkreślmy tę istotną naukę,
przytaczając trafną teologiczną
syntezę pióra Św. Edyty Stein:
„Dusza, w której Bóg mieszka przez
łaskę, nie jest tylko bezosobową
areną życia Bożego, lecz zostaje w to
życie włączona. Życie Boże jest
życiem trzech Osób; jest to miłość
ciągle przepływająca, przez którą
Ojciec rodzi Syna i oddaje Mu całą
swoją istotę, którą to istotę Syn
obejmuje i zwraca Ojcu; miłość, w
której Ojciec i Syn są jednym, która
jest Ich wspólnym tchnieniem — jest
Ich Duchem. Ten Duch zostaje przez
łaskę wlany w ludzkie serca. Tak
więc przez Ducha Świętego żyje



dusza swoim życiem łaski, w Nim
kocha Ojca miłością Syna i Syna
miłością Ojca”[7].

3. Szczególny charakter relacji
Ojciec-syn

Zbadajmy bardziej szczegółowo te
podstawowe idee. Święta dusza jest
szczególnie świadoma nie tylko, jak
bardzo miłuje Bóg, ale jest też
świadoma szczególnego charakteru
Jego Miłości: jak bardzo mnie miłuje i
w jaki sposób mnie miłuje; że nie
tylko jest Ojcem, ale że jest moim
Ojcem, nie tylko jest Miłością, ale jest
moją Miłością.

Dlatego Święty ośmiela się zwracać
do Boga tymi samymi słowami co
Jezus: „Mój Ojcze”, „Abba”: Tatusiu!
Owszem, jest zupełnie świadomy, że
może to powiedzieć i mówi to
poruszany przez Ducha Ojca i Syna,
który zamieszkuje w jego duszy, jak
przypomina Św. Paweł (por. Rz 8,
14-17 i Ga 4, 4-7)… Jednak to mówi! I



„Ojcze nasz” osiąga wówczas swoje
prawdziwe znaczenie: mój Ojciec,
twój Ojciec i jego Ojciec…, Ojciec
wszystkich razem i każdego z
osobna, w Jezusie Chrystusie.

To właśnie proponuje Św. Josemaría
Escrivá: „Powiemy Mu więc wraz ze
św. Pawłem: Abba, Pater! Ojcze, Ojcze
mój! Bo chociaż jest Stworzycielem
wszechświata, nie przeszkadza Mu
to, że nie używamy wobec Niego
górnolotnych zwrotów, nie tęskni też
za należnym Mu wyznaniem Jego
godności. Chce, żebyśmy nazywali Go
Ojcem, żebyśmy zasmakowali w tym
słowie i żeby nasze dusze napełniły
się radością”[8].

Bóg jest w ten sposób moim Ojcem
(niezwykle bliskim, pełnym
zażyłości)…, ale nie przestaje być
moim Bogiem. To zaś ma ważne
konsekwencje: cała moc, chwała i
majestat, dobroć, prawda i piękno
Boga są dla człowieka… Konkretnie



dla mnie! Są moje z mocy
synowskiego prawa. Oczywiście, nie
zostały zasłużone ani uzyskane czy
zdobyte. Jednak nie zostały również
po prostu łaskawie dane przez
wszechmogącego Pana, który raczy
zbliżyć się ze swej majestatycznej
wysokości, tylko otrzymane jako
nieodparty skutek tego, że Bóg
rzeczywiście uczynił mnie swoim
synem, ze wszystkimi tego
konsekwencjami… To zaś, bez
wątpienia, jest o wiele większe i
bardziej poruszające, choćby
praktyczne skutki wydawały się te
same.

Mówię: „wydawałyby się”, ponieważ
istotnie skutki nie są te same:
uważam, że wiele z rodzajów
śmiałości — na przykład, apostolską
— które oglądamy w życiu Świętych,
można wytłumaczyć tylko dlatego, że
„używają” mocy Bożej — na ile
można tak powiedzieć — jako
własnej mocy dziecka Bożego, czyli



pełnoprawnego dziedzica. Co więcej,
jako mocy, która wypływa z samego
Boga działającego z największej głębi
ich własnej duszy; nie zaś po prostu
jako daru otrzymanego z zewnątrz
do używania, bez względu na to, jak
hojny był podarunek i bez względu
na to, jak wielka wolność
użytkowania została przyznana
przez darczyńcę. Poza tym tylko z tej
perspektywy można zachować
równowagę — jak utrzymują święci
— między śmiałością a pokorą.

Precyzując trochę bardziej, możemy
powiedzieć, że prawdziwa
świadomość synostwa Bożego to
świadomość nie tylko tego, że Bóg
jest moim Ojcem i moim Bogiem, ale
jest moim Bogiem-Ojcem, który
oddaje mnie jak własne dzieci
swojemu Synowi i razem z Nim
swojemu Duchowi. To znaczy,
istnieje bardzo głębokie postrzeganie
Jedności w Trójcy i Trójcy w Jedności,
a w tych ramach równowagi między



transcendencją i bliskością Boga,
między Jego wielkością i Jego
zaskakującym unicestwieniem żeby
stać się Bogiem moim, Bogiem
naszym.

To właśnie wyraża, pośród wielu
innych możliwych świadectw, jeden
z najbardziej znanych ustępów 
Twierdzy wewnętrznej Św. Teresy od
Jezusa: „[dusza, która dotarła do
siódmego mieszkania] z
przewyższającą pewnością prawdy
poznaje, jako wszystkie te trzy Osoby
są jedną istnością, jedną
wszechmocnością i mądrością,
jednymże Bogiem (…). W takim
widzeniu trzy Osoby Boskie siebie
duszy udzielają i mówią do niej, i
dają jej zrozumienie tego, co Pan
mówi w Ewangelii, że jeżeli Go kto
miłuje, będzie zachowywał Jego
naukę, a Ojciec Jego umiłuje go i
przyjdą do niego, i będą u niego
przebywać (por. J 14, 23). O Boże
wielki! Jakaż to różnica słyszeć te



słowa i z wiarą je przyjmować, a czuć
i rozumieć w taki sposób całą ich
prawdę! Dusza, o której mówię, w
ciągłym żyje zdumieniu, rosnącym z
dniem każdym”[9].

I to samo wyjaśnia również Św. Jan
od Krzyża w Żywym płomieniu
miłości, poczynając od samego
prologu: „Nie należy się dziwić, że
Bóg udziela duszom wybranym tak
nadzwyczajnych i wzniosłych łask.
Pojmiemy to, gdy rozważymy, że On
jest Bogiem i rozdaje dary godne
Boga, i daje je z nieskończoną
miłością i dobrocią; powiedział
bowiem, że ‘do tego, kto Go miłuje,
przyjdzie Ojciec, Syn i Duch Święty i
będą w nim przebywać’ (J 14, 23).
Sprawia przez to, że i kochający żyje
w Ojcu, Synu i Duchu Świętym, czyli
ma udział w życiu Boga”[10].

Zaraz powrócimy do trynitarnych
aspektów tej rzeczywistości. Teraz
nadal zgłębiajmy cechy ojcowsko-



synowskiej bliskości, którą święci
odkrywają za tą Bożą Miłością.

Ufność i oddanie, wypływające z
rzeczywistości synostwa Bożego, są
zazwyczaj bardzo podkreślane, ale,
idąc za tropem wytyczonym na
początku naszych rozważań, chcę
podkreślić, że Święty skupia się
przede wszystkim na tym, w jaki
sposób Bóg go miłuje i traktuje, do
tego stopnia, że — żeby tak
powiedzieć — nie ma innego sposobu
niż zaufać i oddać się Bogu. To
znaczy, ta postawa nie jest tyle
owocem jakiegoś osobistego
ascetycznego wysiłku — chociaż ten
wysiłek również istnieje — co przede
wszystkim oddania się Bogu. Z
jakiegoś powodu mówi się właśnie o
oddaniu! Chociaż zawsze chodzi o
oddanie czynne, dobrowolne i
świadome ze strony syna Bożego.

Tak wyraża to, na przykład, Św.
Franciszek Salezy: „‘Jeśli się nie



odmienicie i nie staniecie jak dzieci,
nie wejdziecie do królestwa
niebieskiego’ (Mt 18, 3). Dopóki
dziecko jest maleńkie, zachowywane
jest w wielkiej prostocie. Zna tylko
swoją matkę, ma tylko jedną miłość
— matkę, jedyne dążenie — łono
matki. Pragnie jedynie położyć się na
tak miłym miejscu spoczynku. Dusza
zupełnie prosta ma tylko jedną
miłość — Boga — i w tej jedynej
miłości jedno pragnienie — spocząć
na piersi Ojca niebieskiego i tutaj
ustanowić swój odpoczynek jak
rozmiłowane dziecko, zdając całą
opiekę na Niego i patrząc jedynie na
to, żeby pozostawać w tej świętej
ufności”[11].

Z drugiej strony to właśnie
„połączenie” Bóstwo-ojcostwo-
miłość, obecne w trynitarnym darze
dla duszy, które niesie ze sobą
rzeczywistość Bożego synostwa,
rzeczywiście wzbudza w Świętych
głęboką odpowiedź synowskiej



miłości, entuzjazm, autentyczne
„szaleństwo” miłości. Tak wyrażali
się w swojej modlitwie, na przykład,
Święta Teresa od Dzieciątka Jezus i
Św. Josemaría Escrivá: „Pozwól mi
powiedzieć Ci, w nadmiarze
wdzięczności, żeś nas umiłował do
szaleństwa... Jakże wobec tego
Szaleństwa moje serce nie miałoby
się wyrywać ku Tobie? Jakże ufność
moja może mieć granice?...”[12].
„Wiedząc, że tak bardzo mnie
kochasz, Boże mój... jakże mogłem
jeszcze nie oszaleć?”[13].

4. Ojcowska Miłość Boga objawiona
w Jezusie Chrystusie i w Duchu
Świętym

Poszukajmy ponownie wskazanej już
perspektywy trynitarnej. Istotnie nie
możemy zapominać o dwóch
teologicznych rzeczywistościach,
które stają się również szczególnie
żywe w duszach posiadających
głębokie życie wewnętrzne i które



poruszają je również jeszcze bardziej
do odpowiedzi.

Po pierwsze, Syn jest Obrazem Ojca i
poprzez Wcielenie przybliża ten
obraz nam, również w tym
znaczeniu, że możemy oglądać
„wcieloną” Miłość Boga Ojca: w
Jezusie widzimy i odczuwamy tę
„uczłowieczoną” Bożą Miłość, a także
Jej doświadczamy. To jest decydujące
zarówno po to, żeby zbliżyć się
rozumowo do tej rzeczywistości, jak
również po to, żeby istniała z naszej
strony prawdziwa synowska
odpowiedź, która musi być
prawdziwie ludzka. To znaczy, w
Sercu Jezusa, w Jego Bosko-ludzkich
działaniach, w Jego przejawach
miłości dusza chrześcijańska staje się
bardziej świadoma i odczuwa żywiej,
co oznacza ojcowsko-macierzyńska
Miłość Boga: w jaki sposób miłuje
mnie Bóg, jak po ludzku „przekłada
się” (cieleśnie i duchowo) ta Miłość;
poza odkrywaniem dróg prawdziwej



synowskiej miłości, nauczonych od
Tego, kto jest Synem zrodzonym.

Z drugiej strony nie tylko zostaliśmy
uczynieni synami w Synu, ale
Wcielenie Jezusa Chrystusa jawi się
jako gwarancja prawdziwości
naszego własnego synostwa Bożego,
jak celnie tłumaczy Św. Jan z Avili:
„Niewymowną łaskę przyjmuje Bóg
w stosunku do synów ludzkich,
ziemskich robaczków. Jednakże,
abyśmy nie wątpili w tę łaskę, daje
Św. Jan inną większą, mówiąc: ‘A
Słowo stało się ciałem’ (J 1, 14). Tak,
jakby ktoś powiedział: Nie
przestawajcie wierzyć, że ludzie
rodzą się z Boga przez duchowe
przybranie, ale przyjmijcie, w
oparciu o ten cud, inny większy, że to
Syn Boży stał się człowiekiem i
synem niewiasty”[14].

Patrząc z innej perspektywy, bliskość
z Jezusem nie tylko jest bliskością z
wcielonym Słowem, ale koniecznie



również z Ojcem, od którego
pochodzi i który posłał Je nam (mnie
— jak odkrywa każdy w głębokiej i
szczególnej perspektywie, którą
podkreślamy). W ten sposób
wzrastają bliskość z Ojcem i bliskość
z Synem; i równocześnie wzrasta
„rozróżnienie” w obcowaniu z Nimi,
szczególnie w miarę, jak wzrasta
żywa świadomość, że jestem
dzieckiem Ojca w Synu, że jestem
bardziej Chrystusem…

W ten sposób streszcza to znany tekst
Św. Josemaríi Escrivy, który
zachowuje poza tym wielki
paralelizm z cytowanym powyżej
tekstem Św. Teresy od Jezusa, i
prowadzi nas również do drugiej
obiecanej idei: „Jeżeli tak kochamy
Chrystusa, jeżeli ze świętą odwagą
chronimy się w otwartej włócznią
ranie Jego Boku, spełni się obietnica
Nauczyciela: Jeśli Mnie kto miłuje,
będzie zachowywał moją naukę, a
Ojciec mój umiłuje go, i przyjdziemy



do niego, i będziemy u niego
przebywać (J 14, 23). Serce wymaga
wtedy, by poznawać i uwielbiać
każdą z trzech Osób Boskich. Jest to
w jakiś sposób odkrycie, którego
dokonuje dusza w życiu
nadprzyrodzonym, na podobieństwo
małego dziecka otwierającego
stopniowo oczy na otaczający je
świat. Dusza prowadzi serdeczny
dialog z Ojcem i Synem i Duchem
Świętym, poddaje się chętnie
działaniu Pocieszyciela i
Ożywiciela”[15].

Istotnie, ze swej strony — to jest
druga idea, nieodłączna od
poprzedniej, jak niepodzielna jest
tajemnica trynitarna — Duch Święty
to ojcowsko-synowska Miłość Ojca i
Syna, przez którą zostałem
uczyniony synem Boga w Jezusie
Chrystusie. Paraklet nie tylko czyni
mnie synem, naucza mnie być synem
i porusza mnie do bycia jak syn, ale
przede wszystkim i jako przyczyna



tego, sprawia, że uczestniczę w tej
samej ojcowsko-synowskiej Bożej
Miłości w Chrystusie. I w tym
uczestnictwie pokazuje mi w żywy i
doświadczalny sposób, jaka jest
ojcowska Miłość Boga w Jezusie,
ponieważ On sam — Duch Ojca i
Syna — jest tą Miłością.

Dlatego również zażyłość, której
poszukuje i którą otrzymuje dusza
wraz z Duchem Świętym, jest
koniecznie zażyłością z Ojcem i
Synem, w takim stopniu, w jakim
miłują się jako Ojciec i Syn, i w jakim
Trzej są Bogiem. Wzrasta bliskość
chrześcijanina z Duchem Świętym
jako odmienną Osobą Boską, w
miarę, jak jest bardziej świadomy
tego, co oznacza bycie synem Ojca w
Synu przez Ducha Świętego.

Posłuchajmy w tym momencie Św.
Katarzyny ze Sieny w jej modlitwie:
„O Trójco Święta! O Bóstwo! O
Naturo Boska, która nadałaś taką



cenę krwi Syna Twojego. Ty, Trójco
wieczna, jesteś morzem głębokim, w
które im bardziej się zanurzam, tym
więcej znajduję Ciebie, i im więcej
znajduję Ciebie, tym więcej Cię
szukam. O Tobie nigdy nie można
rzec: dość! Dusza, która nasyca się w
Twych głębokościach, pragnie Ciebie
bez przerwy, bo jest zawsze
złakniona Ciebie, Trójco wieczna;
zawsze pragnie widzieć Twe światło
w Twym świetle (…). O Trójco
wieczna, ogniu i przepaści miłości
(…). Albowiem poznałam i
widziałam, światłem mojego umysłu
w świetle Twoim, przepaść Twoją,
Trójco wieczna, i piękność
stworzenia Twego. Oglądając siebie
w Tobie, ujrzałam, że jestem
obrazem Twoim i że ze swej mocy,
Ojcze wieczny, i mądrości, którą jest
Syn Twój Jednorodzony, dałeś mi
zdolność rozumienia, a jednocześnie
też Duch Święty, który pochodzi od
Ciebie i Syna Twego, dał woli mej
zdolność kochania Ciebie. Ty, Trójco



Święta, jesteś Stwórcą, a ja Twoim
stworzeniem. Widziałam w
odrodzeniu, którego dokonałaś we
mnie przez krew Syna Twojego, że
rozmiłowałeś się w piękności
swojego tworu. O przepaści, o
Bóstwo wieczne, o morze głębokie!
Cóż mogłeś mi dać więcej nad siebie
samego?”[16].

5. Dobroć naszego Ojca Boga

We wszystkich rzeczach
powiedzianych do tej pory mogliśmy
potwierdzić, jak świadomość Bożego
synostwa nie tylko prowadzi do
hojnej odpowiedzi polegającej na
miłości do Boga, ale daje również
duszy niezwykle istotne światła na
temat samego Boga; światła, które
wywołują oczywiście większy
wewnętrzny wzrost, ale które
również pomagają teologowi w jego
studiach naukowych na temat
Bożych tajemnic. Tą drogą pragnę
poprowadzić dalej moje rozważanie,



zagłębiając się w tę zależność
bliskość-wielkość, z jaką jawi się
naszym oczom Boże ojcostwo.

Świadomość Bożego ojcostwa
oznacza, co już podkreśliliśmy,
świadomość osobistej miłości Ojca w
Chrystusie i przez Ducha Świętego ku
każdemu z Jego synów i córek z
osobna. Oznacza to między innymi i
tak odczuwają to i wyrażają ze
szczególną żywością święci, żywą
Bożą miłość, obecną i działającą,
ciągłą i intensywną, a zarazem
konkretną, pełną bardzo osobistych
szczegółów miłości Boga w
odniesieniu do każdego dziecka jako
takiego, w których to szczegółach
nieskończona Boża zdolność do
miłowania przystosowuje się do
kondycji i potrzeb każdego
człowieka. Na ile zaś większe jest
odwzajemnienie ze strony świętej
duszy tej miłości, tym bardziej Bóg
stara się, żeby tak to nazwać,
zaskoczyć duszę finezją i



delikatnością miłości jako najlepszy z
ojców i najlepsza z matek.

To wszystko daje Świętemu
szczególne zrozumienie Dobroci
Boga, który, daleko od zwykłego
teoretycznego stwierdzenia, widzi ją
objawiającą się dzień po dniu w jego
własnym życiu i głęboko go ona
porusza. W ten sposób nawiązujemy
do jednej z najdelikatniejszych
kwestii, jakie stawia przed sobą
sumienie człowieka, kiedy objawia
mu się ojcowska postać Boga:
nawiązujemy do problemu zła. Nie
jest to chwila, żeby wchodzić w
kwestię tak złożoną i często
wprawiającą w zmieszanie, a nawet
traumatyczną dla istoty ludzkiej, ale
owszem, należy przynajmniej
wskazać perspektywę, jaką otwiera
doświadczenie Świętych, żeby
oświecić rozważanie nad złem.

Moglibyśmy powiedzieć, że święci
stawiają tę kwestię z perspektywy



wnętrza samego Boga. To znaczy, nie
próbują godzić doświadczenia zła w
świecie z pewnością wiary w
nieskończoną dobroć Bożą, szukając
tej złożonej równowagi, w której
tylekroć filozoficzno-teologiczna
refleksja zanurza się, nie docierając
do portu przeznaczenia. Ale raczej
widzą wszystko z perspektywy tej
bliskości osiągniętej z Trójcą, w
której dobroć Boża jest przede
wszystkim tą samą ojcowsko-
synowską miłością, do uczestnictwie
w której zostali powołani. Natomiast
świat i człowiek są postrzegani w ten
sposób z perspektywy optyki Boga
Stwórcy i Odkupiciela. Do tego
stopnia, że można odnieść wrażenie,
iż nie jest to próba wyjaśnienia zła,
tylko że dla nich ten problem nie
istnieje, ponieważ w samym Bogu
rzeczywiście nie istnieje.

To wyrażają, na przykład,
następujące słowa Św. Tomasza
Morusa do jego najstarszej córki w



więzieniu Tower w Londynie: „Moja
dobra córko, nigdy nie martw się o
nic, co kiedykolwiek spotka mnie na
tym świecie. Nic nie może przyjść
oprócz tego, czego chce Bóg. I jestem
całkiem pewien, że cokolwiek może
to być, jakkolwiek złe może się
wydawać, rzeczywiście będzie to
najlepsze”[17].

W ten sposób stosuje to również Św.
Josemaría Escrivá do bardziej
codziennych sytuacji, obiektywnie
mniej dramatycznych, w których
jednak dusza chrześcijańska może
czuć się źle i być zbita z tropu:
„Troski...? Przeciwności z tego czy
innego powodu...? Czy nie widzisz, że
tego chce twój Ojciec — Bóg... a On
jest dobry... i kocha cię — ciebie
osobiście! — bardziej niż wszystkie
matki świata razem wzięte mogą
kochać swoje dzieci?”[18].

Istotnie z tego doświadczenia
bliskości z Bogiem wynika w



niekwestionowany sposób, że to, co
zwykle nazywamy złem fizycznym,
nigdy nie jest prawdziwym złem.
Natomiast jeśli chodzi o jedyne
prawdziwe zło — grzech — zawsze
jest ono ukazywane w świetle Bożego
Miłosierdzia i dobra, jakie sam Bóg
nieustannie z niego wydobywa.

6. Bóg Ojciec Miłosierny

Ojcowskie Miłosierdzie Boga,
postrzegane z samego wnętrza Jego
Miłości i Dobroci, ma istotnie
szczególną siłę w świadomości
Bożego synostwa. Nie mogę teraz
zatrzymywać się na wszystkich jego
konsekwencjach, ale owszem, chcę
podkreślić na tej samej zasadzie,
która wyznacza nasze rozważanie,
to, co wydaje mi się najbardziej
decydujące w doświadczeniu
Świętych: jeśli chodzi o przebaczenie,
kontemplują oni nie tyle
Miłosierdzie, co Miłość, która nie
może nie obejmować przebaczenia.



Nie chodzi tak bardzo o to, że mój
Ojciec mi przebacza, tylko o to, że
mój Ojciec mnie miłuje i dlatego mi
przebacza: że rzeczywiście Jego
Serce zwraca się na mnie jako na
Jego syna, poza konkretną
rzeczywistością moich dobrych lub
złych uczynków.

Odważyłbym się powiedzieć, że
Święty ledwie zwraca uwagę na
grzech jako taki, jedynie jako na
kontrast, który pomaga mu
stwierdzić, do jakiego stopnia Bóg
miłuje go osobiście, bez
warunkowania swojej miłości
wierną lub niewierną odpowiedzią
Jego syna. Przypowieść o synu
marnotrawnym, o której zupełnie
słusznie tak wiele się ostatnio mówi i
pisze, okazuje się niewątpliwie
symptomatyczna w tej kwestii.
Młodszy syn z przypowieści
poszukuje co najwyżej przebaczenia,
ale otrzymuje o wiele więcej. Syn nie
odzyskuje swojego Ojca, tylko zdaje



sobie sprawę, że nigdy Go nie utracił;
że on może być złym synem, ale że
Ojciec nigdy nie może przestać być
dobrym Ojcem, ponieważ naprawdę
go miłuje, dlatego że jest tym, kim
jest, w największej głębi i z
najgłębszej perspektywy.

W ten sposób jest zrozumiałe, że
święci wzruszają się ogromnie, co
odzwierciedlają, na przykład,
następujące słowa Św. Teresy od
Jezusa: „I któż by się, Panie duszy
mojej, nie zdumiał nad takim
wielkim miłosierdziem, nad takim
nadmiarem łaski, za takie
niewdzięczne przeniewierstwo? Nie
wiem, jak mi się serce nie kraje, gdy
to piszę po tylu
niewiernościach!”[19] albo
następujące słowa Św. Josemaría
Escrivy, odnoszące się właśnie do
reakcji ojca ze wspomnianej
przypowieści: „To są słowa świętej
księgi: ucałował go, obsypał go
pocałunkami. Czyż można mówić w



sposób bardziej ludzki? Czyż można
bardziej obrazowo opisać ojcowską
miłość Boga do ludzi?”[20].

Istotnie Miłosierdzie zwykło się
objawiać w doświadczeniu i
nauczaniu Świętych jako wielka
próba Boskiej ojcowskiej miłości, a
także Serca Jego wcielonego Syna,
który jest Jego wiernym Obrazem —
najbardziej poruszającym,
najbardziej pocieszającym,
najczulszym przejawem… Dlatego
jest to kluczowy aspekt do lepszego
zrozumienia wszystkiego, co zostało
powiedziane do tej pory, i tego, co
nastąpi. Natomiast w szczególnym
przypadku Świętych duża część ich
zrozumienia Bożej miłości i Jej hojnej
odpowiedzi na łaskę wypływa
właśnie z ich osobistych
doświadczeń w sprawie żywego i
działającego Miłosierdzia Bożego.

Pójdźmy krok dalej. Jak właśnie
stwierdziliśmy w odniesieniu do



przypowieści o synu marnotrawnym,
Boże Miłosierdzie wzmacnia
przekonanie, że w ojcowskiej Miłości
Boga mieścimy się wszyscy: nikt nie
traci ojcowskiej miłości bez względu
na to, jak wielkim jest grzesznikiem.
Raczej przeciwnie: wszystko zachęca
do myślenia o Bożym „umiłowaniu”
grzesznika. Do tego stopnia, że święci
jak św. Augustyn albo św. Teresa od
Dzieciątka Jezus mówią o istnieniu
„uprzedzającego” Miłosierdzia Boga,
ponieważ przeczuwają, że nawet dla
chrześcijanina, który w określonym
momencie szczerze nie ma
świadomości ciężkich grzechów, nie
może przestać być prawdą, że Bóg
bardzo go miłuje, dlatego że wiele
mu przebacza (por. Łk 7, 40-47).

Zacytujmy refleksje Świętej z Lisieux:
„Wiem i to, że Jezus odpuścił mi
więcej niż św. Magdalenie, ponieważ
odpuścił mi z góry, powstrzymując
mnie od upadku. Ach! jakże
pragnęłabym móc wypowiedzieć to,



co czuję!... Oto przykład, który choć
trochę myśl moją wytłumaczy. —
Przypuśćmy, że syn biegłego lekarza
napotykając na swej drodze kamień,
wywraca się na nim i upadając,
łamie sobie któryś z członków;
przybyły natychmiast ojciec podnosi
go z miłością, opatruje jego rany
wszystkimi znanymi sobie
sposobami; wkrótce syn całkowicie
wyleczony okazuje mu swą
wdzięczność. Dziecko to
niewątpliwie miało powody, by
kochać swego ojca.

Ale przypuśćmy jeszcze inną
ewentualność. — Ojciec wiedząc, że
na drodze jego syna znajduje się
kamień, wyprzedza go spiesznie i
niespostrzeżenie ten kamień usuwa.
Syn ów, otoczony tak przewidującą
miłością, nie WIEDZĄC o
nieszczęściu, z którego go ojciec
wybawił, nie okaże mu swej
wdzięczności i będzie go mnie]
kochał, niż gdyby został przez niego



uleczony... jeśli się jednak dowie,
jakiego niebezpieczeństwa uniknął,
czyż nie będzie go kochał tym
więcej?

Otóż ja jestem owym dzieckiem,
przedmiotem uprzedzającej miłości
Ojca, który zesłał swoje Słowo nie po
to, by odkupił sprawiedliwych, ale
grzeszników. On chce, abym Go
kochała za to, że odpuścił mi nie
tylko wiele, ale WSZYSTKO. Nie
czekał, aż Go ukocham bardziej niż
św. Magdalena, lecz chciał, bym
ZROZUMIAŁA, że ukochał mnie
miłością przedziwnie uprzedzającą, i
w zamian kochała Go teraz do
szaleństwa!...”[21].

7. Miłosierdzie Ojca i Syna

Z drugiej strony zrozumienie, jak
wielka jest miłosierna Miłość Boga
Ojca do każdego z Jego dzieci zwykle
osiąga swój zenit przy kontemplacji
tajemnicy Krzyża, postrzeganej nie
tylko z perspektywy wzruszającego



oddania Jezusa za moje grzechy, ale z
perspektywy hojności Ojca, który
poświęca swojego Syna i który
przyjmuje Jego oddanie.

W ten sposób wyraża to, na przykład,
św. Augustyn, parafrazując św. Pawła
i św. Jana: „O jakże nas umiłowałeś,
dobry Ojcze, ‘który nie oszczędziłeś
Syna swego Jedynego, ale za nas
bezbożnych wydałeś Go’! (Rz 8, 32)
Jakże umiłowałeś nas, skoro On,
który miał poczucie, że Jego równość
wobec Ciebie nie jest bezprawnym
przywłaszczeniem (por. Flp 2, 6),
„stał się uległy aż do śmierci
krzyżowej” (por. Flp 2, 8). On jeden
wolny pośród śmiertelnych (por. Ps
87, 6) miał „moc oddać duszę” swoją i
miał moc „wziąć ją z powrotem” (J
10, 18). W Twoim imieniu a w naszej
obronie odniósł zwycięstwo ginąc
jako krwawa ofiara, i dlatego jest
zwycięzcą, że przelał krew. Za nas
jako kapłan składa Ci ofiarę i sam
jest zarazem ofiarą; a dlatego jest



kapłanem, że jest ofiarą. Czyni nas z
niewolników Twoimi sługami przez
to, że sam będąc Synem Twoim, stał
się wobec Ciebie sługą”[22].

Całe to bogactwo dowodów Miłości i
Miłosierdzia Bożego dostarcza
nowych impulsów do przejawów
synowskiego obcowania, odważnego
i śmiałego, duszy, która daje się
porwać i poruszyć Bogu.
Posłuchajmy ponownie św.
Katarzyny ze Sieny w jej modlitwie
do Boga Ojca:

„O Miłosierdzie, które wypływa z
Boskości Twojej, Ojcze wieczny, które
rządzi przez mocą Twą całym
świetem. Przez miłosierdzie Twoje
zostaliśmy stworzeni i przez
miłosierdzie Twoje zostaliśmy na
nowo stworzeni w krwi Syna
Twojego. Miłosierdzie Twoje
zachowuje nas. Miłosierdzie kazało
Synowi Twemu rozstrzygnąć bój na
drzewie krzyża, w tej walce śmierci z



życiem, a życia ze śmiercią (...). O
Miłosierdzie! Serce się spala na myśl
o Tobie, bo gdziekolwiek zwrócę
ducha, nie znajduję nic prócz
Miłosierdzia. O Ojcze wieczny,
przebacz ciemnocie mojej, że
ośmieliłam się mówić w obliczu
Twoim, lecz miłość miłosierdzia
Twojego wybaczy mi w obliczu
dobroci Twojej”[23].

Istotnie, względnie często, w
modlitwie Świętych, rozważanie
Miłosierdzia Ojca i Jezusa Chrystusa
przeplata się do tego stopnia, że
wydaje się mieszać i jest to jedna z
okazji, przy których zwykło się
traktować również Jezusa jak Ojca.
Tak dzieje się, na przykład, w
następującej modlitwie św. Alfonsa
Liguori: „Ty sam, mój Jezu, który
jesteś przeze mnie obrażany, stajesz
się moim rzecznikiem: ‘On bowiem
jest ofiarą przebłagalną za nasze
grzechy’ (1 J 2, 2). Nie chcę zatem
wyrządzać Ci nowej zniewagi



polegającej na braku ufności w
Twoje Miłosierdzie. Żałuję z całej
duszy, że Tobą wzgardziłem, o
najwyższe Dobro! Racz przyjąć mnie
do Twojej łaski przez tę krew dla
mnie przelaną. Ojcze… już nie jestem
godzien nazywać się twoim synem
(Łk 15, 21). Nie, mój Odkupicielu i
Ojcze, nie jestem godzien być Twoim
synem, dlatego że tak wiele razy
odrzucałem Twoją miłość. Ty
jednakoż czynisz mnie godnym przy
pomocy Twoich zasług. Dziękuję, mój
Ojcze, dziękuję, miłuję Cię”[24].

W ten sposób napotykamy ponownie
z nowej perspektywy ścisłą relację
między ojcowską Miłością Boga i
odkupieńczym oddaniem Jego Syna,
będącym odzwierciedleniem tego, co
Syn otrzymuje od Ojca w łonie Trójcy
Przenajświętszej: całej Jego Boskiej
rzeczywistości, a w związku z tym
całej Jego nieskończonej Miłości, tej
samej, jaką Ojciec, Syn i Duch Święty
miłują nas i nam przebaczają.



8. Bliskość Boga

Na kontemplacyjno-refleksyjnej
drodze, podobnej do tej, jaką właśnie
pokonaliśmy, mówiąc o Dobroci i o
Miłosierdziu, bliskość Boga
wypływająca z Bożego synostwa,
przeżywanego do ostatnich granic,
daje nam również światło na temat
innych Boskich atrybutów. Kiedy zaś
się w nie zagłębiamy, ponownie
wzrasta życie duchowe, pragnąc
odpowiedzieć w większym stopniu
na tę niewyczerpaną Bożą Miłość.

Na przykład, niezmierność Boga i
Jego wszechobecność jawią się w ten
sposób jako czynna, żywa i skuteczna
obecność Boga w każdym Jego
dziecku; jako konkretna, pełna
miłości i bliska rzeczywistość dla
duszy; obecność Ojca
„zainteresowanego i zajętego”
sprawami swojego dziecka, małymi i
wielkimi, ważnymi i błahymi. Dusza
czuje naprawdę, że Jej Bóg Ojciec ma



oczy tylko dla niej. Natomiast jej
życie w Chrystusie i czynna obecność
Ducha nie przestają przypominać jej
tego i konsekwentnie pobudzać ją do
działania.

W analogiczny sposób Boska
Wiekuistość jest doświadczana jako
pełnia tej obecności i pełnego miłości
oddania Boga każdemu w każdej
chwili, co wiąże się z
przekazywaniem do wnętrza duszy
całego bogactwa Bożej istoty: z
uczestnictwem w wiecznym
oddawaniu się Ojca Synowi i
Duchowi Świętemu. Nie jest to
wiekuistość na marginesie mojego
czasu, tylko wiekuistość
przekształcona w mój czas, któremu
nadaje wartość wieczności. W tym
wszystkim zaś Wcielenie Słowa
odgrywa ponownie decydującą rolę,
ponieważ dusza odkrywa, do jakiego
stopnia Boga naprawdę interesuje
wszystko, co ludzkie i doczesne.



Na przykład, cała ta rzeczywistość
kryje się za tym, co zostało wyrażone
w tym punkcie Drogi, z którego
odtworzyliśmy już niektóre słowa na
początku: „Musimy utwierdzać się w
przekonaniu, że Bóg jest przy nas
zawsze. — Żyjemy tak, jak gdyby Pan
przebywał gdzieś daleko, wśród
blasku gwiazd, a nie myślimy o tym,
że On jest również stale u naszego
boku. A jest obecny jako miłujący
Ojciec — każdego z nas kocha
mocniej, niż wszystkie matki na
świecie zdolne są kochać swoje dzieci
— wspierając nas, dając nam
natchnienie, błogosławiąc... i
przebaczając (…). Trzeba, byśmy się
nasycili, byśmy przesiąkli
świadomością, iż Pan, który jest obok
nas i w niebie, jest Ojcem —
prawdziwie naszym Ojcem”[25].

Lub też za kolejnymi rozważaniami i
zaleceniami św. Teresy od Jezusa:
„Możecie zatem bez żadnej
wątpliwości wierzyć, że gdziekolwiek



jest Boski Majestat Jego, tam jest i
wszystka chwała Jego. Święty
Augustyn powiada, że szukał Boga
wszędy wkoło siebie, aż wreszcie
znalazł Go w samym sobie[26]. Czy
mały to będzie, sądzicie, dla duszy
roztargnionej pożytek, gdy zrozumie
tę prawdę i przekona się, że na to,
aby mogła rozmawiać z Boskim
Ojcem swoim i cieszyć się obecnością
Jego, nie ma potrzeby wzlatywać aż
do nieba ani modlić się głośno? On
bowiem tak blisko jest, że i bez głosu
ją usłyszy; nie potrzeba jej skrzydeł,
aby latała szukając Go, ale dość jej
udać się na samotność i patrzeć, i
oglądać Go obecnego we własnym jej
wnętrzu. I nie oddalając się od tego
Gościa tak drogiego, z pokorą
najgłębszą mówić do Niego jak do
Ojca, prosić Go jak Ojca i cieszyć się
Nim jak Ojcem, czując i uznając
siebie niegodną zwać się córką
Jego”[27].



Z innej perspektywy wiekuistość
Boga jako brak początku i końca
porusza również Świętego tym, co
oznacza nieskończone przedłużanie
Bożej miłości do każdego. W
następujący sposób wyraża to św.
Franciszek Salezy: „Rozważaj,
Filoteo, przedwieczną miłość Boga
względem ciebie. Zanim jeszcze Jezus
Chrystus, Pan nasz, cierpiał za ciebie
na Krzyżu jako Człowiek, już jako
Bóg w Swojej nieskończonej dobroci
zamierzył cię stworzyć i już cię
nieskończenie ukochał. Od kiedy
zaczął cię tak kochać? Odkąd zaczął
być Bogiem. A kiedy zaczął być
Bogiem? Nigdy. Bo zawsze był bez
początku i zawsze będzie bez końca,
bo zawsze jest. Tak więc kocha cię
bez początku, to jest odwiecznie;
odwiecznie więc przygotował ci łaski
i dary, które ci uczynił”[28].

W ścisłym związku z powyższym
niezmienność przestaje być
atrybutem zasadniczo negatywnym,



który wydaje się oddalać Boga od
nas, i ukazuje się raczej jako życie
pełne intensywnej aktywności,
bogate i doskonałe, które przechodzi
w każdą duszę z prawdziwą
ojcowską miłością. Do tego stopnia,
że w tej synowskiej bliskości, dusza
czuje, na przykład, że Bóg „porusza
się” w tempie jej osobistych
doświadczeń, że jak każdy dobry
ojciec reaguje z ojcowską miłością na
uczucia, potrzeby i niepokoje
swojego syna.

Z pewnością Bóg nie porusza się w
sensie doznawania zmiany, ale
owszem, przeżywa z całą
intensywnością nieskończonej
miłości swoją relację z nami, jak
żywe i intensywne są relacje w łonie
Trójcy Przenajświętszej. To znaczy,
Bóg miłuje naprawdę i „przeżywa”
swoją miłość do każdego syna i
każdej córki. W związku z tym
rzeczywiście uczestniczy we
wszystkich ich przeciwnościach,



choćby nie odczuwał cierpienia w
znaczeniu, w jakim to wyrażenie
mogłoby oznaczać niedoskonałość.

Przy tym wszystkim Święty zwykle
dociera jeszcze dalej, dlatego że za
pośrednictwem Człowieczeństwa
Jezusa Chrystusa pojmuje, że Bóg
zechciał przybliżyć się również do
biernych aspektów tych doświadczeń
swoich dzieci. Zechciał
„uczłowieczyć” swoją miłość, która
nie przestała być Boska. To zaś
porusza Świętego głęboko z
podwójnej przyczyny: niewątpliwie
dlatego że Bóg staje mu się w ten
sposób bliższy; ale również dlatego,
że nie przestaje być Bogiem, dlatego
że — podkreślamy z naciskiem po
raz kolejny — wspaniałe i
poruszające jest przede wszystkim to,
że w nierozłączny sposób jest moim
Ojcem i moim Bogiem i że Jezus jest
Człowiekiem-Bogiem, który otwiera
przede mną tajemnice Boskiej
zażyłości, nie zmniejszając ani



odrobinę swojej wielkości, kiedy nam
ją powierza.

Popatrzmy na to pod innym kątem:
świadomość ojcostwa Boga oznacza
odkrycie, że Bóg ma prawdziwe
„ojcowskie uczucia”, będące
doskonałą miłością; Boże działania,
które rozmiłowana dusza odczuwa
rzeczywiście jako „nowe”,
„odmienne” w każdej chwili jej
bliskiego obcowania z Bogiem, w
takim stopniu, w jakim wie, że jest
miłowana jako konkretny syn,
odmienny od innych synów i
któremu przydarzają się odmienne
rzeczy każdego dnia i o każdej porze,
a które nie są obojętne dla
prawdziwie ojcowskiej i
macierzyńskiej miłości.

Tylko z takiej perspektywy można
dojrzeć teologiczną głębię istniejącą
za głębokimi rozważaniami
Świętych, jak to, które przekazuję,
pochodzące z ust św. Teresy od



Dzieciątka Jezus, i pokonać pokusę,
aby powierzchownie zaklasyfikować
je jako, na przykład, „przejawy
pobożnej naiwności małej
dziewczynki”:

„Tak wspaniale wyobrażam sobie
niebo, że często zastanawiam się,
czym Pan Bóg, po mojej śmierci,
zdoła mnie zaskoczyć (…). Ale myślę
także, że gdybym nie była dość
zaskoczona, udawałabym, że nią
jestem, aby Panu Bogu sprawić
przyjemność. Nie ma obawy, abym
Mu okazała moje rozczarowanie.
Umiałabym tak postępować, aby On
tego nie spostrzegł. Zresztą
zachowywałabym się zawsze tak,
jakbym była szczęśliwa. Wiesz, że
mam swoje małe sposoby i że one są
zawsze niezawodne… Zresztą,
gdybym tylko widziała Boga
szczęśliwego, wystarczyłoby mi to
całkowicie do szczęścia”[29].



Czy rzeczywiście można próbować
„oszukać” w ten sposób Boga?
Przynajmniej ośmielę się zapewnić,
odwracając tekst Świętej, że pewnie
Pan postąpił w taki sposób, żeby
Świętej Teresce wydawało się, że
zdołała Go oszukać, dlatego że wobec
tak delikatnej duszy serce tak
ojcowskie jak serce Boga może się
jedynie poddać.

Wreszcie, nie zamierzając
wyczerpywać listy Boskich
atrybutów, przyjrzyjmy się również,
jak wszechmoc Boga nabiera innej
perspektywy z punktu widzenia tej
synowskiej bliskości z Bogiem. Nie
jest to moc, która nade mną panuje i
mnie ujarzmia, tylko która jest „na
moje usługi”, w której nawet
uczestniczę, dlatego że jestem Jego
synem i dziedzicem, ze wszystkimi
tego konsekwencjami. Jego
Opatrzność nie jest właściwa dla
strażnika czy kontrolera ani — tym
bardziej — dla kukiełkarza



poruszającego nici mojego życia, jak
gdybym był marionetką; tylko
Opatrznością, odzwierciedlającą
starania miłującego Ojca, ciągle i
intensywnie zatroskanego o dobro
swoich dzieci; włącznie, przede
wszystkim, z ich wolnością
darowaną przy stworzeniu i
odzyskaną dla nas przez Jezusa
Chrystusa na Krzyżu.

9. Transcendencja Boga i synowska
bliskość

Ostatecznie Boska transcendencja dla
duszy w pełni świadomej tego, co
oznacza bycie dzieckiem Bożym, to
nie oddalenie i brak
zainteresowania, tylko bliskość i
zażyłość: świadomość, że cała ta
wielkość Boga, która sama w sobie
wydaje się nieosiągalna i
nieuchwytna, pojawia się w zasięgu
syna, nie dlatego że syn ją osiągnie,
tylko dlatego że Bóg daje mu ją jak
prawdziwy miłujący Ojciec.



To jest przekonanie, które kryje się
za poniższymi zdaniami z pewnego
listu św. Teresy z Los Andes do jej
przyjaciółki: „Uwierz mi. Mówię Ci to
szczerze. Wcześniej uważałam za
niemożliwe rozmiłowanie się w
Bogu, którego nie widziałam, którego
nie mogłabym dotknąć. Lecz dzisiaj
stwierdzam szczerze, że Bóg
wynagradza całkowicie tę ofiarę.
Człowiek odczuwa tę miłość, te
pieszczoty Naszego Pana w taki
sposób, że wydaje mu się, iż jest obok
Niego. Czuję Go zjednoczonego ze
mną tak blisko, że nie mogę pragnąć
więcej, za wyjątkiem wizji
uszczęśliwiającej w niebiosach. Czuję
się pełna Boga i w tej chwili
przyciskam Go do mojego serca,
prosząc, żeby dał Ci poznać
subtelności Jego miłości. Nie ma
między nami rozłączenia. Dokąd ja
pójdę, tam On jest ze mną w moim
biednym sercu. Tam, gdzie ja
mieszkam, jest Jego domek. To jest
moje niebo tutaj, na ziemi”[30].



To ostatnie określenie („niebo na
ziemi”), w odniesieniu do duszy, jest
wzięte przez chilijską Świętą z pism
Bł. Elżbiety od Trójcy
Przenajświętszej, która często go
używa i objaśnia je w następujący
sposób: „‘Ojcze nasz, który jesteś w
niebie…’ (Mt 6, 9). To w ‘tym małym
niebie’ On staje się obecny w
centrum naszej duszy, gdzie my
powinniśmy Go szukać, a nade
wszystko, gdzie powinniśmy
przebywać (…). Czcijmy [Go] w
duchu i w prawdzie, to znaczy, przez
Jezusa Chrystusa i z Jezusem
Chrystusem, albowiem On sam jest
prawdziwym Czcicielem w duchu i w
prawdzie. Wtedy będziemy córkami
Boga; ‘doświadczalnie znamy prawdę
tych słów Izajasza: «przy piersiach
was poniosą, a na kolanach będą
pieścić się z wami». Rzeczywiście,
‘całym zajęciem Boga zdaje się być
obsypywanie duszy pieszczotami i
dowodami czułości, jak matka, która
wychowuje swoje dziecko i karmi



swoim mlekiem’. Och, bądźmy
uważne na tajemniczy głos naszego
Ojca! ‘Córko — mówi On — daj mi
swe serce’ (por. Prz 23, 26)”[31].

Niemniej jednak, sama idea „nieba
na ziemi” może być widziana z innej
wzbogacającej perspektywy, jak ta
przedstawiona przez św. Josemaríę
Escrivę w homilii wygłoszonej na
tym campusie uniwersyteckim w
1967 roku: „Zapewniam was, dzieci,
że gdy chrześcijanin nawet najmniej
znaczącą codzienną czynność spełnia
z miłością, to wtedy wypełnia się ona
transcendencją Bożą. Dlatego
powtarzałem, z nieustępliwością
młota kruszącego skałę, że
powołanie chrześcijańskie polega na
układaniu wierszy z prozy dnia
powszedniego. Niebo i ziemia, dzieci
moje, zdają się łączyć na horyzoncie.
Ale tak naprawdę łączą się one w
waszych sercach, gdy żyjecie
uświęcając życie codzienne”[32].



Zażyły charakter relacji ojcowsko-
synowskiej z Bogiem odbija się w ten
sposób na całej rzeczywistości
otaczającej życie chrześcijanina: na
świecie widzianym z perspektywy
Dobroci jego Stwórcy, który jest
naszym Ojcem i który dał go nam
jako dziedzictwo. W ten sposób
można objaśnić tytuł, jaki założyciel
tego uniwersytetu nadał cytowanej
homilii: „Namiętnie kochać świat”,
tak namiętnie, jak miłujemy naszego
Boga Ojca[33].

Wydaje mi się istotne, na tym, tak już
zaawansowanym etapie naszych
rozważań, wskazanie innej
rzeczywistości głęboko odczuwanej
przez Świętych (obecnej również w
cytowanych tekstach), ale nie zawsze
dobrze rozumianej w niektórych
spekulatywnych refleksjach na nasz
temat. Boska transcendencja oznacza
prawdziwą bliskość, owszem, ale z
„innym”; więcej — to, co cudowne,
dla Świętego, to fakt, że Bóg, będąc



Tym, kim jest, jest moim Ojcem,
jednoczy się ze mną; i że zjednoczony
ze mną, nadal pozostaje Tym, kim
jest. To jest miłość i zjednoczenie
dwóch istot: Ojciec nie jest synem,
zaś syn nie jest Ojcem. A poza tym ja
jestem synem, dlatego że On w
sposób całkowicie wolny zechciał
ustanowić mnie w tej roli.

Jest to ubóstwienie, które nie jest
zmieszaniem. Co więcej, święta
dusza wyczuwa, że gdyby był to jakiś
rodzaj zlania lub zmieszania, nie
byłaby to już prawdziwa miłość,
ponieważ dusza ludzka już nie
otrzymywałaby tak wiele, zasługując
na tak niewiele — to już nie byłoby
Wszystko przelewające się w nicość.
Dusza wyczuwa również, że gdyby
była równość „kondycji” z Bogiem,
miłość ta utraciłaby swój urok.

Osobiście, mimo ubóstwa wszelkich
porównań tego rodzaju, pomaga mi
w zrozumieniu i wytłumaczeniu tego



głębokiego uczucia Świętych wobec
miłości Boga, która przekracza
przepaść otwartą przez ich ludzką
kondycję i osobistą nędzę,
powtarzany na różne sposoby w
literaturze obraz ubogiej panienki,
która zakochuje się w wielkim
księciu, albo obraz żebraka
lekceważonego przez wszystkich,
który odkrywa pewnego pięknego
dnia z wielkim zdumieniem, że jego
prawdziwym ojcem jest król[34].

Wykorzystajmy tę chwilę, żeby
zapisać również, że za wszystkim, co
zostało powiedziane do tej pory,
kryje się zasadnicza postawa ze
strony dziecka Bożego, postawa,
która jest podstawową cnotą na
drodze życia wewnętrznego —
pokora. Owszem, synostwo wynosi
mnie na niespodziewaną wysokość
bliskości z Bogiem i ubóstwienia, ale
dlatego że Bóg staje się moim, a nie
dlatego że ja przestaję być
stworzeniem, grzesznikiem czy



nędznikiem. Co więcej, im głębsza
jest ta jedność z Trójcą
Przenajświętszą, tym bardziej
odczuwa równocześnie święta dusza
przepaść oddzielającą ją od Boga i
tym bardziej docenia konsekwencję
Jego Miłości i Jego Miłosierdzia;
rozpoczynając w ten sposób na nowo
inny cykl rozmiłowania i pełnej
miłości odpowiedzi, na tej
pasjonującej krętej drodze
prowadzącej do świętości.

10. Świadomość Bożego synostwa i
droga ku świętości

Zbliżamy się do końca naszych
rozważań, ale nie chcę zaniechać
krótkiego odniesienia do pozostałych
dwóch aspektów, które wydają mi się
decydujące dla zrozumienia życia
duchowego w świetle synostwa
Bożego. Pierwszy, który w dużej
mierze, był obecny podczas całego
wykładu, wypływa ze znanych słów
zamykających pierwszą część



Kazania na Górze: „Bądźcie więc wy
doskonali, jak doskonały jest Ojciec
wasz niebieski” (Mt 5, 48).

Kiedy mowa o powszechnym
powołaniu do świętości, zazwyczaj
ucieka się do tego cytatu, pośród
innych biblijnych odniesień.
Niemniej jednak, rozwijając to, co
owo powołanie oznacza w życiu
chrześcijanina, nacisk kładzie się
niekiedy — słusznie, aczkolwiek
moim zdaniem, nazbyt jednostronnie
— na naśladowanie Jezusa
Chrystusa. W przeciwieństwie do
tego wydaje mi się, że wyraźne
odniesienie, jakiego dokonuje w tym
momencie sam Jezus do Ojca,
otwiera inne wzbogacające
perspektywy w związku z tym, co
oznacza chrześcijańska świętość,
której wszyscy poszukujemy, i
sposobami, jak ją osiągnąć.

W istocie te słowa Pana mówią nam
o wielkości i cudownym charakterze



celu, nie obniżając ich ani odrobinę,
a równocześnie, powiększają nasze
zaufanie i pragnienie osiągnięcia
tego celu. Gdyby Bóg nie był moim
Ojcem, Jego doskonałość byłaby
nieosiągalna. Gdyby nie był Bogiem,
osłabłaby moja ufność i moje
pragnienie nie byłoby tak gorące,
ponieważ cel nie byłby tak cudowny i
pociągający; najbardziej pociągający
ze wszystkich.

Istotnie coś podobnego dzieje się,
kiedy zastanawiamy się nad
naśladowaniem Jezusa Chrystusa,
którego nie można oddzielić od Jego
Ojca. Gdyby nie był człowiekiem jak
ja, jakże trudno byłoby Go
naśladować! Gdyby zaś nie był
Bogiem, jakże niewielką miałby moc,
żeby mi pomóc i jakże mało powabu
znajdowałbym w byciu Jego
uczniem. Inne zaś, podobne
rozważanie można prowadzić,
zastanawiając się nad tym, co
oznacza bycie świątyniami Ducha



Świętego i bycie prowadzonym przez
Niego na naszej drodze świętości.

Jednakże, chociaż te rozważania są
równoległe, wydaje mi się, że jedno z
nich nie powinno mieszać się z
innymi, nie wypaczając samej
rzeczywistości trynitarnej tajemnicy
i naszego w niej udziału:
rzeczywiście jestem synem Bożym —
synem Ojca, w Synu, przez Ducha
Świętego — i moja świętość wypływa
stamtąd i powinna wzrastać zgodnie
z tymi samymi współrzędnymi
trynitarnymi aż do celu, teraz
zaledwie niejasno dostrzeganego,
jednakże będzie ona nadal Bosko-
trynitarna: „Umiłowani, obecnie
jesteśmy dziećmi Bożymi, ale jeszcze
się nie ujawniło, czym będziemy.
Wiemy, że gdy się objawi, będziemy
do Niego podobni, bo ujrzymy Go
takim, jakim jest” (1 J 3, 2).

W ten sposób, w szczególności w
miarę, jak wzrasta świadomość tej



relacji ojcowsko-synowskiej z
Bogiem, dusza biegnie: wzlatuje ku
świętości… Pisze Bł. Elżbieta od
Trójcy Przenajświętszej, po
zacytowaniu ustępu ze św. Jana,
który przed chwilą odtworzyliśmy:
„Oto miara świętości dzieci Bożych:
być świętym, jak Bóg, być świętym
świętością Boga; i to żyjąc w
kontakcie z Nim w głębi przepaści
bez dna, «wewnątrz»”[35].

11. Ojcostwo Boga i Macierzyństwo
Maryi

Nasze ostatnie rozważanie
poprowadzi nas teraz od Bożego
ojcostwa do maryjnego
macierzyństwa. Jednakże oddajmy
głos św. Ludwikowi Marii Grignion
de Montfort: „Bóg Ojciec nie inaczej
dał światu Syna swego
Jednorodzonego, jak tylko przez
Maryję (…). Ponieważ świat nie był
godzien - mówi św. Augustyn -
otrzymać Syna Bożego bezpośrednio



z rąk Ojca, dlatego dał Go Bóg Maryi,
by świat Go otrzymał przez Nią[36].
Syn Boży stał się dla naszego
zbawienia człowiekiem, lecz w Maryi
i przez Maryję. Bóg Duch Święty
ukształtował Jezusa Chrystusa w
Maryi, uzyskawszy jednak najpierw
przez jednego z przedniejszych sług
swego dworu Jej przyzwolenie”[37].

Przy okazji tych rozważań chcemy
podkreślić relację między Bożym
ojcostwem a maryjnym
macierzyństwem, która od tej
szczególnej relacji Najświętszej
Maryi Panny z Trójcą
Przenajświętszą przechodzi na nas.
Istotnie, tak samo jak podkreślaliśmy
kontemplację świadomości Bożego
synostwa jako zrozumienia ojcostwa
Bożego, chcemy wskazać stosowność
patrzenia na Maryję nie tylko jako na
model synostwa ani też po prostu
kontemplowania Jej duchowego
macierzyństwa z perspektywy
macierzyńskiej relacji z Jezusem



Chrystusem, ale również z
perspektywy Jej szczególnej relacji z
Ojcem jako Ojcem Jezusa oraz z
Duchem Świętym jako węzła jedności
w łonie Trójcy Świętej.

W wyniku tego rozważania w
macierzyńskiej miłości Maryi
będziemy lepiej odczuwać i lepiej
zrozumiemy, w żywy i bardzo
„ludzki” sposób, ojcowską miłość
Boga, w której Ona uczestniczy w
sposób szczególny. Szczególnie zaś w
„macierzyńskich” przejawach tej
Miłości, które właśnie posłużyły za
punkt wyjścia dla naszego
wystąpienia i pojawiły się w nim
wielokrotnie w ustach Świętych.
Posłuchajmy ponownie jednego z
tych Świętych, wielkiego mistrza od
miłości do Maryi, którego właśnie
zacytowaliśmy:

„Maryja, Matka pięknej miłości (por.
Syr 24, 18 Wlg), wyzwoli twe serce z
wszelkiego niepokoju sumienia i ze



służalczego lęku. Maryja twe serce
otworzy i rozszerzy tak, że będziesz
biegł po drodze przykazań (por. Ps
119, 32). Jej Syna w świętej wolności
dzieci Bożych. Maryja wprowadzi do
twego serca czystą miłość, której
skarb jedynie Ona posiada. Odtąd w
swym postępowaniu będziesz się
kierować już nie obawą, lecz czystą
miłością ku Bogu, który sam jest
Miłością. Będziesz Go uważał za
najlepszego Ojca, któremu
bezustannie będziesz się starał
podobać, z którym będziesz ufnie
rozmawiał, jak dziecko z dobrym
ojcem. Gdybyś przypadkiem miał
nieszczęście Go obrazić, upokorzysz
się przed Nim natychmiast,
przeprosisz Go pokornie,
wyciągniesz ku Niemu z prostotą
ręce, powstaniesz z miłością i dalej,
bez niepokoju, obawy i bez
zniechęcenia będziesz ku Niemu
dążyć”[38].

Tłum. Bronisław Jakubowski



[1] Św. Jan od Krzyża, Pieśń duchowa,
r. 27, 1.

[2] Św. Teresa od Dzieciątka Jezus, 
Rękopisy autobiograficzne, Ms. B, 1 v.

[3] Św. Teresa od Jezusa, Droga
doskonałości, r. 27, 2.

[4] Św. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Droga, nr 267.

[5] Św. Josemaría Escrivá de
Balaguer, To Chrystus przechodzi, nr
185.

[6] Św. Teresa z Los Andes, 
Dzienniczek, nr. 51.

[7] Św. Edyta Stein, Wiedza krzyża.

[8] Św. Josemaría Escrivá de
Balaguer, To Chrystus przechodzi, nr
64.



[9] Św. Teresa od Jezusa, Twierdza
wewnętrzna, VII, 1, 6-7.

[10] Św. Jan od Krzyżą, Żywy płomień
miłości, Prolog, nr 2.

[11] Św. Franciszek Salezy, Rozmowy
duchowe, n. 16, 7. Ponadto, zwraca
się tu uwagę na ciekawy temat
teologiczno–duchowy związku
między synostwem Bożym a
dziecięctwem duchowym, nad
którym nie możemy się teraz
zatrzymać. Możemy jednak
przynajmniej zaznaczyć, iż ufność i
porzucenie się w Bogu są tu jednymi
z kluczowych punktów.

[12] Św. Teresa od Dzieciątka Jezus, 
Rękopisy autobiograficzne, Ms. B, 5 v.

[13] Św. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Droga, nr 425.

[14] Św. Jan z Avili, Audi, filia, rozdz.
19.



[15] Św. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Przyjaciele Boga, nr 306.

[16] Św. Katarzyna ze Sieny, Dialog,
rozdz. 167.

[17] Św. Tomasz Morus, List
więzienny do Małgorzaty Roper (VIII
1534).

[18] Św. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Kuźnia, nr 929.

[19] Św. Teresa od Jezusa, Księga
mojego życia, 19, nr 5.

[20] Św. Josemaría Escrivá de
Balaguer, To Chrystus przechodzi, nr
64.

[21] Św. Teresa od Dzieciątka Jezus, 
Rękopisy autobiograficzne, Ms. A, 38 v
– 39 r. Podkreślenia i wersaliki
pochodzą od samej autorki. Tekst św.
Augustyna, którym Święta się
zainspirowała pochodzi z Wyznań
(księga II, rozdz. 7)



[22] Św. Augustyn, Wyznania, księga
X, rodz. 43.

[23] Św. Katarzyna ze Sieny, Dialog,
rozdz. 30.

[24] Św. Alfons Maria de Liguori, 
Nowenny na Boże Narodzenie,
pierwsza nowenna, rozw. 7.

[25] Św. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Droga, nr 267.

[26] Por. św. Augustyn, Wyznania, ks.
X, r. 27.

[27] Św. Teresa od Jezusa, Droga
doskonałości, r. 28, 2.

[28] Św. Franciszek Salezy, Filotea.
Wprowadzenie do życia pobożnego,
cz. V, r. 14.

[29] Św. Teresa od Dzieciątka Jezus, 
Żółty zeszyt. Ostatnie rozmowy,
15.5.2.



[30] Św. Teresa z Los Andes, Listy, nr.
40.

[31] Bł. Elżbieta od Trójcy
Przenajświętszej, Niebo na ziemi,
dzień 9.

[32] Św. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Rozmowy z Prałatem
Escrivá, nr 116.

[33] Głębsza refleksja na temat
związku między synostwem Bożym a
uświęcaniem świata wykracza poza
zasięg tego artykułu, ale warto
zaznaczyć, że jest to kluczowa
kwestia w nauczaniu Świętego
Josemaríi Escrivy.

[34] Do tego drugiego przykładu
odnosi się św. Josemaría w Kuźni, nr
334.

[35] Bł. Elżbieta od Trójcy
Przenajświętszej, Niebo na ziemi,
dzień 9.



[36] Por. św. Augustyn z Hippony, 
Sermo CCXV, n. 4: PL 38, 1074.

[37] Św. Ludwik Maria Grignion de
Montfort, Traktat o prawdziwym
nabożeństwie do Najświętszej Maryi
Panny, nr 16.

[38] Ibidem, nr 215.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/boze-synostwo-zrodlo-zycia-

duchowego/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/boze-synostwo-zrodlo-zycia-duchowego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/boze-synostwo-zrodlo-zycia-duchowego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/boze-synostwo-zrodlo-zycia-duchowego/

	Boże synostwo — źródło życia duchowego

