
opusdei.org

Bóg, który pozwala
działać. Zło i
cierpienie

Dlaczego istnieje zło? Jaki sens
ma ból? Dlaczego Bóg
dopuszcza zło? Są to pytania,
jakie każdy człowiek zadaje
sobie w którymś momencie
życia. Odnoszą się one do jednej
z wielkich tajemnic człowieka.

04-04-2020

Istnienie zła w świecie, zwłaszcza w
jego najostrzejszych i
najtrudniejszych do zrozumienia



formach, jest jedną z najczęstszych
przyczyn porzucenia wiary. W
przypadku wydarzeń, które wydają
się oczywiście niesprawiedliwe i
bezsensowne, wobec których
czujemy się bezsilni, w naturalny
sposób powstaje pytanie, jak Bóg
może na to pozwalać. Dlaczego Pan,
który jest dobry, który jest
wszechmogący, pozwala, żeby działo
się podobne zło? Dlaczego osoby
proste, które dźwigają już w życiu
wielki ciężar, muszą znosić dramat
nieprzewidzianej tragedii jak
katastrofa naturalna? Dlaczego Bóg
nie interweniuje? Są to pytania,
których nie kierujemy do świata ani
też do naszych bliźnich, tylko do
Boga, dlatego że wyznajemy, że to On
jest Stwórcą i Panem świata[1].

Te kwestie w pewien sposób
przekraczają granice Objawienia i
przenikają tajemnicę samego Boga.
Ostatecznie w stworzeniu nie ma
niczego, co wymykałoby się mądrości



i woli Boga. Tak samo jak nie
możemy objąć nieskończonej dobroci
Boga, nie możemy również zgłębić
całkowicie Jego planów. Dlatego
często najlepszą postawą wobec zła i
bólu jest postawa ufnego oddania
Bogu, który zawsze „wie więcej” i
„może więcej”.

Jednak jest również czymś
naturalnym, że próbujemy rozjaśnić
mroczną tajemnicę zła w taki sposób,
żeby wiara nie zgasła z powodu
doświadczeń życiowych, ale właśnie
w tych chwilach nadal była jasnym
światłem na naszej drodze,
„światłem na mojej ścieżce” (Ps 119,
105).

Zło wywodzi się ze stworzonej
wolności

Bóg nie stworzył zamkniętego świata,
do którego miałby dostęp tylko On,
ani też nie uczynił świata
doskonałego. Stworzył świat otwarty
na wiele możliwości i dający się



doskonalić, a także stworzył
mężczyzn i kobiety, żeby go
zamieszkiwali i napełniali swoim
rozumem. Uczynił nas rozumnymi i
wolnymi i dał nam przestrzeń,
żebyśmy mogli rozwijać swe talenty.
W związku z tym Bóg, powołując nas
do istnienia, poddaje nas próbie:
powierza nam zadanie czynienia
dobrze według naszych możliwości.
To zaś często jest uciążliwe zadanie.
„Dał im dziesięć min i rzekł do nich:
«Zarabiajcie nimi, aż wrócę»” (Łk 19,
13). Tak jak w znanej przypowieści
Jezusa, talentów nie można
zagrzebać ani schować. Każdy
człowiek jest powołany do tego, żeby
jego życie przynosiło owoce, do
rozwijania tego, co otrzymał. Jednak
często tego nie robimy albo nawet
robimy wszystko na odwrót —
dobrowolnie postanawiamy coś
złego i to realizujemy: często to my
jesteśmy winni.



Ludzkość była taka od początku, od
owego czynu, który był początkiem
wszystkich pozostałych rodzajów zła.
Całe zło na świecie ma swoje źródło
w złym używaniu wolności, w
zdolności niszczenia dzieł Bożych,
którą posiadamy — w nas samych, w
innych, w naturze. Kiedy to robimy,
pozbawiamy się Boga, nasze serce
ulega zaciemnieniu, a nawet
możemy sprawić, że życie nasze lub
życie innych zamieni się w piekło. To
jest prawdziwe zło, którego
najbardziej musimy się bać —
grzech. Od niego w taki czy inny
sposób pochodzą inne rodzaje zła.

Cierpienie jako próba lub
oczyszczenie

Czy w takim razie zło zawsze jest
bezpośrednim owocem winy? Przede
wszystkim należy wyjaśnić, czym jest
zło. Zło samo w sobie jest tylko drugą
stroną dobra — tym, co
rzeczywistość ukazuje, kiedy brakuje



dobra, kiedy nie ma tego, co powinno
być, a to, co powinno istnieć, nie
istnieje. Zło jest brakiem, a nie
pozytywnym bytem, jest negacją
dobra i musi chwytać się go, żeby
istnieć[2]. Cierpimy, kiedy
doświadczamy tej nieobecności
dobra. Oczywiście, wina, nasza lub
innych, zawsze powoduje szkodę.
Niemniej nie zawsze kiedy ponosimy
jakąś szkodę, doznajemy jej dlatego,
że jesteśmy winni.

W Piśmie Świętym dogłębnie
omawia ten problem Księga Hioba.
Przyjaciele Hioba chcą go przekonać,
że nieszczęścia, jakie zesłał mu Pan,
są konsekwencją jego grzechów, jego
niesprawiedliwości. Chociaż
nierzadko tak się dzieje, dlatego że
występki zasługują na karę — jest to
logiczne w porządku ludzkim, a
także w porządku Bożym —
przypadek Hioba pokazuje nam, że
cierpią również sprawiedliwi i
niewinni. Odnosząc się do tej świętej



księgi, św. Jan Paweł II pisał: „Jeśli
prawdą jest, że cierpienie ma sens
jako kara wówczas, kiedy jest
związane z winą — to natomiast nie
jest prawdą, że każde cierpienie jest
następstwem winy i posiada
charakter kary”[3]. Rzeczywiście, dla
Hioba cierpienie oznaczało próbę
jego wiary, z której to próby wyszedł
umocniony. Niekiedy Bóg
doświadcza nas, ale zawsze daje nam
swoją łaskę, żebyśmy mogli
zwyciężyć i poszukuje sposobu, w
jaki moglibyśmy wzrastać w miłości,
która jest ostatecznym sensem dobra.

Kiedy indziej cierpienie ma sens
oczyszczenia. Tak stało się z Izraelem
w czasach Mojżesza, kiedy lud był
niestały i kapryśny. Bóg oczyścił go
poprzez długą podróż przez pustynię
i w ten sposób kształtował go, aż stał
się zdolny wejść do Ziemi Obiecanej i
uznać wierność Boga Jego słowu.
Często cierpienie nabiera — w
Opatrzności Bożej — podobnej,



oczyszczającej wartości. Istnieją
ludzie, którzy, pogrążeni w
codziennej krzątaninie, nie zadają
sobie decydujących pytań, dopóki
choroba, niepowodzenia finansowe
lub rodzinne nie doprowadzą ich do
zadania sobie głębszych pytań.
Często wówczas dokonuje się
zmiana, nawrócenie, poprawa
postępowania lub też otwarcie się na
potrzeby bliźniego. Wówczas
cierpienie to również Boża
pedagogika — Bóg chce, żeby
człowiek się nie zatracił, żeby się nie
zagubił w rozkoszach wędrówki lub
pośród trudów świata. W związku z
tym, chociaż istnieje miara zła w
życiu każdego człowieka, jaką
uwzględnia Boża Opatrzność,
ostatecznie okazuje się, że zło może
przyczyniać się do dobra człowieka.

Cierpienie w świecie przyrody

W tym świetle nabiera również
pewnego sensu cierpienie naturalne



— to, które jest obecne w naszym
stworzonym otoczeniu i jest w nie
jakby wpisane: znużenie dążeniem,
żeby wiedzieć więcej i się rozwijać,
marność istot ludzkich, które starzeją
się i umierają, brak harmonii zjawisk
przyrodniczych (które pojawiają się
nagle, jakby niszcząc porządek
stworzenia). Cierpienia, których nie
możemy uniknąć, nad którymi nie
panujemy ani których nie
kontrolujemy, lecz które są wpisane
w naturę.

Niekiedy chodzi o zło konieczne,
żeby mogły istnieć inne dobra.
Święty Tomasz podaje przykład lwa,
który nie mógłby zachować swojego
życia, gdyby nie zapolował na osła
albo na jakieś inne zwierzę[4].
Jednakże często dobra, które
mogłyby mieć związek z tragicznymi
wydarzeniami w przyrodzie,
pozostają przed nami zakryte. Nie
jest łatwo zrozumieć, dlaczego Bóg
dopuszcza takie wydarzenia ani



dlaczego stworzył wszechświat, z
którym wiąże się zniszczenie i który
niekiedy nie wydaje się być rządzony
Dobrocią i Miłością. Ewentualne
światło może być wynikiem
rozważania, że ogółem zniszczenie
powodowane przez zjawiska
przyrodnicze ma coś wspólnego,
według zamysłu stwórczego, z naszą
wolnością oraz zdolnością
odrzucenia Boga, jakimi
dysponujemy.

Środowisko, w którym żyjemy i które
tak często zachwyca nas swoim
pięknem — świat fizyczny — może
również zamienić się w straszliwe
miejsce, podobnie jak nasze serce —
uczynione, żeby miłować Boga i
posiadać w sobie Niebo — również
może stać się smutnym i mrocznym
miejscem. Dzieje się tak, jeżeli się je
zaniedba, jeżeli pozwoli się wyrosnąć
nasionom zasianym przez diabła. A
zatem, kiedy oglądamy rozszalałą
przyrodę, która powoduje



zniszczenie bez jakichkolwiek oznak
czy przejawów sprawiedliwości,
myślimy, że Pan przedstawia nam w
ten sposób postać świata, w którym
nie może panować, i serca, które
odrzuca miłość i sprawiedliwość.
Głęboka relacja między Stworzeniem
a człowiekiem, który został
umieszczony jako głowa stworzenia z
zadaniem opiekowania się nim (por. 
Rdz 2, 15), ujawnia się również w
tym nieuporządkowaniu.

Ludzie, a także „całe stworzenie aż
dotąd jęczy i wzdycha w bólach
rodzenia” (Rz 8, 22), ponieważ
wszyscy uczestniczą w stwórczym i
odkupieńczym planie Boga.
Stworzenie ma nadzieję, „że również
i ono zostanie wyzwolone z niewoli
zepsucia, by uczestniczyć w wolności
i chwale dzieci Bożych” (Rz 8, 21).

Odkupieńcze cierpienie

Jednakże niewątpliwie tym, co
ukazuje w najbardziej wyraźny



sposób sens zła, jest Krzyż Jezusa. A
obok Krzyża — Zmartwychwstanie.
Jego Krzyż pokazuje nam, że
cierpienie może być znakiem i próbą
miłości. Co więcej — może być drogą
zniszczenia grzechu, dlatego że na
Krzyżu Jezusa miłość Boża zmyła
grzechy świata. Grzech nie opiera
się, nie może się oprzeć miłości, która
zstępuje i ulega poniżeniu dla dobra
grzesznika. Jak mówi słynna postać
stworzona przez Dostojewskiego,
„pokora miłości jest straszliwą siłą,
najmocniejszą ze wszystkich, do
której nic nie może być podobne”[5].

Cierpienie Jezusa na Krzyżu jest
odkupieńcze, ponieważ Jego miłość
do Ojca i do ludzi nie ustępuje w
obliczu ludzkiego odrzucenia i
niesprawiedliwości. On oddał swoje
życie za grzeszników, służył im
całkowitym oddaniem i w ten sposób
Jego Krzyż stał się dla nich źródłem
życia.



Również nasze cierpienia mogą być
odkupieńcze, kiedy są owocem
miłości albo gdy przeobrażają się
przez miłość. Wówczas uczestniczą w
Krzyżu Chrystusa. Jak nauczał św.
Josemaría, cierpienie jest źródłem
życia: życia wewnętrznego i łaski dla
samego siebie i dla innych[6]. Tak
naprawdę odkupienia dokonuje nie
cierpienie samo w sobie, tylko
obecna w nim miłość.

Już na płaszczyźnie czysto ludzkiej
miłość ma zdolność kształtowania
życia: matka, która nie szczędzi
wysiłków dla szczęścia swoich dzieci,
brat, który poświęca się dla
potrzebującego brata, żołnierz, który
ryzykuje życiem dla swoich
towarzyszy. Są to przykłady, które
trwają w pamięci i przynoszą
zaszczyt ich bohaterom. Kiedy miłość
jest zmotywowana wiarą i oparta na
wierze, wówczas, poza tym, że jest
czymś pięknym, ma również Boski
charakter: uczestniczy w Krzyżu i



jest kanałem łaski, która pochodzi od
Chrystusa. Tam zło zamienia się w
dobro, poprzez działanie Ducha
Świętego — jest to dar pochodzący od
Krzyża Jezusowego.

Ostatnia karta

Można jednak do wszystkiego, co
powiedziano do tej pory, próbując
wyjaśnić sens zła, dodać
rozstrzygającą uwagę. Chodzi o to, że
chociaż zło jest obecne w życiu
człowieka na ziemi, Bóg zawsze ma
w swoim ręku ostatnią kartę, zawsze
jest ostatnim graczem, jeśli chodzi o
życie każdego człowieka. Bóg nas
miłuje, ceni i dlatego zachowuje dla
siebie ostatnią kartę, która jest
nadzieją świata: Jego stwórcza miłość
jest wszechmocna. To miłość, która
objawia się również w
zmartwychwstaniu Jezusa Chrystusa.

Otóż bez względu na to, jak wielkie i
niezrozumiałe byłyby życiowe
dramaty, o wiele większa jest moc



stwórcza i odtwórcza Boga. Życie jest
czasem próby, a kiedy się kończy,
rozpoczyna się to, co ostateczne. Ten
świat ma charakter przejściowy.
Dzieje się z nim to samo, co na próbie
przed koncertem: ktoś zapomniał
instrumentu, ktoś inny nie nauczył
się dobrze partytury, a jeszcze ktoś
fałszuje. Do tego służą próby. Jest to
czas na zgranie, zestrojenie
instrumentów, nauczenie się pracy z
dyrygentem. Potem wreszcie
nadchodzi wielki dzień, kiedy
wszystko jest już gotowe i koncert
odbywa się w okazałej sali, pośród
radości i ogólnego wzruszenia.

Życie Chrystusa nie pokazuje jedynie
miłości Boga, lecz także Jego moc,
moc przywracania z nawiązką
sprawiedliwości tam, gdzie jej
brakowało, wszędzie tam, gdzie
wydawało się, że nie było Boga, tam,
gdzie pozwolił działać złu i bólowi
bardziej niż wówczas mogliśmy to
pojąć. Jezus również doświadczył w



swoim czasie opuszczenia (por. Mk
15, 34), cierpiał z miłością, a na
Krzyżu podążyła za Nim wieczna
chwała. Ostatnia księga Pisma —
Apokalipsa — mówi nam o Bogu,
który „otrze z ich oczu wszelką
łzę” (Ap 21, 4), ponieważ On czyni
wszystko nowe (por. Ap 21, 5) i
będzie źródłem przeobfitej
szczęśliwości.

Jak pomagać tym, którzy cierpią?

Zdarza się często, że czujemy się
bezsilni wobec cudzego bólu i
możemy jedynie robić to samo, co
miłosierny Samarytanin (por. Łk 10,
25-37): ofiarować miłość, słuchać,
towarzyszyć, być przy kimś, to
znaczy nie omijać go. Niektóre dzieła
sztuki przedstawiają Samarytanina i
człowieka napadniętego jako ludzi o
takich samych rysach twarzy. Można
to interpretować tak, że Chrystus
leczy i równocześnie jest leczony.
Każdy z nas jest, albo może być,



dobrym Samarytaninem, który leczy
czyjeś rany— w tym momencie
jesteśmy Chrystusem. Jednak
niekiedy sami również
potrzebujemy, żeby nas uleczono,
ponieważ coś nas zraniło — zła mina,
zła odpowiedź, przyjaciel, który nas
porzucił — i jesteśmy leczeni przez
dobrego Samarytanina, którym jest
sam Chrystus, kiedy uciekamy się do
Niego w modlitwie, albo bliska
osoba, która zamienia się w
Chrystusa, kiedy nas słucha. My sami
zaś jesteśmy Chrystusem dla innych,
dlatego że każdy z nas jest stworzony
na obraz i podobieństwo Boga.

Cierpienie pozostaje zawsze jakby
tajemnicą, ale tajemnicą, która przez
zbawcze działanie Naszego Pana
może nas otworzyć na innych:
„Wszędzie są dzieci porzucone —
albo takie, które porzucono, kiedy się
urodziły, albo dlatego że porzuciło je
życie, rodzina, rodzice — i nie czują
uczuć rodzinnych. Jak przezwyciężyć



to negatywne doświadczenie
porzucenia, oddalenia od miłości?
Istnieje tylko jeden sposób, żeby
przezwyciężyć te doświadczenia:
robić to, czego ja nie otrzymałem.
Jeżeli nie otrzymałeś zrozumienia,
bądź wyrozumiały dla innych. Jeżeli
nie otrzymałeś miłości, kochaj
innych. Jeżeli odczuwałeś ból
samotności, zbliż się do tych, którzy
są samotni. Ciało leczy się ciałem, a
Bóg stał się ciałem, żeby nas uleczyć.
Róbmy to samo w stosunku do
innych”[7].

Wiele osób odczuło pieszczotę Boga
właśnie w najtrudniejszych
chwilach, tak jak trędowaci
pielęgnowani przez św. Teresę z
Kalkuty, gruźlicy, których materialnie
i duchowo pokrzepiał św. Josemaría
oraz konający traktowani z
szacunkiem i miłością przez św.
Kamila de Lellis. W ten sposób
możemy zacząć pojmować tajemnicę
cierpienia w ludzkim życiu: są to



chwile, w których duchowy wymiar
człowieka może rozwinąć się z siłą,
jeżeli pozwolimy, aby objęła go łaska
Pana, nadając godność nawet
najbardziej skrajnym sytuacjom.

Antonio Ducay

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Por. św. Jan Paweł II, List
apostolskiSalvifici Doloris, 9.

[2] Por. J. Ratzinger, Bóg i świat: wiara
i życie w dzisiejszych czasach. Z
kardynałem Josephem Ratzingerem
rozmawia Peter Seewald, tłum.
Grzegorz Sowiński, Znak, Kraków
2001,

[3] Jan Paweł II, List apostolskiSalvifici
Doloris, 11.



[4] Por. Św. Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiae, I, q. 48, a. 2 ad 3.

[5] Por. F. Dostojewski, Bracia
Karamazow (przekład własny).

[6] Por. św. Josemaría, Droga
Krzyżowa, Stacja XII.

[7] Franciszek, Przemówienie na
stadionie Kerasani w Nairobi, Kenia,
27 listopada 2015 r.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bog-ktory-pozwala-dzialac-zlo-
i-cierpienie/ (25-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bog-ktory-pozwala-dzialac-zlo-i-cierpienie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bog-ktory-pozwala-dzialac-zlo-i-cierpienie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bog-ktory-pozwala-dzialac-zlo-i-cierpienie/

	Bóg, który pozwala działać. Zło i cierpienie

