
opusdei.org

«Błogosławić mnie
będą»: Najświętsza
Maryja Panna w
roku liturgicznym

Uroczystość Najświętszej Maryi
Panny, Bożej Rodzicielki. Rok
rozpoczyna się świętem, które
wskazuje szczególne miejsce
Maryi w chrześcijańskim
misterium. Na przestrzeni roku
Kościół przypomina swoim
dzieciom o macierzyńskiej i
dyskretnej obecności Maryi. U
boku Św. Józefa to Ona
pielgrzymuje z nami poprzez
historię.



25-01-2021

W corocznej celebracji tajemnic
Chrystusa «Kościół święty ze
szczególną miłością oddaje cześć
Najświętszej Matce Bożej Maryi,
która nierozerwalnym węzłem
związana jest ze zbawczym dziełem
swojego Syna. W Niej Kościół
podziwia i wysławia wspaniały owoc
Odkupienia i jakby w przeczystym
obrazie z radością ogląda to, czym
cały pragnie i spodziewa się być»[1].

Krótkimi, ale mocnymi
pociągnięciami pióra II Sobór
Watykański kreśli sens kultu
liturgicznego Najświętszej Maryi
Panny. W zrozumieniu go może nam
pomóc prosty i głęboki sposób —
najlepsza chrześcijańska sztuka,
która powstaje z modlitwy Kościoła.
Jeżeli zajrzymy, na przykład, do
świątyni tradycji bizantyjskiej, tuż po



wejściu do nawy spojrzenie nasze
kieruje się ku oczom Chrystusa
Pantokratora (Wszechwładcy), który
zwykle dominuje na sklepieniu
absydy. Jego łaskawe oblicze
przypomina nam, jak nieskończony
Bóg przyjął skończone cechy synów
ludzkich. Pod Nim, ozdobiona
cesarskimi barwami, znajduje się
Maryja, Przenajświętsza, otoczona
archaniołami w bogatych szatach
liturgicznych. Wreszcie na trzecim
poziomie znajdują się Apostołowie i
Święci, którzy z nami — 
communicantes — składają 
sacrificium laudis, ofiarę uwielbienia
miłą Bogu Ojcu[2].

Pierwsze nabożeństwo maryjne

Ten obraz pomaga zrozumieć
wyjątkową pozycję Maryi w życiu i
liturgii Kościoła. Tak jak lubił
rozważać Św. Josemaría, Ona jest
przede wszystkim Matką Boga, 
Theotokos. W tym leży źródło «Jej



doskonałości i przywilejów, które Ją
zdobią»[3]. Dlatego jedna z
najdawniejszych maryjnych modlitw
nazywa Ją odważnie Dei genetrix —
Tą, która zrodziła Boga[4]. Również
dlatego liturgiczny kult Maryi miał
się rozwinąć przede wszystkim od
Soboru Efeskiego (V wiek), podczas
którego Kościół zdefiniował dogmat
o Jej Boskim macierzyństwie.

Na innych wizerunkach Najświętsza
Maryja Panna jest ukazywana, jak
podtrzymuje welon
eucharystycznego kielicha albo
znajduje się w pozycji „Dziewicy
modlącej się i ofiarującej”. Jest to
sposób wyrażenia, jak uczestnictwo
w paschalnej tajemnicy Pana jest
centrum i podstawą Jej życia. Ten
jedyny w swoim rodzaju sposób, w
jaki Maryja łączy się jako Matka z
odkupieńczym działaniem Jezusa,
jest podstawą kultu maryjnego.
Kościół czci Maryję Dziewicę,
określając miejsce, które przypada



tylko Jej. Dlatego już w najstarszych
chrzcielnych wyznaniach wiary i w
pierwszych modlitwach
eucharystycznych znajdują się
odniesienia do Matki Bożej. Ta
szczególna obecność Maryi tłumaczy
poza tym, że najbardziej naturalnym
sposobem czczenia Maryi jest
celebrowanie tajemnicy Jej Syna,
przede wszystkim w Eucharystii.

«Dla mnie pierwszym nabożeństwem
maryjnym — lubię widzieć to w ten
sposób — jest Msza Święta (…). W
Ofierze Ołtarza uczestnictwo
Najświętszej Maryi Panny
przypomina nam o milczącej
powściągliwości, z jaką towarzyszyła
życiu swojego Syna, kiedy
przemierzał ziemię Palestyny. Msza
Święta to działanie Trójcy. Z woli
Ojca, przy współpracy Ducha
Świętego, Syn składa się w
odkupieńczej ofierze. W tej
niezgłębionej tajemnicy widać, jakby
za zasłoną, przeczyste oblicze



Maryi»[5]. Celebrując misterium
Chrystusa, Kościół spotyka Maryję i
kontemplując Ją, odkrywa, jak
przeżywać Boże tajemnice. Z Nią
słuchamy i rozważamy Słowo Boże i
przyłączamy się do Jej głosu, który
błogosławi, składa dzięki i chwali
Pana. Z Nią czujemy się złączeni z
Męką Jej Syna i radością Jego
Zmartwychwstania. Razem z Nią
nieustannie błagamy o dar Ducha
Świętego[6].

Początki kultu Najświętszej Maryi
Panny

Ostatnia reforma liturgii rzymskiej
chciała podkreślić centralne miejsce
tajemnicy Chrystusa i dlatego
włączyła upamiętnienie Matki Bożej
w roczny cykl tajemnic Jej Syna. Poza
dwoma świętami, w których Maryja
jawi się nierozłącznie zjednoczona z
Chrystusem — Zwiastowanie (25
marca) i Ofiarowanie Pańskie (2
lutego) — święta maryjne obecnego 



Powszechnego kalendarza
rzymskiego obejmują trzy
uroczystości[7], dwa święta[8], pięć
wspomnień obowiązkowych[9] i
sześć wspomnień dowolnych[10]. Z
drugiej strony niektóre okresy
liturgiczne jak Adwent i Boże
Narodzenie zawierają więcej
maryjnych odniesień. Wreszcie
możliwość obchodzenia
wspomnienia dowolnego
Najświętszej Maryi Panny w soboty,
razem z niektórymi elementami
Liturgii Godzin, stanowi tygodniową
i codzienną podstawę maryjnego
kultu liturgicznego. Poznanie
pewnych szczegółów na temat
pochodzenia i rozwoju tego kultu
może nam pomagać w byciu
lepszymi dziećmi naszej Niebieskiej
Matki.

Najgłębszy związek między kultem
maryjnym a świętami Pańskimi
sprawia, że niektóre z tych
uroczystości i świąt były omawiane



w poprzednich artykułach. Jest to, na
przykład, przypadek uroczystości
Boskiego Macierzyństwa Maryi,
którą ryt rzymski obchodzi w oktawę
Bożego Narodzenia, w pierwszym
dniu roku cywilnego. Oktawa ta
stanowiła wielkie maryjne
upamiętnienie przed przybyciem
pod koniec VII wieku czterech świąt
pochodzenia wschodniego:
Ofiarowania Pańskiego,
Zwiastowania, Zaśnięcia (które
obecnie jest obchodzone jako
Wniebowzięcie) i Narodzenia Maryi.

Przyjęcie chrześcijan pochodzących z
Palestyny, Syrii i Azji Mniejszej —
konsekwencja arabskich najazdów z
VII wieku — wzbogaciło rzymską
liturgię, która przyswoiła sobie różne
tradycje liturgiczne. Pośród nich
znajdują się cztery święta, związane
z upamiętnieniem pewnych
wydarzeń z życia Maryi Dziewicy
tam, gdzie, według Tradycji, miały
one miejsce. Budowa świątyń w



owych miejscach prowadziła na
przestrzeni IV-VI wieku do
pierwszego rozwoju maryjnego kultu
liturgicznego. Pewnymi przykładami
są bazylika w Dolinie Cedronu,
związana z dies natalis Maryi, który
w VI wieku zacznie nosić nazwę
święta Zaśnięcia; bazylika w
Nazarecie, której budowę nakazała
cesarzowa Helena dla upamiętnienia
Zwiastowania; bazylika
wybudowana nad Sadzawką Owczą,
która pozostanie związana ze
wspomnieniem poczęcia i
narodzenia Maryi Dziewicy albo
bazylika Najświętszej Maryi Panny
Nowa, wzniesiona w początkach VI
wieku w pobliżu starożytnej
Świątyni Jerozolimskiej, dla
upamiętnienia ofiarowania Maryi.

Wszystkie te święta wprowadzają
nas w historyczne upamiętnienie
wielkiej rodziny Ludu Bożego, która
wie, że «historia nie jest
podporządkowana ślepym siłom ani



nie jest wynikiem przypadku, tylko
że jest objawieniem się miłosierdzia
Boga Ojca»[11]. Kościół, tak jak
Maryja, nie ma serca pozbawionego
korzeni, ale upamiętnia swój własny
początek, przypominając konkretne
miejsca i twarze. Stopniowe
przyjmowanie tych wspomnień
Maryi Dziewicy w innych regionach
świata jest uznaniem Bożej logiki.

Z peryferii do Rzymu i z Rzymu na
peryferie

Równocześnie, zważywszy, że Kościół
to Matka, która przyjmuje w swoim
łonie wszystkie kultury, oddawanie
czci Maryi rozwija się ze szczególną
ludzką, teologiczną i duchową
wrażliwością każdego narodu. I tak,
na przykład, tradycja bizantyjsko-
konstantynopolitańska poznała
pierwszą dość wstrzemięźliwą fazę
kultu maryjnego, ale z czasem
zrodziła bogate kompozycje
poetyckie na cześć Theotokos. Hymn 



Akáthistos jest jedną z takich
najbardziej umiłowanych i
rozpowszechnionych kompozycji:
«Witaj, przez którą jaśnieje radość
Witaj, dla której klątwa odpuszczona,
Witaj, która Adama podnosisz z
upadku Witaj, która od łez uwalniasz
Ewę». Z kolei tradycja etiopska
ukazuje swoją głęboką pobożność
maryjną w modlitwach
eucharystycznych i w ustanowieniu
największej liczby świąt maryjnych
znanej w tradycji liturgicznej, ponad
30 w ciągu roku.

Ryt rzymski ma również swoją
własną historię. Pod koniec VII
wieku Papież Sergiusz I wzbogaca
owe cztery święta świeżo przybyłe ze
Wschodu przy pomocy elementu,
który naznaczy ludową rzymską
pobożność — litanijnych procesji
przez miasto. Potem ułożono teksty
Mszy i Oficjum Sancta Maria in
Sabbato [Najświętszej Maryi Panny w
sobotę], rozpowszechnia się w



Europie zwyczaj poświęcania dnia
sobotniego Maryi Dziewicy i
pojawiają się nowe antyfony do
Liturgii Godzin. Niektóre z nich są
dzisiaj ostatnią modlitwą, jaka przed
snem wychodzi ufnie z ust Kościoła: 
Alma Redemptoris mater, Salve
Regina, Ave Regina caelorum,Regina
coeli laetare — wszystkie ułożone w
wiekach XI-XIII. Następnie rozwijają
się również maryjne święta jak
Nawiedzenie, promowane na
początku przez franciszkanów i
rozpowszechnione później w całym
łacińskim Kościele w XIV wieku.

Po Soborze Trydenckim na cały ryt
rzymski rozszerzają się inne święta
obchodzone do tego czasu tylko w
niektórych regionach. Na przykład,
Św. Pius V rozszerzył na cały Kościół
łaciński rzymskie święto Poświęcenia
Najświętszej Maryi Panny ad Nives (5
sierpnia). W wiekach XVII i XVIII
różne wspomnienia związane z
pobożnością maryjną niektórych



zakonów przejdą rozmaitymi
drogami do kalendarza
powszechnego: Najświętszej Maryi
Panny z Góry Karmel (karmelitanie),
Najświętszej Maryi Panny
Różańcowej (dominikanie),
Najświętszej Maryi Panny Bolesnej
(serwici), Najświętszej Maryi Panny
Łaskawej (mercedariusze) i inne.

Ruchy te, które odbywają się z
peryferii do Rzymu i z Rzymu w
kierunku peryferii[12],
odzwierciedlają macierzyńską
mądrość Kościoła, który wspiera
wszystko to, co tworzy jedność, a
równocześnie dostosowuje się, żeby
traktować swoje dzieci
«niejednakowo — z nierówną
sprawiedliwością — ponieważ każde
z nich jest inne»[13]. To
poszanowanie tradycji lokalnych
trwa w obecnym kalendarzu, który
uznaje istnienie partykularnych
świąt maryjnych, związanych z
historią i pobożnością różnych



członków Ludu Bożego. Tłumaczy to
obecność w kalendarzu Prałatury
święta Najświętszej Maryi Panny
Matki Pięknej Miłości, obchodzonego
14 lutego.

Szczególnie chłodnym okresem, jeśli
chodzi o liturgiczny kult maryjny, był
miniony wiek XX, który poznał cztery
nowe święta maryjne: NMP z
Lourdes (Pius X, w 1907 r.),
Macierzyństwa Najświętszej Maryi
Panny (Pius XI, w 1931 r.),
Niepokalanego Serca Maryi (Pius XII,
w 1944 r.) i Najświętszej Maryi Panny
Królowej (Pius XII, w 1954 r.). Poza
wspomnieniem Najświętszego
Imienia Maryi (12 września) ostatnie
wydanie Mszału Rzymskiego
włączyło wspomnienia dowolne
Najświętszej Maryi Panny Fatimskiej
(13 maja) i Najświętszej Maryi Panny
z Guadalupe (12 grudnia).
Rozszerzenie na cały ryt łaciński
obchodów związanych ze
szczególnymi interwencjami Maryi



Dziewicy ukazuje pełną miłości
czujność Kościoła, który przypomina
swoim dzieciom o dyskretnej, ale
zdecydowanej obecności Maryi. U
boku Św. Józefa pielgrzymuje Ona z
nami poprzez historię.

Z błogosławieństwem Matki

Wiele portyków średniowiecznych
kościołów przedstawia obraz
charakterystyczny dla Zachodu:
Matka Boża trzyma w swoich
ramionach Dzieciątko i swoim
spojrzeniem i uśmiechem wita i
żegna pielgrzymów. Ten wizerunek,
umieszczony w przestrzeni
publicznej, otwartej na miasto, mówi
nam o gościnnym i misyjnym stylu
Maryi, który nadaje formę życiu
Kościoła poprzez liturgię.

Jej obecność przypomina nam, że
Ona czeka na nas, kiedy udajemy się
do kościoła albo kaplicy, żeby pomóc
nam obcować ze swoim Synem.
Wiedza o tym oczekiwaniu Matki



prowadzi nas do skupienia się, do
dobrego przygotowania do różnych
czynności liturgicznych —
delikatności dzieci, która
konkretyzuje się w takich
szczegółach jak wcześniejsze
przychodzenie, brak pośpiechu i
przygotowanie, kiedy będzie to
konieczne (wystrój ołtarza, świece,
księgi) z taką uwagą i czułością, jaką
nasza Matka, «niewiasta
Eucharystii»[14], włożyłaby w
przygotowanie do «łamania chleba»
pierwotnego Kościoła[15].

Radość Maryi Całej Pięknej wyraża
się w odtworzeniu «w synach
duchowych rysów Syna
pierworodnego»[16]. W szkole
Najświętszej Maryi Panny «Kościół
uczy się, jak stawać się każdego dnia
„służebnicą Pańską”, gotową
wyruszyć w drogę, by stawić czoło
sytuacjom większej potrzeby, okazać
troskę małym i wykluczonym»[17].
Dlatego nasza Matka, zaprosiwszy



nas do wejścia, abyśmy zostali
przeobrażeni przez Jej Syna,
ponownie wita nas i z portyku
obdarowuje nas ową «przepiękną
wojną pokoju»[18], którą mamy
prowadzić ramię w ramię z naszymi
braćmi, ludźmi.

Juan Rego

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] II Sobór Watykański, Konst. 
Sacrosanctum Concilium (4 grudnia
1963 r.), 103.

[2] Por. Mszał Rzymski, Kanon
Rzymski.

[3] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
276.



[4] Por. Liturgia Godzin, Ad
completorium, Antyfona Sub tuum
praesidium.

[5] Św. Josemaría, „La Virgen María”,
w: Por las sendas de la fe, Madrid,
Cristiandad 2013, 170-171.

[6] Por. Collectio Missarum de Beata
Virgine Maria, 13.17.

[7]Są to następujące uroczystości: 1
stycznia —Świętej Bożej Rodzicielki;
15 sierpnia — Wniebowzięcie; 8
grudnia — Niepokalane Poczęcie.

[8] 31 maja — Nawiedzenie; 8
września — Narodzenie.

[9] Sobota po uroczystości
Najświętszego Serca Pana Jezusa — 
Niepokalanego Serca Maryi; 22
sierpnia — Najświętszej Maryi Panny
Królowej; 15 września — Najświętszej
Maryi Panny Bolesnej; 7 października
— Najświętszej Maryi Panny



Różańcowej; 21 listopada — 
Ofiarowanie NMP w Świątyni.

[10] 11 lutego — Najświętszej Maryi
Panny z Lourdes; 13 maja — 
Najświętszej Maryi Panny Fatimskiej;
16 lipca — Najświętszej Maryi Panny
z Góry Karmel; 5 sierpnia — Matki
Bożej Śnieżnej; 12 września — 
Najświętszego Imienia Maryi; 12
grudnia — Najświętszej Maryi Panny
z Guadalupe.

[11] Św. Josemaría, „Las riquezas de
la fe”, w: Por las sendas de la fe, 31.

[12] Por. Św. Josemaría, Kuźnia, 638.

[13] Przyjaciele Boga, 173.

[14] Św. Jan Paweł II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia (17 kwietnia 2013 r.),
53-58.

[15] Por. Dz 2, 42.



[16] Bł. Paweł VI, Adhortacja
apostolska Marialis cultus (2 lutego
1974 r.), 57.

[17] Franciszek, Homilia, 5 lipca 2014
r.

[18] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 76.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/blogoslawic-mnie-beda-
najswietsza-maryja-panna-w-r/

(20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/blogoslawic-mnie-beda-najswietsza-maryja-panna-w-r/
https://opusdei.org/pl-pl/article/blogoslawic-mnie-beda-najswietsza-maryja-panna-w-r/
https://opusdei.org/pl-pl/article/blogoslawic-mnie-beda-najswietsza-maryja-panna-w-r/

	«Błogosławić mnie będą»: Najświętsza Maryja Panna w roku liturgicznym

