opusdei.org

«Blogostawi¢ mnie
beda»: Najswietsza
Maryja Panna w
roku liturgicznym

Uroczysto$¢ Najswietszej Maryi
Panny, Bozej Rodzicielki. Rok
rozpoczyna sie swietem, ktore
wskazuje szczegdlne miejsce
Maryi w chrzescijanskim
misterium. Na przestrzeni roku
Kos$ciot przypomina swoim
dzieciom o macierzynskiej i
dyskretnej obecnosci Maryi. U
boku Sw. Jozefa to Ona
pielgrzymuje z nami poprzez
historie.



25-01-2021

W corocznej celebracji tajemnic
Chrystusa «Koscidl Swiety ze
szczegolng mitoscig oddaje czes¢
NajsSwietszej Matce Bozej Maryi,
ktora nierozerwalnym wezlem
zwigzana jest ze zbawczym dzielem
swojego Syna. W Niej Kosciot
podziwia i wystawia wspanialy owoc
Odkupienia i jakby w przeczystym
obrazie z radoS$cia oglada to, czym
caly pragnie i spodziewa sie by¢»[1].

Krotkimi, ale mocnymi
pociagnieciami pidra II Sobor
Watykanski kresli sens kultu
liturgicznego Najswietszej Maryi
Panny. W zrozumieniu go moze nam
pomac prosty i gleboki sposob —
najlepsza chrzescijanska sztuka,
ktora powstaje z modlitwy Kosciola.
Jezeli zajrzymy, na przyklad, do
Swiatyni tradycji bizantyjskiej, tuz po



wejsciu do nawy spojrzenie nasze
kieruje sie ku oczom Chrystusa
Pantokratora (Wszechwtladcy), ktory
zwykle dominuje na sklepieniu
absydy. Jego taskawe oblicze
przypomina nam, jak nieskonczony
Bog przyjal skonczone cechy synow
ludzkich. Pod Nim, ozdobiona
cesarskimi barwami, znajduje sie
Maryja, Przenajswietsza, otoczona
archaniolami w bogatych szatach
liturgicznych. Wreszcie na trzecim
poziomie znajduja sie Apostotowie i
Swieci, ktérzy z nami —
communicantes — skladaja
sacrificium laudis, ofiare uwielbienia
mila Bogu Ojcu[2].

Pierwsze nabozenstwo maryjne

Ten obraz pomaga zrozumiec
wyjatkowa pozycje Maryi w zyciu i
liturgii Kosciota. Tak jak lubil
rozwazac Sw. Josemaria, Ona jest
przede wszystkim Matka Boga,
Theotokos. W tym lezy zrodlo «Jej



doskonatosci i przywilejow, ktore Ja
zdobig»[3]. Dlatego jedna z
najdawniejszych maryjnych modlitw
nazywa Ja odwaznie Dei genetrix —
Ta, ktora zrodzita Boga[4]. ROwniez
dlatego liturgiczny kult Maryi miat
sie rozwingc przede wszystkim od
Soboru Efeskiego (V wiek), podczas
ktorego Koscidl zdefiniowal dogmat
0 Jej Boskim macierzynstwie.

Na innych wizerunkach Najswietsza
Maryja Panna jest ukazywana, jak
podtrzymuje welon
eucharystycznego kielicha albo
znajduje sie w pozycji ,Dziewicy
modlacej sie i ofiarujacej”. Jest to
sposob wyrazenia, jak uczestnictwo
w paschalnej tajemnicy Pana jest
centrum i podstawa Jej zycia. Ten
jedyny w swoim rodzaju sposob, w
jaki Maryja laczy sie jako Matka z
odkupienczym dzialaniem Jezusa,
jest podstawa kultu maryjnego.
Koscio! czci Maryje Dziewice,
okreslajac miejsce, ktore przypada



tylko Jej. Dlatego juz w najstarszych
chrzcielnych wyznaniach wiary i w
pierwszych modlitwach
eucharystycznych znajduja sie
odniesienia do Matki Bozej. Ta
szczegoOlna obecnos¢ Maryi thumaczy
poza tym, ze najbardziej naturalnym
sposobem czczenia Maryi jest
celebrowanie tajemnicy Jej Syna,
przede wszystkim w Eucharystii.

«Dla mnie pierwszym nabozenstwem
maryjnym — lubie widzie¢ to w ten
spos6b — jest Msza Swieta (...). W
Ofierze Oltarza uczestnictwo
NajsSwietszej Maryi Panny
przypomina nam o milczgcej
powsciagliwosci, z jaka towarzyszyla
zyciu swojego Syna, kiedy
przemierzatl ziemie Palestyny. Msza
Swieta to dzialanie Tréjcy. Z woli
Ojca, przy wspoipracy Ducha
Swietego, Syn sklada sie w
odkupienczej ofierze. W tej
niezglebionej tajemnicy widac, jakby
za zastonag, przeczyste oblicze



Maryi»[5]. Celebrujac misterium
Chrystusa, Kosciot spotyka Maryje i
kontemplujac Ja, odkrywa, jak
przezywac Boze tajemnice. Z Nig
stuchamy i rozwazamy Stowo Boze i
przytaczamy sie do Jej gtosu, ktory
blogostawi, sktada dzieki i chwali
Pana. Z Nig czujemy sie zlgczeni z
Meka Jej Syna i rados$cia Jego
Zmartwychwstania. Razem z Nig
nieustannie blagamy o dar Ducha
Swietegol[6].

Poczatki kultu Najswietszej Maryi
Panny

Ostatnia reforma liturgii rzymskiej
chciala podkresli¢ centralne miejsce
tajemnicy Chrystusa i dlatego
wlaczyla upamietnienie Matki Bozej
w roczny cykl tajemnic Jej Syna. Poza
dwoma Swietami, w ktorych Maryja
jawi sie nierozlgcznie zjednoczona z
Chrystusem — Zwiastowanie (25
marca) i Ofiarowanie Panskie (2
lutego) — Swieta maryjne obecnego



Powszechnego kalendarza
rzymskiego obejmujg trzy
uroczystosci[7], dwa Swieta[8], piec
wspomnien obowiazkowych[9] 1
sze$S¢ wspomnien dowolnych[10]. Z
drugiej strony niektore okresy
liturgiczne jak Adwent i Boze
Narodzenie zawierajg wiecej
maryjnych odniesien. Wreszcie
mozliwo$¢ obchodzenia
wspomnienia dowolnego
Najswietszej Maryi Panny w soboty,
razem z niektorymi elementami
Liturgii Godzin, stanowi tygodniowa
1 codzienng podstawe maryjnego
kultu liturgicznego. Poznanie
pewnych szczegotow na temat
pochodzenia i rozwoju tego kultu
moze nam pomagac¢ w byciu
lepszymi dzie¢mi naszej Niebieskiej
Matki.

Najglebszy zwigzek miedzy kultem
maryjnym a swietami Panskimi
sprawia, ze niektore z tych
uroczystosci i Swiat byly omawiane



w poprzednich artykulach. Jest to, na
przyklad, przypadek uroczystosci
Boskiego Macierzynstwa Maryi,
ktora ryt rzymski obchodzi w oktawe
Bozego Narodzenia, w pierwszym
dniu roku cywilnego. Oktawa ta
stanowila wielkie maryjne
upamietnienie przed przybyciem
pod koniec VII wieku czterech swiat
pochodzenia wschodniego:
Ofiarowania Panskiego,
Zwiastowania, Zasniecia (ktore
obecnie jest obchodzone jako
Wniebowziecie) i Narodzenia Maryi.

Przyjecie chrzescijan pochodzacych z
Palestyny, Syrii i Azji Mniejszej —
konsekwencja arabskich najazdow z
VII wieku — wzbogacito rzymska
liturgie, ktora przyswoila sobie rozne
tradycje liturgiczne. Posrdd nich
znajduja sie cztery swieta, zwigzane
Z upamietnieniem pewnych
wydarzen z zycia Maryi Dziewicy
tam, gdzie, wedlug Tradycji, miaty
one miejsce. Budowa Swigtyn w



owych miejscach prowadzila na
przestrzeni IV-VI wieku do
pierwszego rozwoju maryjnego kultu
liturgicznego. Pewnymi przykiadami
sa bazylika w Dolinie Cedronu,
zwigzana z dies natalis Maryi, ktory
w VI wieku zacznie nosi¢ nazwe
Swieta Zasniecia; bazylika w
Nazarecie, ktorej budowe nakazala
cesarzowa Helena dla upamietnienia
Zwiastowania; bazylika
wybudowana nad Sadzawka Owcza,
ktora pozostanie zwigzana ze
wspomnieniem poczecia i
narodzenia Maryi Dziewicy albo
bazylika Najswietszej Maryi Panny
Nowa, wzniesiona w poczatkach VI
wieku w poblizu starozytne;j
Swigtyni Jerozolimskiej, dla
upamietnienia ofiarowania Maryi.

Wszystkie te Swieta wprowadzaja
nas w historyczne upamietnienie
wielkiej rodziny Ludu Bozego, ktora
wie, ze «historia nie jest
podporzadkowana Slepym silom ani



nie jest wynikiem przypadku, tylko
ze jest objawieniem sie milosierdzia
Boga Ojca»[11]. Kosciodl, tak jak
Maryja, nie ma serca pozbawionego
korzeni, ale upamietnia swoj wiasny
poczatek, przypominajac konkretne
miejsca i twarze. Stopniowe
przyjmowanie tych wspomnien
Maryi Dziewicy w innych regionach
Swiata jest uznaniem Bozej logiki.

Z peryferii do Rzymu i z Rzymu na
peryferie

Rownoczesnie, zwazywszy, ze Kosciot
to Matka, ktéra przyjmuje w swoim
lonie wszystkie kultury, oddawanie
czci Maryi rozwija sie ze szczegolng
ludzka, teologiczng i duchowa
wrazliwoscig kazdego narodu. I tak,
na przykiad, tradycja bizantyjsko-
konstantynopolitariska poznala
pierwsza dos¢ wstrzemiezliwg faze
kultu maryjnego, ale z czasem
zrodzila bogate kompozycje
poetyckie na cze$¢ Theotokos. Hymn



Akathistos jest jedna z takich
najbardziej umitlowanych i
rozpowszechnionych kompozycji:
«Witaj, przez ktora jasnieje radosc
Witaj, dla ktorej klagtwa odpuszczona,
Witaj, ktéra Adama podnosisz z
upadku Witaj, ktdra od lez uwalniasz
Ewen». Z kolei tradycja etiopska
ukazuje swoja gteboka poboznos¢
maryjng w modlitwach
eucharystycznych i w ustanowieniu
najwiekszej liczby swigt maryjnych
znanej w tradycji liturgicznej, ponad
30 w ciggu roku.

Ryt rzymski ma rowniez swoja
wlasna historie. Pod koniec VII
wieku Papiez Sergiusz I wzbogaca
owe cztery swieta Swiezo przybyle ze
Wschodu przy pomocy elementu,
ktory naznaczy ludowa rzymska
poboznos¢ — litanijnych proces;ji
przez miasto. Potem ulozono teksty
Mszy i Oficjum Sancta Maria in
Sabbato [Najswietszej Maryi Panny w
sobote], rozpowszechnia sie w



Europie zwyczaj poSwiecania dnia
sobotniego Maryi Dziewicy 1
pojawiaja sie nowe antyfony do
Liturgii Godzin. Niektore z nich sa
dzisiaj ostatnig modlitwa, jaka przed
snem wychodzi ufnie z ust Kosciola:
Alma Redemptoris mater, Salve
Regina, Ave Regina caelorum,Regina
coeli laetare — wszystkie ulozone w
wiekach XI-XIII. Nastepnie rozwijaja
sie rowniez maryjne swieta jak
Nawiedzenie, promowane na
poczatku przez franciszkanow i
rozpowszechnione pozniej w caltym
lacinskim Kosciele w XIV wieku.

Po Soborze Trydenckim na caly ryt
rzymski rozszerzajq sie inne Swieta
obchodzone do tego czasu tylko w
niektorych regionach. Na przykiad,
Sw. Pius V rozszerzyl na caly Kosciol
facinski rzymskie Swieto Poswiecenia
Najswietszej Maryi Panny ad Nives (5
sierpnia). W wiekach XVII i XVIII
rozne wspomnienia zwigzane z
poboznoscia maryjna niektorych



zakonow przejda rozmaitymi
drogami do kalendarza
powszechnego: NajSwietszej Maryi
Panny z Gory Karmel (karmelitanie),
NajsSwietszej Maryi Panny
Roézancowej (dominikanie),
NajsSwietszej Maryi Panny Bolesnej
(serwici), Najswietszej Maryi Panny
Laskawej (mercedariusze) i inne.

Ruchy te, ktére odbywaja sie z
peryferii do Rzymu i z Rzymu w
kierunku peryferii[12],
odzwierciedlaja macierzynska
madro$c Kosciota, ktory wspiera
wszystko to, co tworzy jednosc, a
rownoczesnie dostosowuje sie, zeby
traktowac swoje dzieci
«niejednakowo — z niero6wna
sprawiedliwoscia — poniewaz kazde
z nich jest inne»[13]. To
poszanowanie tradycji lokalnych
trwa w obecnym kalendarzu, ktory
uznaje istnienie partykularnych
Swigt maryjnych, zwigzanych z
historig i poboznos$cia roznych



cztonkow Ludu Bozego. Thumaczy to
obecnos¢ w kalendarzu Pratatury
Swieta NajSwietszej Maryi Panny
Matki Pieknej MiloSci, obchodzonego
14 lutego.

Szczegolnie chlodnym okresem, jesli
chodzi o liturgiczny kult maryjny, by}
miniony wiek XX, ktory poznatl cztery
nowe Swieta maryjne: NMP z
Lourdes (Pius X, w 1907 r.),
Macierzynstwa Najswietszej Maryi
Panny (Pius XI, w 1931 r.),
Niepokalanego Serca Maryi (Pius XII,
w 1944 r.) i Najswietszej Maryi Panny
Krolowej (Pius XII, w 1954 r.). Poza
wspomnieniem Najswietszego
Imienia Maryi (12 wrzesnia) ostatnie
wydanie Mszalu Rzymskiego
wlgczylo wspomnienia dowolne
NajsSwietszej Maryi Panny Fatimskiej
(13 maja) i NajsSwietszej Maryi Panny
z Guadalupe (12 grudnia).
Rozszerzenie na caly ryt lacinski
obchodéw zwigzanych ze
szczegOlnymi interwencjami Maryi



Dziewicy ukazuje pelng milosci
czujnos¢ Kosciola, ktéry przypomina
swoim dzieciom o dyskretnej, ale
zdecydowanej obecnosci Maryi. U
boku Sw. J6zefa pielgrzymuje Ona z
nami poprzez historie.

Z blogoslawienstwem Matki

Wiele portykow Sredniowiecznych
kosciolow przedstawia obraz
charakterystyczny dla Zachodu:
Matka Boza trzyma w swoich
ramionach Dziecigtko i swoim
spojrzeniem i uSmiechem wita i
zegna pielgrzymow. Ten wizerunek,
umieszczony w przestrzeni
publicznej, otwartej na miasto, mowi
nam o goscinnym 1 misyjnym stylu
Maryi, ktory nadaje forme zyciu
Kosciola poprzez liturgie.

Jej obecno$c przypomina nam, ze
Ona czeka na nas, kiedy udajemy sie
do kosSciota albo kaplicy, zeby pomadc
nam obcowac ze swoim Synem.
Wiedza o tym oczekiwaniu Matki



prowadzi nas do skupienia sie, do
dobrego przygotowania do réznych
czynnosci liturgicznych —
delikatnosci dzieci, ktora
konkretyzuje sie w takich
szczegotach jak wczesniejsze
przychodzenie, brak pospiechu i
przygotowanie, kiedy bedzie to
konieczne (wystrdj oltarza, Swiece,
ksiegi) z takg uwaga i czuloscia, jaka
nasza Matka, «niewiasta
Eucharystii»[14], wilozylaby w
przygotowanie do «lamania chleba»
pierwotnego Kosciota[15].

Rados¢ Maryi Calej Pieknej wyraza
sie¢ w odtworzeniu «w synach
duchowych ryséw Syna
pierworodnego»[16]. W szkole
NajsSwietszej Maryi Panny «Kosciot
uczy sie, jak stawac sie kazdego dnia
»Stuzebnicg Panska”, gotowa
wyruszy¢ w droge, by stawic czolo
sytuacjom wiekszej potrzeby, okazac
troske malym i wykluczonym»[17].
Dlatego nasza Matka, zaprosiwszy



nas do wejscia, abysSmy zostali
przeobrazeni przez Jej Syna,
ponownie wita nas i z portyku
obdarowuje nas owa «przepiekna
wojng pokoju»[18], ktorg mamy
prowadzi¢ ramie w ramie z naszymi
braémi, ludzmi.

Juan Rego

Ttum. Bronistaw Jakubowski

[1] IT Sobor Watykanski, Konst.
Sacrosanctum Concilium (4 grudnia
1963 r.), 103.

[2] Por. Mszat Rzymski, Kanon
Rzymski.

[3] Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
276.



[4] Por. Liturgia Godzin, Ad
completorium, Antyfona Sub tuum
praesidium.

[5] Sw. Josemaria, ,,La Virgen Maria”,
w: Por las sendas de la fe, Madrid,
Cristiandad 2013, 170-171.

[6] Por. Collectio Missarum de Beata
Virgine Maria, 13.17.

[7]Sa to nastepujgce uroczystosci: 1
stycznia —Swietej Bozej Rodzicielki;
15 sierpnia — Wniebowziecie; 8
grudnia — Niepokalane Poczecie.

[8] 31 maja — Nawiedzenie; 8
wrzes$nia — Narodzenie.

[9] Sobota po uroczystosci
Najswietszego Serca Pana Jezusa —
Niepokalanego Serca Maryi; 22
sierpnia — Najswietszej Maryi Panny
Krolowej; 15 wrze$Snia — Najswietszej
Maryi Panny Bolesnej; 7 pazdziernika
— Najswietszej Maryi Panny



Rozaricowej; 21 listopada —
Ofiarowanie NMP w Swigtyni.

[10] 11 lutego — Najswietszej Maryi
Panny z Lourdes; 13 maja —
Najswietszej Maryi Panny Fatimskiej;
16 lipca — Najswietszej Maryi Panny
z Gory Karmel; 5 sierpnia — Matki
Bozej Snieznej; 12 wrze$nia —
Najswietszego Imienia Maryi; 12
grudnia — Najswietszej Maryi Panny
z Guadalupe.

[11] Sw. Josemaria, ,Las riquezas de
la fe”, w: Por las sendas de la fe, 31.

[12] Por. Sw. Josemaria, KuZnia, 638.
[13] Przyjaciele Boga, 173.

[14] Sw. Jan Pawel II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia (17 kwietnia 2013 r.),
53-58.

[15] Por. Dz 2, 42.



[16] Bt. Pawel VI, Adhortacja
apostolska Marialis cultus (2 lutego
1974 r.), 57.

[17] Franciszek, Homilia, 5 lipca 2014
r.

[18] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 76.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/blogoslawic-mnie-beda-
najswietsza-maryja-panna-w-r/
(20-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/blogoslawic-mnie-beda-najswietsza-maryja-panna-w-r/
https://opusdei.org/pl-pl/article/blogoslawic-mnie-beda-najswietsza-maryja-panna-w-r/
https://opusdei.org/pl-pl/article/blogoslawic-mnie-beda-najswietsza-maryja-panna-w-r/

	«Błogosławić mnie będą»: Najświętsza Maryja Panna w roku liturgicznym

