
opusdei.org

Bliźni są naszym
zadaniem (II)

Upomnienie braterskie jest
owocem bliskości z drugą osobą
i zakłada, że patrzy się na nią z
tak szeroką perspektywą jak
Bóg.

10-06-2021

«Przybył więc do miasta
samarytańskiego zwanego Sychar, w
pobliżu pola, które dał Jakub synowi
swemu, Józefowi» (J 4, 5). Ta podróż i
ta konkretna chwila zostały
starannie zaplanowane przez Jezusa.
Chciał, żeby przy studni mogło się



spotkać pragnienie Jego i pragnienie
Samarytanki. Chodzi o atmosferę
sprzyjającą darowi. Wszystko
zwiastuje tam ofiarę: przyroda,
studnia, woda… Jezus poszukuje
jednak większego daru — chce
radości i pokoju duszy wybranej od
wieczności, nawet jeśli w ostatnim
czasie wymyka się ona nieco sercu
Boga.

Bliskość to styl Boga

Święty Josemaría mówił, że «miłość
polega nie tyle na „dawaniu”, ile na
„wyrozumiałości”»[1], na
zajmowaniu się problemami i
trudnościami bliźnich. Kiedy
podejmujemy taką inicjatywę, inne
osoby albo przeżywane przez nie
trudności nie są dla nas czymś
obcym, tylko stanowią część nas
samych. Chrystus dokładnie
przewidział czas i okazję, żeby
przybyć na spotkanie z Samarytanką.
Ten, kto zajmuje się drugą osobą,



uznaje dar, jakim jest każdy
człowiek, ogląda obraz Boga, który
jest w tym człowieku,
nieskończoność miłości, z jaką Jezus
go miłuje. Każdy jest darem dla tych,
którzy są blisko, i odkrycie tego daru
to pierwszy krok, żeby móc sobie
wzajemnie pomagać. Jezus uznaje
dar, którym jest życie Samarytanki i
dlatego prosi ją, żeby dała Mu pić.
Pragnie jej miłości.

Papież, w fakcie, że Jezus, wiele lat
wcześniej, chciał być ochrzczony jak
wszyscy, mimo że tego nie
potrzebował, widzi początek owej
postawy. Chrystus wychodzi na
spotkanie drugiej osoby, żeby ją
zrozumieć, żeby jej towarzyszyć, a
nie po prostu obserwuje ją z boku.
«W pierwszym dniu swojej posługi
Jezus ofiarowuje nam w ten sposób
swój „manifest programowy”. Mówi
nam, że On nie zbawia nas z góry,
przez suwerenną decyzję albo akt
przymusu, dekret, nie – On nas



zbawia, wychodząc nam naprzeciw i
biorąc na siebie nasze grzechy. Oto w
jaki sposób Bóg przezwycięża zło
świata – uniżając się, biorąc je na
siebie. Jest to także sposób, w jaki my
możemy podnosić na duchu innych –
nie osądzając, nie narzucając, co
robić, ale stając się bliskim,
współczując, dzieląc się miłością
Boga. Bliskość jest stylem Boga w
stosunku do nas; On sam powiedział
to do Mojżesza: „Pomyślcie, któryż
naród ma swoich bogów tak bliskich,
jak wy macie Mnie?”. Bliskość jest
stylem Boga w stosunku do nas»[2].

Założyciel Opus Dei mówił, ze
«braterskie upomnienie to część
spojrzenia Boga, spojrzenia pełnej
miłości Opatrzności Bożej»[3]. Ten,
kto zajmuje się swoim bratem, nie
osądza innych, stara się patrzeć na
nich w taki sposób jak Bóg i dlatego
wszyscy wydają mu się skarbem,
próbuje ich strzec jak czegoś
cennego. «Upomnienie braterskie



rodzi się z miłości. Pokazuje, że
chcemy, aby inni byli coraz
szczęśliwsi»[4]. To przekonanie o
poszukiwaniu szczęścia innych
angażuje nas w ich życie przy jak
największym poszanowaniu ich
wolności, dlatego że tylko jeśli
szanuje się czyjąś wolność, miłość
jest prawdziwa. Pomoc na drodze do
świętości naszego brata ma więcej
wspólnego z pełną cierpliwości i
ciepła nocą spędzoną na czuwaniu,
gdy oczekuje się działania Boga, niż z
zimnym nadzorem. «Nadzór odnosi
się bardziej do troski o doktrynę i o
obyczaje. Natomiast czuwanie
bardziej do opieki, żeby w sercach
była sól i światło. Straż mówi o
czujności wobec grożącego
niebezpieczeństwa, natomiast
czuwanie mówi o znoszeniu z
cierpliwością procesów, w których
Pan kieruje zbawieniem swojego
ludu»[5].

Istotne jest ludzkie serce



«Wy, kiedy dokonujecie braterskiego
upomnienia, musicie miłować wady
waszych braci»[6], mówił również
św. Josemaría. Opiekować się to nie
tylko leczyć niewielką ranę, ale
skupiać się na osobie w sposób
całościowy, miłować ją w czasie,
zaplanowanym aż po niebiosa. To w
sercu człowieka wykuwają się dobre
lub złe uczynki jako całość (por. Mt
15, 19). To właśnie interesuje nas w
szczególny sposób, bardziej niż
drobiazgi, które często mogą należeć
do sposobu bycia. Ten, kto pragnie
pomagać, nie daje się zwieść tylko
tym, co zewnętrzne, nie ocenia
wyłącznie pozorów, ale patrzy na
wydarzenia w świetle świętości
drugiej osoby, zdejmując sandały,
dlatego że znajduje się w największej
głębi jej duszy (por. Wj 3, 5).
Upomnienie braterskie wyraża w
jakiś sposób postawę tego, kto
pragnie pomóc odkryć dary, które
Bóg chce nam podarować w tysiącu i
jednej codziennych bitew: «O, gdybyś



znała dar Boży» (J 4, 10). Każda
pomoc powinna być przedstawiana
jako lupa służąca do odnalezienia
daru, jaki zamyka się w każdej
walce. W braterskim upomnieniu
powinniśmy być jak ten, kto z
delikatnością troszczy się o świętość
drugiej osoby, a nie jak ten, kto
pilnuje wypełniania «pewnych
standardów, które sobie
narzuciliśmy jako zadanie»[7].

Na przykład, Jezus nie zatrzymuje się
na drugorzędnych kwestiach życia
Samarytanki. Idzie wprost do
centrum bólu tej umiłowanej duszy.
Poprzez tę rozmowę Jezus
poprowadził Samarytankę do
prawdy, która już jej nie zawstydza.
Dlatego powraca do miasteczka i
opowiada wszystkim, jak poczuła się
wyzwolona: «Pójdźcie, zobaczcie
człowieka, który mi powiedział
wszystko, co uczyniłam: Czyż On nie
jest Mesjaszem?» (J 4, 29).



Jezus uczy nas, że spojrzenie Boga
ma charakter scalający. Umie
wznosić się od tego, co jest pozornie
nieznaczące, aż do tego, co duchowe,
wielkie i istotne. Jest cierpliwy,
postrzega wszystko jako część całego
życia. «W naszym świecie,
przesyconym indywidualizmem,
trzeba odkryć na nowo, jak ważne
jest upomnienie braterskie, aby
razem podążać do świętości (…).
Wielką przysługą jest zatem pomoc i
akceptacja pomocy w postrzeganiu
samych siebie w prawdzie, aby
doskonalić własne życie i
postępować bardziej prawidłowo
drogą Pana. Zawsze potrzebne jest
spojrzenie, które miłuje i koryguje,
zna i uznaje, rozeznaje i przebacza
(por. Łk 22, 61), tak jak Bóg uczynił i
czyni w stosunku do każdego z
nas»[8]. To spojrzenie nie
poprzestaje tylko na drobiazgach o
małym znaczeniu, nie wyolbrzymia
ich. Napełnia się raczej nadzieją na
wielką skalę i jeżeli trzeba, tak to



przekazuje. Wie, że spełnia wyraźne
pragnienie Jezusa, a zatem próbuje
robić to w taki sposób, w jaki robiłby
to On: «Idź i upomnij go w cztery
oczy. Jeśli cię usłucha, pozyskasz
swego brata» (Mt 18, 15).

Przy pomocy braterskiego
upomnienia wspieramy brata w jego
konkretnych i codziennych
pragnieniach świętości. To nie
poprawa całości, ponieważ Bóg
działa w każdej osobie, ale właśnie
coś przeciwnego — potwierdzenie, że
świętość jest zgodna z tą słabością.
Mogą nam pomóc następujące słowa
św. Jana Chryzostoma: Pan «nie
mówi: „Oskarż go”, ani: „Zgrom”, ani
„Żądaj ukarania i wyjaśnień”, lecz: 
Upomnij go»[9]. Przekazujemy
innym, że wysoko oceniamy ich
walkę, że doceniamy ich uczucia, że
podtrzymujemy ich w tej bitwie.
Naszą pomocą przypominamy im, że
my również liczymy na ich pomoc. W
każdym braterskim upomnieniu



kryje się dyskretny podziw dla brata
i dla dzieła łaski w jego duszy.

Owoc przyjaźni

Aby stworzyć środowisko, w którym
takie wsparcie jest możliwe,
konieczna jest bliskość, szczere
zainteresowanie, rzeczywista troska
o życie drugiej osoby. Ten, kto czyni
przysługi po bratersku i zna innych
do głębi, może ustanawiać relację
wzajemnej i prawdziwej przyjaźni.
Braterskie upomnienie to naturalny
owoc z tego pola, jeżeli uprawia się je
z cierpliwością. Poza tym, aby móc
wejść do serca innych, konieczna jest
empatia. Nie można wyświadczyć tej
przysługi z zewnątrz ani z daleka. W
naszych dniach wykonuje się
niezwykle precyzyjne operacje
chirurgiczne przy pomocy narzędzi
zdolnych działać wewnątrz
pacjentów bez konieczności
praktykowania inwazyjnej chirurgii.
Można by powiedzieć, że brat, który



chce komuś pomóc, stara się
przeniknąć do świętego miejsca, czyli
serca, delikatnie, bez atakowania tej
intymności.

Niezbędna jest również dobra
znajomość tego, kogo zamierza się
upomnieć. Są pewne cechy
temperamentu, które czynią nas
bardzo różnymi i które św. Josemaría
uważał za centralną część tego
«zróżnicowanego licznika»[10] osób
w Opus Dei i w Kościele. Nie jest
czymś sprawiedliwym myślenie, że
ta różnorodność reakcji ma coś
wspólnego tylko z pokorą tego, kto
przyjmuje braterskie upomnienie,
albo z jego wrażliwością. Dla jednych
słowa, nawet najdelikatniejsze, z
łatwością brzmią jak wyrzut. Takie
osoby Jezus stawia przed prawdą o
nich samych pochwałami i
łagodnością. Uczynił tak, na
przykład, z ową kobietą, która
namaściła Mu stopy w domu
faryzeusza Szymona (por. Łk 7,



36-50). Inni natomiast, jeżeli słowa
nie są szczególnie jasne, czują brak
zainteresowania i prawdziwej
miłości. Marta musiała usłyszeć
swoje imię dwa razy, żeby odkryć, że
ona również może wybrać najlepszą
część w swojej pracy (por. Łk 10,
38-42). Tomasz potrzebował fizycznej
bliskości Pana, żeby znowu stać się
wiernym aposotołem, który odda
życie za swojego Mistrza (por. J 20,
26-29). Do dobrego łotra upomnienie
przyszło jako nieoczekiwany dar —
tego samego popołudnia znalazł się z
Jezusem w raju (por. Łk 23, 39-43).
Samarytanka również potrzebowała
czasu, dłuższej i spokojnej rozmowy,
w oddalonym miejscu, sam na sam z
Jezusem. W Ewangelii nie ma dwóch
jednakowych postaci ani dwóch
jednakowych reakcji. Tak samo jest
w przypadku otaczających nas osób.

«Kiedy dzieje się z nami coś
niedobrego, inni pomagają nam
owym błogosławionym braterskim



upomnieniem, które wymaga
niezwykle nadprzyrodzonej miłości i
wielkiej siły, dlatego że czasami
bardzo trudno dokonać braterskiego
upomnienia. Inni lojalnie ostrzegają
nas o tym, co jest nie tak, i
uzasadniają to. Natomiast za plecami
mówią, że jesteś prawdziwym
świętym, że jesteś bardzo dobry. Czyż
to nie piękne, moje dzieci? Mówimy
o lojalności, to zaś jest ludzka
lojalność. Nie kłamiemy, nie
twierdzimy, że inna osoba ma
wspaniałe cechy, jeżeli w
rzeczywistości ich nie posiada.
Jednak nigdy nie tolerujemy, żeby
krytykowano kogoś za plecami.
Natomiast nieprzyjemne rzeczy
mówimy właśnie w taki sposób, z
miłością, żeby ktoś się poprawił»[11].

* * *

Święty Josemaría twierdził z wielkim
przekonaniem, jak ktoś, kto
doświadczył tego na własnej skórze,



zarówno w sposób bierny, jak i
czynny: «Przekonaj się, że kiedy
dokonujesz braterskiego
upomnienia, pomagasz swojemu
bratu razem z Jezusem Chrystusem
nieść Krzyż. Jest to całkowicie
nadprzyrodzona pomoc, ponieważ
modlitwa poprzedza braterskie
upomnienie, towarzyszy mu i za nim
podąża»[12]. W Kanie Galilejskiej
Maryja odkrywa, że skończyło się
wino i że zagraża to radości
oblubieńców. Jako dobra
obserwatorka przystępuje do 
matczynego upomnienia. Szuka
rozwiązania, rozwiązanie omawia z
Jezusem, rozmawia ze sługami.
Pomoc w tej formie siostrze lub bratu
oznacza uzyskanie od Chrystusa dla
nich najlepszego wina. To zaś można
osiągnąć tylko, umieszczając dusze
przy Nim, rozmawiając o nich z
Jezusem, wiedząc, że ten, kto te
dusze najbardziej miłuje, podejmuje
misję ich zbawienia.



Diego Zalbidea

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Św. Josemaría, Droga, 463.

[2] Franciszek, Anioł Pański, 10
stycznia 2021 r.

[3] Mons. Javier Echevarría, Memoria
del Beato Josemaría Escrivá, Rialp,
Madrid 2000, str. 127.

[4] Mons. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 1 listopada 2019 r., 16.

[5] Franciszek-Kardynał Bergoglio, X
Zwyczajne Zgromadzenie Ogólne
Synodu Biskupów, 2 października
2001 r.



[6] Św. Josemaría, Zapiski z
rodzinnego spotkania, 18
października 1972 r.

[7] Mons. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 28 października 2020 r., 6.

[8] Benedykt XVI, Orędzie na Wielki
Post 2012, 1.

[9] Św. Jan Chryzostom, Homiliae in
Matthaeum, 60, 1. Tekst polski za: Św.
Jan Chryzostom, Homilie na
Ewangelię według św. Mateusza.
Część druga: homilie 41-90, tłum. ks.
Arkadiusz Baron, Jan Krystyniacki,
Wydawnictwo WAM-Księża Jezuici,
Kraków 2003.

[10] W Opus Dei jest miejsce dla
wszystkich, dlatego św. Josemaría
pisał, że chociaż «wspólnym
mianownikiem» jest poszukiwanie
świętości, istnieje «bardzo wiele
liczników (autonomia)
odpowiadających różnym warunkom
charakteru i temperamentu, a nawet



różna droga, którą Jezus poprowadzi
swoje dusze». Zapiski wewnętrzne,
511.

[11] Św. Josemaría, Zapiski z
rodzinnego spotkania, 21 maja 1970
r.

[12] Mons. Javier Echevarría, 
Memoria del Beato Josemaría Escrivá,
Rialp, Madrid 2000, str. 128.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/blizni-sa-naszym-zadaniem-ii/

(27-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/blizni-sa-naszym-zadaniem-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/blizni-sa-naszym-zadaniem-ii/

	Bliźni są naszym zadaniem (II)

