
opusdei.org

Bliźni są naszym
zadaniem (I)

Przyjaźń i uprzejmość to płodny
teren upomnienia braterskiego.
Bóg działa w naszych relacjach
z bliźnimi, aby wydobyć z
każdego z nas to, co najlepsze.

02-09-2022

Jezus powraca do Kafarnaum i kiedy
tylko wchodzi do miasta, zbliża się
do niego pewien setnik. Scena
zadziwia obecnych, dlatego że
zazwyczaj przedstawiciel rzymskiego
wojska nie zwracał się z takim
szacunkiem i czcią do Żyda: «Panie,



sługa mój leży w domu
sparaliżowany i bardzo cierpi» (Mt 8,
6). Żołnierz, chociaż jest człowiekiem
przyzwyczajonym do panowania nad
swoim otoczeniem, wie również, że
bardzo liczne są dziedziny życia, w
których nie może egzekwować
swojego panowania. Chociaż jego
praca polega na ustanawianiu
pewnego porządku, wie, że jest
bardzo wiele istotnych spraw, które
mu się wymykają. Dlatego nie waha
się prosić o pomoc. Jezus, który zna
wewnętrzną dyspozycję setnika, nie
czeka nawet, aż z jego ust wyjdzie
prośba. Mówi: «Przyjdę i uzdrowię
go» (Mt 8, 7). Święty Augustyn,
omawiając ten fragment, mówił, że
«pokora setnika była bramą, przez
którą Pan posiadł w pełni tego,
którego już posiadał»[1].

Rodzina zaangażowana w walkę

Pana porusza fakt, że rzymski
dowódca, mimo władzy i insygniów,



uznaje, że nie jest w jego mocy
pomóc słudze, którego bardzo miłuje.
Setnik oświadcza publicznie, że nie
jest w stanie osiągnąć wszystkiego.
Ta postawa uznania się za
potrzebującego jest w jakiś sposób
częścią każdej drogi świętości.
Uznajemy się za słabych. Wiemy, że
Bóg jest najważniejszy i że chce
zrealizować swoje dzieło przy
współpracy osób, które umieścił na
naszej drodze. Tak jak ów sługa,
również nasze rany oczekują na
uleczenie, a nasze boleści czekają na
opiekę innej osoby. «Ta braterska
solidarność nie jest figurą
retoryczną, frazesem, lecz stanowi
integralną część komunii chrześcijan.
Jeśli nią żyjemy, jesteśmy w świecie
znakiem, «sakramentem» miłości
Boga (…). Jest to komunia, która daje
nam zdolność wczuwania się w
radość i ból innych, by szczerze je
przeżywać»[2].



Na przykład, we Mszy świętej
uznajemy tę rzeczywistość i prosimy
cały Kościół, żeby się za nas modlił:
«Spowiadam się Bogu
wszechmogącemu i wam, bracia i
siostry, że bardzo zgrzeszyłem (...).
Przeto błagam (...) i was, bracia i
siostry, o modlitwę za mnie do Pana
Boga naszego»[3]. W rzeczywistości
nie chodzi o coś nadzwyczajnego,
dlatego że wszyscy rodzimy się
zależni od innych ludzi. Nie
przyszliśmy na świat w wyniku
własnej decyzji, nie możemy sami
istnieć, nawet nie moglibyśmy
używać mowy bez społeczności,
która nas przyjmie. Potrzeba innych
osób stanowi część naszej natury.
Dlatego św. Jan od Krzyża mówi, że
ten, kto się izoluje, «jest jak
rozpalony węgiel pozostawiony
sobie, który raczej będzie gasł, niż się
rozpalał... Jeśli ślepy upada, nie
podniesie się sam, a choćby się
podniósł, pójdzie w nieodpowiednim
kierunku»[4].



Kiedy korzystamy ze współpracy
bliźniego, znajdujemy się w sytuacji
podobnej do sytuacji setnika, który
prosi o pomoc albo w sytuacji sługi,
który zostaje uleczony z choroby. Ma
to, na przykład, miejsce w sytuacji
braterskiego upomnienia. Ten
ewangeliczny zwyczaj polega na tym,
że inna osoba po rozważeniu tego w
modlitwie do Boga i być może
również po poproszeniu kogoś o
radę, proponuje nam sugestię,
żebyśmy poprawili jakiś konkretny
aspekt naszego życia (por. Mt 18,
16-17). Ta pomoc daje nam pewną
świadomość przynależności do
rodziny zaangażowanej w naszą
walkę. Dlatego braterskie
upomnienie jest czymś zupełnie
odmiennym od krytyki, obmowy lub
oszczerstwa. W braterskiej pomocy,
w odróżnieniu od pozostałych
wymienionych środków,
zawierających osąd i potępienie, jest
serdeczne przyjęcie bliźniego takim,



jaki jest, i kieruje go w stronę
przyszłości.

Najlepsza wersja każdego
człowieka

Trwałe nawrócenie, zakładane przez
życie chrześcijańskie, nie ma na celu
przeobrażenia nas w pewnym sensie
w osoby odmienne od tego, czym
jesteśmy, tylko stanie się z łaską Bożą
najlepszą wersją samych siebie.
Święci nie zostali powołani do
pozbycia się własnej osobowości,
tylko do wypełnienia własnych
osobistych i jedynych w swoim
rodzaju cech z miłością Chrystusa.
Na przykład, święty Paweł po
nawróceniu nie został powołany do
zmniejszenia swojej gorliwości o
Boskie sprawy, tylko do skierowania
gorliwości ku prawdziwej pełni.
Każdy z nas posiada szczególne
cechy umiłowane przez Boga, każdy
ma pewną przeszłość, żyje w
konkretnym środowisku społecznym,



jest panem pewnego szczególnego
sposobu bycia… Bóg nie chce tego
wszystkiego zniszczyć, tylko
przebóstwić, zamieniając to w
narzędzie swojej misji. Natomiast
jednym z najważniejszych sposobów,
jakimi dysponuje, żeby to stopniowo
przeobrazić, może to uczynić
poprzez nasze relacje, poprzez osoby,
którym pozwalamy wejść do naszego
życia, a które również zostały
zainspirowane przez Boga do
poszukiwania lepszej wersji każdego
z nas.

Ograniczylibyśmy działanie i plany
Boga, myśląc, że możemy przyjąć
Jego pomoc tylko poprzez lekturę
Jego słowa lub sakramenty. Są to
niewątpliwie dwie uprzywilejowane
drogi, na których Bóg przekazuje
nam swoją łaskę, ale Jezus wyraźnie
ukazuje znaczenie, jakie ma to, co
bliźni może uczynić dla nas. Co
więcej, Chrystus jest bliźnim (por. Mt
25, 40; Łk 10, 16). Samo wcielenie,



które sprawiło, że Jezus przeobraził
życie Jego najbliższych poprzez
przyjaźń, przypomina nam o
zbawczej wartości osobistych relacji
twarzą w twarz z innymi. «Bóg
często posługuje się autentyczną
przyjaźnią, aby dokonywać swojego
zbawczego dzieła»[5]. W historii
zbawienia widzimy, że Bóg zawsze
działa w ludzie, w społeczności, w
rodzinie, w grupie przyjaciół. Myśl,
że świętość obywa się bez tego, co
inni mogą zrobić dla nas, może być
przejawem izolacji, która nie będzie
płodna. Dlatego jest naturalne, że w
środowisku przyjaźni rodzi się
braterskie upomnienie. Wszyscy są
zaangażowani w wydobycie tego, co
najlepsze z każdego człowieka, nie
dbając o mało ważne szczegóły, tylko
troszcząc się o to głębokie pragnienie
świętości, które stopniowo przynosi
efekty w różnych przejawach życia
codziennego.



Papież przypomniał nam, że
«uświęcenie jest drogą wspólnotową,
którą należy pokonywać we dwoje
(…). Istnieje także wiele świętych
małżeństw, w których każdy ze
współmałżonków był narzędziem
Chrystusa dla uświęcenia drugiego.
Życie lub praca z innymi jest
niewątpliwie drogą duchowego
rozwoju. Święty Jan od Krzyża
powiedział do jednego z uczniów:
żyjesz wśród innych, „by cię wszyscy
ćwiczyli i urabiali” (…). Wspólnota,
która strzeże drobnych szczegółów
miłości, której członkowie troszczą
się o siebie nawzajem i stanowią
przestrzeń otwartą i ewangelizującą,
jest miejscem obecności
Zmartwychwstałego, który ją
uświęca według planu Ojca»[6].

Każda pomoc to dar

Setnik z Ewangelii jest świadomy, że
prosi Jezusa o przysługę. Wie, że
jeżeli Pan zdecyduje się wejść do



domu poganina, potem będzie
musiał się oczyścić, dlatego nie
domaga się ani przybycia, ani cudu. I
właśnie dzięki tej postawie setnika
Jezus dokonuje cudu. Setnik jest
uprzejmy dla Chrystusa. Mówimy, że
jakaś osoba jest uprzejma właśnie
wówczas, kiedy, mimo że ta osoba
nie domaga się miłości, mimo że nie
musimy wchodzić do jej domu,
chcemy to dla niej zrobić. Bycie
uprzejmym wprowadza nas w
atmosferę, w której ludzie z
całkowitą szczerością współpracują
ze sobą nawzajem. «Bycie miłym nie
jest stylem, który chrześcijanin może
wybrać lub odrzucić (…). Uprzejma
miłość tworzy więzi, pielęgnuje
relacje, tworzy nowe sieci integracji,
buduje silne więzi społeczne. W ten
sposób chroni samą siebie, bo bez
poczucia przynależności nie można
podtrzymać poświęcenia dla
innych»[7].



Niektóre sposoby doskonalenia tej
postawy mogą być następujące: nie
mieć oporów przed proszeniem o
pomoc, być gotowym do słuchania
innych, wyrażać wobec innych naszą
wolę, nie narzucając jej, dzielić nasze
troski i nadzieje… «Ta atmosfera
przyjaźni, do której wprowadzania
każdy jest powołany, to owoc wielu
wysiłków, aby uprzyjemniać innym
życie. Dbanie o uprzejmość, radość,
cierpliwość, optymizm, delikatność i
o wszystkie cnoty, które umilają
wspólne życie, jest ważne, by inni
mogli odczuć, że się o nich
troszczymy i być szczęśliwymi»[8].
Wszystko to tworzy w człowieku
sposób bycia, który łatwo odkryć,
chociaż trudno go opisać słowami.
Kiedy ktoś kultywuje uprzejmość,
łatwo do niego podejść,
porozmawiać, wyświadczyć mu
przysługę, a także szczerze
powiedzieć, co myślimy.



Łatwiej jest kochać kogoś, z kim
można rozmawiać otwarcie, choćby
słabości tej osoby były oczywiste albo
choćby miało się z tą osobą niewiele
wspólnego. Wszyscy wiemy z
doświadczenia, że są ludzie, którym
łatwiej jest coś zasugerować. Osoby
te są zawsze wdzięczne, ich twarz
wyraża spokój, z jakim przyjmują te
sugestie i być może zauważamy
wpływ, jaki nasze drobne działanie
ma na ich życie. Osoby takie nie
przyjmują postawy obronnej,
ponieważ widzą, że ten, kto próbuje
im pomóc, nie atakuje ich. Nie
uważają, że podważa się ich wartość,
dlatego że miejscem, w którym rodzi
się braterskie upomnienie, jest
chrześcijańska wspólnota, dom,
rodzina, zaś w takich miejscach
kochają nas za to, czym jesteśmy, a
nie za to, co robimy dobrze albo źle.
Natomiast za trudnością, z jaką
pozwalamy sobie pomóc, może kryć
się dążenie, żeby kochano nas jako
osobę, którą być może nie jesteśmy.



Dlatego jest również ważne
nieustanne wzmacnianie terenu, na
którym może zrodzić się ta pomoc:
dzielenie starania o świętość idzie
razem z dzieleniem innych spraw:
pragnień, trosk i radości.

Ten, kto dba o gotowość bycia
uprzejmym, ułatwiania innym
przychodzenia nam z pomocą,
częściej zdumiewa się również ich
miłością i zwykle dziękuje za dzieło
miłosierdzia, jakim jest pomoc lub
braterskie upomnienie. Małe dzieci
dziwią się, dlatego że nie uważają za
oczywiste gestów miłości. Przy
pewnej okazji św. Josemaría zwierzał
się swoim dzieciom: «Ostatnio proszę
Pana bardziej niż kiedykolwiek —
proszę o to również Najświętszą
Maryję Pannę —o to, żeby być
małym, żeby stać się dzieckiem. W
zewnętrznym życiu ludzkim mocni i
krzepcy, ale w życiu duchowym —
mali. Wówczas nie będziemy unosić
się pychą, kiedy ktoś udzieli nam



upomnienia. Będziemy dziękować za
to, że inni pomagają nam stawać się
lepsi. W przeciwnym razie to by nam
przeszkadzało»[9]. Jeżeli staniemy
się jak dzieci, pozbędziemy się barier
oddzielających nas od innych,
utworzymy przyjazne otoczenie, w
którym łatwo jest dostrzec, że
upomnienie jest darem,
bezinteresowną pomocą. Z Bożą
pomocą usłyszymy to, co Jezus mówi
do setnika, dokonując cudu
uzdrowienia jego sługi: «Niech ci się
stanie, jak uwierzyłeś» (Mt 5, 13)

***

Pragniemy pomagać wielu ludziom,
to zaś uda się nam tylko, jeżeli
będziemy umieli liczyć na wsparcie
innych. Dlatego św. Josemaría mówił,
że każdy człowiek, «poza tym, że jest
owcą (...), w jakiś sposób jest również
dobrym pasterzem»[10]. Aby uzyskać
uzdrowienie swojego przyjaciela,
setnik musiał uznać, że znajduje się



w potrzebie. Aby być dobrym
pasterzem, musiał doświadczyć bycia
owcą. Wówczas rzeczywistością staje
się Pismo, kiedy mówi, że «brat
wspomagany przez brata jest jak
miasto warowne» (Frater qui
adjuvatur a fratre quasi civitas firma,
Prz 18, 19) Nie możemy redukować
miłości do tego, co robimy dla
innych, ponieważ wiele miłości kryje
się również w przyjęciu
przyjacielskiej dłoni. Wdzięczność za
możliwość życia w obecności osób,
które chcą, żebyśmy stawali się
lepszą wersją nas samych, otwiera
nas na nawrócenie będące
fundamentem świętości. Święta
Teresa od Jezusa mówiła: «Przy takiej
naturze jak nasza, niepodobna, zdaje
mi się, by kto zdobył się na serce i
odwagę do rzeczy wielkich, jeśli nie
ma wewnętrznego przeświadczenia,
iż w łasce jest u Boga»[11]. Łaska
Boga zaś dociera do nas również
poprzez relacje z tymi, którzy nas
otaczają.



Diego Zalbidea i Andrés Cárdenas M.

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Św. Augustyn, Kazania, 6, 2.

[2] Franciszek, Audiencja generalna,
6 listopada 2013 r.

[3] Mszał Rzymski, Akt pokuty.

[4] Św. Jan od Krzyża, Sentencje, 7; 11,
tłum. o. Bernard Smyrak OCD,
Wydawnictwo Karmelitów Bosych,
Kraków 2010.

[5] Mons. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 1 listopada 2019 r., 5.

[6] Franciszek, Gaudete et exsultate,
141-145.



[7] Franciszek, Amoris Laetitia,
99-100.

[8] Mons. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 1 listopada 2019 r., 9.

[9] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 2 października
1970 r.

[10] Św. Josemaría, Listy 25, 30.

[11] Św. Teresa od Jezusa, Księga
życia, 10, 6, tłum. Ks. bp Henryk Piotr
Kossowski, Wydawnictwo
Karmelitów Bosych, Kraków 1997.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/blizni-sa-naszym-zadaniem-i/

(17-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/blizni-sa-naszym-zadaniem-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/blizni-sa-naszym-zadaniem-i/

	Bliźni są naszym zadaniem (I)

