
opusdei.org

Bł. Alvaro o pokorze

Pokora, podstawa wszystkich
cnót (fragment książki "Ścieżki
świętości").

12-05-2020

Regnare Christum volumus! Aby tak
się stało, najpierw musi zakrólować
w sercu każdego z nas. Dlatego
namawiam was (…), żebyście
zapomnieli o sobie, żebyście poprzez
waszą pracę pośród świata starali się
służyć innym, Kościołowi. Ponieważ
w ten sposób serce opróżni się z „ja” i
Bóg, napełniając je ową „miarą
dobrą, natłoczoną, utrzęsioną i



opływającą” (Łk 6, 38), nie napotka
na żadną przeszkodę. Gdy w
naczyniu powstanie próżnia,
wystarczy otworzyć najmniejszą
szczelinę, by do wnętrza dostało się
powietrze. Próżnia przyciąga tak, jak
pokora przyzywa miłosierdzie Boże.
Jeśli pozbędziemy się tego, co
przeszkadza, Pan wejdzie do wnętrza
w sposób czuły a gwałtowny.[1]

„Jeśli spytacie mnie, co ma
najbardziej podstawowe znaczenie w
religii i dyscyplinie Jezusa Chrystusa
– napisał św. Augustyn – odpowiem
wam: po pierwsze pokora, po drugie
pokora i po trzecie pokora” (List 118,
22). A to dlatego, że „pokora jest
mieszkaniem miłości” (Święte
dziewictwo 51): bez pokory nie ma
miłości ani żadnej innej cnoty,
dlatego też niemożliwe jest bez niej
autentyczne życie chrześcijańskie.
Święta Teresa od Jezusa powiedziała,
że „pokora jest to kroczenie w
prawdzie” (Twierdza VI, 10), to



znaczy stała świadomość tego, kim
jesteśmy. A kim jest każdy z nas?
Jesteśmy zwykłymi mężczyznami i
kobietami, posiadającymi, jak
wszyscy ludzie, wady, ale
jednocześnie pełnymi szlachetnych
dążeń, pragnień świętości, które Pan
wlewa w nasze dusze i kształtuje;
biedne stworzenia, które znają swoje
osobiste ograniczenia, ale które,
jednocześnie są świadome, że Bóg
zechciał posłużyć się nimi jako
narzędziami rozszerzania działania
swojej Miłości w świecie, we
wszystkich szlachetnych zajęciach, w
każdej godnej sytuacji społecznej,
docierając do wszystkich
mieszkańców tej naszej
błogosławionej ziemi.[2]

Nie pozwólcie, by zwiodła was
pycha. Zauważcie, że mimo
przekonania o tym, iż osobiście nie
znaczymy nic, w istocie często
natychmiast szukamy samych siebie:
mówię tu o doświadczeniu, które



dotyka nas wszystkich. Szukanie
samego siebie, gdy jesteśmy niczym,
zamiast zabiegania o chwałę Bożą, to
absurd. A niestety w takim położeniu
trwa wielu członków Kościoła: ale
nie Kościół, który jest święty, bez
skazy, plamy, ni zmarszczki. Ci,
którzy usiłują usunąć Boga w kąt, bo
im przeszkadza, i z niewiarygodną
bezczelnością stwierdzają, że Kościół
nie powinien być teocentryczny, ale
antropocentryczny, to biedni
ignoranci, choć uważają się za
wielkie osobistości. Dają się zwabić
najcięższemu grzechowi,
polegającemu na zastąpieniu Boga
człowiekiem, Boga, jak coś
bezużytecznego, usuwają w kąt. A
człowiek pochłonięty zabiegami o
chwałę – która, choć w przypadku
geniuszy może trwać przez wieki,
zawsze będzie przemijająca – zostaje
sam ze sobą. Myśl o skrajności, do
jakiej prowadzi szaleństwo pychy,
przyprawia o drżenie.[3]



[Pokora] nie polega na działaniach
zewnętrznych, powierzchownych;
jest czymś osobistym, zakorzenionym
głęboko w duszy. Objawia się w
głębokim i szczerym przekonaniu, że
nie jesteśmy lepsi od innych, a
jednocześnie w mocnej pewności, że
zostaliśmy wezwani przez Boga, by
służyć Mu w rozmaitych sytuacjach,
w każdej chwili, i przyprowadzić do
Niego wiele dusz. Ta pewność
napełnia nas optymizmem, a
jednocześnie pobudza nas do
oddania pełnej chwały Trójcy
Przenajświętszej, nie szukając
niczego dla samych siebie, i popycha
nas do zainteresowania się tymi,
którzy nas otaczają.[4]

Przypatrzcie się Panience z Nazaretu.
Przekonanej o własnej małości. Nic
Jej nie odciąga od Boga; Jej serce
zawsze czuwa; gotowe w każdej
chwili wywyższać i uwielbiać Tego,
który przed wiekami wejrzał na Nią
z upodobaniem i wybrał Ją do



wyjątkowej misji. Dusza Jej zatapia
się w pieśni uwielbienia: Magnificat
anima mea Dominum! (Łk 1, 46).
Decyzja trwania, z nasza Matką, w
zaciszu na uwielbieniu i
dziękczynieniu wymaga od nas
wysiłku wyrycia w naszej duszy
wielkiej lekcji pokory, która wypływa
z całego życia Najświętszej Maryi
Panny. Tylko ktoś, kto w pełni
akceptuje przekonanie o tym, że jest
niczym, przemienia się tak, by móc
uwielbiać Boga, bowiem ci, którzy się
napełniają samymi sobą, w końcu
uwielbiają własne ja lub fałszywego
bożka, którego tworzą ich
namiętności.[5]

Głównym wrogiem naszej wierności
Bogu jest pycha. Tym wielkim
grzechem naznaczony jest umysł
Złego, który chce jedynie zaślepić
nasz umysł w celu wprowadzenia
nas w błąd co do tego, kim jesteśmy i
jacy jesteśmy: „tak jak Bóg
będziecie” (Rdz 3, 5), przebiegle,



posługując się rozmaitymi
sztuczkami, podsuwa nam swą starą
sugestię. Pokora Maryi, w której
spełnia się głębokie wyrzeczenie
Syna Bożego – semetipsum exinanivit,
formam servi accipiens! (Flp 2, 7),
ogołocił samego siebie, przyjąwszy
postać sługi – miażdży pyszną głowę
piekielnego węża.[6]

[Pokora] jest cnotą wybitnie
pozytywną, ponieważ dzięki niej
możemy naprawdę zobaczyć, ile
jesteśmy warci wobec Boga:
prowadzi nas ku poznaniu
nieskończonej wielkości naszego
Stwórcy i nicości właściwej nam jako
stworzeniom; pustkę i szaleństwo,
jakie oznacza grzech, a jednocześnie
bogactwa, jakie nasz Ojciec, Bóg,
złożył w nas, czyniąc nas przez łaskę
swoimi dziećmi. Pokora „pozwoli
nam poznać i naszą nędzę, i naszą
wielkość” (Przyjaciele Boga 94), w
pełni odpowiadając na to głębokie
dążenie duszy, które tak opisuje św.



Augustyn: noverim me, noverim te,
nec aliquid cupiam nisi te (Soliloquia
I, 1), bym poznał siebie, Panie, bym
Ciebie poznał i bym nie pragnął nic
innego, tylko Ciebie.[7]

Gdy potykamy się o własną słabość,
niech nie ogarnia nas zwątpienie –
byłoby to nielogiczne: naturalną
reakcją powinna być pieśń
dziękczynienia za dostrzeżenie, że
jeśli Bóg nas wybrał, to dlatego, że
umiłował nas i szczególnie sobie
upodobał, bez żadnej zasługi z naszej
strony. Wobec dowodu naszej
małości, gdy tylko go spostrzeżemy,
mówmy sobie, że Pan oświeca nas
światłami silniejszymi,
miłosierniejszymi, byśmy lepiej
widzieli zakamarki naszej duszy.
Podejmijmy wówczas – nie w
zwątpieniu, które jest owocem pychy,
ale w pokornym dziękczynieniu –
wysiłek odcięcia, poprawy, zmiany, i
wyrzućmy wszystkie te śmieci precz.
[8]



Pokora, cnota, której Szatan nie może
pojąć, to wielki Boży plan
zwycięstwa nad pychą diabła. Być
może demon oczekiwał triumfalnego
przybycia Syna Bożego na świat. A
tak się nie stało. Wszedł on przez
Bramę Pokory, Maryję, i pokornie żył
ze swoją Matką i z Józefem, a później
ze swoimi uczniami.[9]

Eksplozja świętości, której pragnie
Bóg, przekłada się na wzrastanie w
pokorze. Im więcej pokory, tym
więcej świętości.[10]

[1] List pasterski, 1 VI 1976.

[2] List pasterski, 1 VIII 1989.

[3] List pasterski, 30 IX 1975.

[4] List pasterski, 1 VIII 1989.

[5] List pasterski, 2 II 1979, 22.



[6] List pasterski, 2 II 1979, 22.

[7] List pasterski, 1 V 1990.

[8] List pasterski, 30 IX 1975, 53.

[9] List pasterski, 2 II 1979, 24.

[10] List pasterski, 1 V 1990.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bl-alvaro-o-pokorze/
(14-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bl-alvaro-o-pokorze/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bl-alvaro-o-pokorze/

	Bł. Alvaro o pokorze

