opusdei.org

Alvaro del Portillo:
Sol, swiatlo i zaczyn.
Przyszly blogostawiony Alvaro
del Portillo pisze o powolaniu

kazdego chrzescijanina do
apostolstwa.

06-09-2014

Pismo ,,Mundo Cristiano”, kwiecien
1999, s. 37-40 i 45-48

Zadanie swieckich w misji
KoS$ciola.

Zadanie, ktore otrzymatla garstka
mezczyzn na Gorze Oliwnej, w



poblizu Jerozolimy, pewnego
wiosennego ranka 30 roku naszej
ery, miato wszelkie cechy mission
imposible: Gdy Duch Swiety zstgpi na
was, otrzymacie Jego moc i bedziecie
moimi swiadkami w Jerozolimie i w
catej Judei, it w Samartii, i az po krarce
ziemi (Dz 1,8). Ostatnie stowa
wypowiedziane przez Chrystusa
przed Wniebowstapieniem wydaja
sie by¢ szalenstwem. Z zapadlego
zakatku Imperium Rzymskiego, kilku
prostych ludzi — ani bogatych, ani
madrych, ani wptywowych — miato
zanies$¢ na caly Swiat postanie kogos,
na kim wykonano wyrok $mierci.

Mniej niz 300 lat pozniej znaczna
czesS¢ Swiata rzymskiego nawrdcila
sie na chrzescijanstwo. Nauka
ukrzyzowanego zwyciezyla
przesladowania ze strony wiadzy,
pogarde medrcow, opor wobec
wymagan moralnych, ktore
sprzeciwialy sie z namietnosciom. A
takze i dzisiaj, pomimo wszystkich



zakretow historii, chrze$cijanstwo
pozostaje najwieksza silg duchowg
ludzkosci. Ten fakt moze
wytlumaczy¢ jedynie dzialanie taski
Bozej. Ale laska dzialala za
posrednictwem ludzi, ktorzy
wiedzieli, ze zostali obdarzeni misjg i
ktorzy ja wypelnili.

Chrystus nie wskazal swoim uczniom
tego zadania jako jednej z
mozliwosci, ale jako nakazane
polecenie. Czytamy u Sw. Marka:
IdZcie na caty swiat i gtoscie
Ewangelie wszelkiemu stworzeniu!
Kto uwierzy i przyjmie chrzest, bedzie
zbawiony; a kto nie uwierzy, bedzie
potepiony (Mk 16, 15-16). A Sw.
Mateusz przywotuje nastepujace
stowa Chrystusa: IdZcie wiec i
nauczajcie wszystkie narody),
udzielajgc im chrztu w imie Ojca i
Syna, i Ducha Swietego. Uczcie je
zachowywac wszystko, co wam
przykazatem. A oto Ja jestem z wami
przez wszystkie dni, az do skoriczenia



Swiata (Mt 28, 19-20). Sa to stowa,
ktore przypominaja nam te
wypowiedziane przez Jezusa podczas
Ostatniej Wieczerzy: Jak Ty Mnie
postates na swiat, tak i Ja ich na swiat
postatem (J 17,18), do ktorych Sobor
Watykanski II poczynil nastepujacy
komentarz: ,,Ten uroczysty nakaz
Chrystusowy zwiastowania
zbawiennej prawdy Kosciol otrzymat
od Apostotow, aby go wypelniac az
po krance ziemi”[1].

Zadanie dla wszystkich

Kiedy mowi sie o misji Kosciola,
istnieje ryzyko, ze mozna myslec o
czyms, co nalezy do tych, ktérzy
mowig zza oltarza. Ale misja, ktorg
Chrystus powierza swoim uczniom
powinna by¢ wypelniana przez
wszystkich, ktérzy tworza Kosciol.
Wszyscy, kazdy zgodnie z jego
pozycja, powinni zgodnie
wspolpracowac w realizacji
wspolnego zadania[2]. ,Powolanie



bowiem chrzes$cijanskie —
doprecyzowuje Sobor Watykanski II -
jest z natury swojej rGwniez
powolaniem do apostolstwa. (...)
Istnieje w KoS$ciele roznorodnosc
postugiwania, ale jednosc
postannictwa. Apostolom iich
nastepcom powierzyt Chrystus urzad
nauczania, u§wiecania i rzagdzenia w
Jego imieniu i Jego mocg. Jednak i
ludzie Swieccy, stawszy sie
uczestnikami funkcji kaptanskie;j,
prorockiej i krolewskiej Chrystusa,
maja swoj udzial w postannictwie
catego Ludu Bozego w Kosciele i na
Swiecie”[3]. Kazdego chrzescijanina
Chrystus przyjmuje przez Chrzest i
uczestniczy on w Jego zbawczej
misji. Jest wiec obowigzkiem
wszystkich i kazdego z osobna
sposrod ochrzczonych, by
wspoipracowac aktywnie w
przekazywaniu ludziom w kazdych
czasach stowo gloszone przez Jezusa.



Apostolski wymiar powolania
chrzescijanskiego zawsze byl obecny
w zyciu Kosciola, ale przez dlugi czas
mogtlo sie wydawad, ze realizacja
jego misji zbawczej jest powierzana
jedynie niewielu chrzescijanom, a
reszta stanowilo tylko bierny
przedmiot ich dziatan. Sobor
Watykanski II stanowit pod tym
wzgledem powrot do poczatkow,
ukazujac wielokrotnie powszechnos¢
tego powolania do apostolstwa, ktdre
stanowi juz nie tylko jedna z wielu
mozliwosci, ale prawdziwy
obowigzek: ,Wszystkim zatem
wiernym nalozony zostaje wspanialy
obowigzek przyczyniania sie do tego,
aby wszyscy ludzie na calym Swiecie
poznali i przyjeli boskie oredzie
zbawienia”[4].

Gdzie docieraja wylacznie swieccy

Jednak czy do Swieckich nalezy
jakakolwiek czesc tego zadania w
sposob wylaczny? Sobor Watykanski



IT dat kilka dokladnych wskazowek w
tym wzgledzie. Zwyklych wiernych —
jak czytamy w konstytucji Lumen
gentium - ,,Bog powoluje, aby
wykonujac wiasciwe sobie zadania,
kierowani duchem ewangelicznym,
przyczyniali sie do uswiecenia Swiata
na ksztalt zaczynu, od wewnatrz
niejako, i w ten sposéb przykladem
zwlaszcza swego zycia promieniujac
wiarg, nadzieja i mitoscig, ukazywali
innym Chrystusa[5]”. I dale;j: ,,Ludzie
Swieccy zas$ szczegolnie powolani sa
do tego, aby czynic¢ obecnym i
aktywnym Kosciot w takich
miejscach i w takich okolicznos$ciach,
gdzie jedynie przy ich pomocy stac
sie on moze solg ziemi”[6]. To znaczy,
ze w szpitalu Kosciol nie jest obecny
jedynie poprzez kapelana, ale takze
dziala poprzez wiernych, ktorzy jako
lekarze albo pielegniarze, starajg sie
Swiadczy¢ dobra stuzbe zawodowa a
takze delikatna opieke nad chorymi.
W dzielnicy miasta, kosciot
parafialny bedzie zawsze stanowil



nieodzowny punkt odniesienia, ale
jedynym sposobem dotarcia do tych,
ktorzy don nie chodza, bedzie
posrednictwo rodzin z sasiedztwa.

Adhortacja apostolska Christefideles
laici, podsumowujgc prace synodu z
1987 r., poglebila nauczanie na ten
temat. Odnoszac sie do zagadnienia
zadan $wieckich, papiez
przypominal dwa zagrozenia, ktore
mogly sie pojawi¢, w chwili jej
definiowania: ,pokusa tak wielkiego
angazowania sie w postugi i zadania
koscielne, ze prowadzilo to czesto do
zaniedbywania w praktyce
specyficznych powinnosci na polu
zawodowym, spotecznym,
gospodarczym, kulturalnym i
politycznym, oraz pokusa
usprawiedliwiania
niedopuszczalnego oddzielania
wiary od zycia, przyjecia Ewangelii
od konkretnych dziatan w sferze
roznego rodzaju rzeczywistosci
doczesnych i ziemskich”[7]. Wbhrew



tym dwu skrajnosciom papiez
wskazywal, Ze to, co odroznia
Swieckich to ich ,Swiecki charakter”,
poniewaz Bog wezwal ich, aby ,,sami
dazyli do SwietoSci poprzez
malzenstwo, wybor celibatu, zycie
rodzinne, zawodowe, a takze
wielorakie formy dzialalnosci
spotecznej”[8].

W ten sposob synod starat sie
unikngc¢ tego podwojnego ryzyka
wskazanego przez papieza: gdy
podkresla zadania Swieckich w
sprawach doczesnych, odrzuca
pokuse wycofania sie do struktur
Kosciola skonfrontowanych ze
spoteczenstwem wrogim lub
indyferentnym; a kiedy prosi o
mocng spdjnos¢ pomiedzy wiarg i
zyciem, stara sie uniknac rozkladu
tozsamosci chrze$cijanskiej.
Poniewaz, aby byc sola ziemi, trzeba
by¢ w Swiecie, ale takze nie stac sie
mdiym.



Specyficzna misja Swieckich zostaje
w ten sposob jasno okreslona: chodzi
0 to, by nies$¢ przestanie Chrystusowe
do wszystkich ziemskich
rzeczywistosci — rodziny, pracy
zawodowej, dzialalnos$ci
spotecznych... - i z pomoca taski
przemieniac je w okazje do spotkania
Boga z ludZmi.

Pierwsi chrzescijanie

Jednak nie odpowiadaloby
rzeczywistosci, uwazac¢ wszystko to,
co do tej chwili powiedzieliSmy, za
nowosc¢ nastepujaca dopiero po
Soborze Watykanskim II.
Chrzescijanie pierwszej godziny, ci,
ktorzy obcowali z Jezusem i
Apostolami, albo nalezeli do
nastepujacych bezposrednio po nich
pokolen, byli bardzo swiadomi swej
misji. Ich nawrocenie prowadzito ich
do coraz wiekszego starania sie o
wypelnienie swych obowigzkéw
odpowiadajacych ich pozycji w



$wiecie. Tertulian np. pisze: ,Zyjemy
jak inni ludzie; nie brakuje nas na
placach, w rzezniach, tazniach,
karczmach, warsztatach, gospodach,
na targach i w innych miejscach.
Wraz z wami zeglujemy, z wami
stuzymy jako zoinierze, uprawiamy
ziemie, handlujemy, robimy interesy
1 wystawiamy nasze dziela na wasz
uzytek”[9].

A we wspaniatym dokumencie
starozytnosci chrzescijanskiej
czytamy: ,, Chrzescijanie nie r6znia
sie od innych ludzi ani miejscem
zamieszkania, ani jezykiem, ani
strojem. Nie majg bowiem wlasnych
miast, nie postuguja sie jakims
niezwyklym dialektem, ich sposéb
zycia nie odznacza sie niczym
szczegolnym. (...) Mieszkaja w
miastach hellenskich i
barbarzynskich, jak komu wypadto,
stosujac sie do miejscowych
zwyczajow w ubraniu, jedzeniu,
sposobie zycia, a przeciez samym



swoim postepowaniem
uzewnetrzniajg owe przedziwne i
wrecz paradoksalne prawa, jakimi
sie rzadza”[10]. To, co zostalo
zapisane w tym samym dokumencie
nieco pozniej, pozwala nam
zrozumied, ze pozostajgc na swoim
miejscu, pierwsi chrzescijanie
zmieniali znaczaco swoje
postepowanie. ,,Zenig sie jak wszyscy
1 majg dzieci, lecz nie porzucaja
nowo narodzonych. (...) Sa w ciele,
lecz zyja nie wedlug ciala.
Przebywaja na ziemi, lecz sg
obywatelami nieba. Stuchaja
ustalonych praw, lecz z wlasnym
zyciem zwyciezaja prawa. (...)
Jednym stowem: czym jest dusza w
ciele, tym sg w Swiecie
chrzescijanie”[11].

W konsekwencji takiego
postepowania i ich zarliwej
dziatalnosci apostolskiej
chrzescijanstwo w krétkim czasie
rozprzestrzenito sie w zadziwiajacy



sposob. Bez watpienia ci nasi bracia
obdarzeni byli Boza laska, ale
niezaleznie od tego, jak wiemy, ich
odpowiedz byla zawsze heroiczna,
nie tylko wobec tortur, ale takze w
kazdej chwili zycia. Nie dziwi wiec,
ze ten sam Tertulian mogl napisac:
sjesteSmy tu [zaledwie] od wczoraj i
juz zasiedliliSmy caly wasz Swiat i
wszystkie sprawy: miasta, wyspy,
osiedla, wsie, zebrania, wojsko,
palace, senat i forum. Wam samym
zostawiliSmy tylko swigtynie”[12].

Duch Opus Dei

Pozwolcie mi w tym miejscu na
pewna dygresje gwoli
sprawiedliwosci. Powszechne
powolanie do Swietosci i apostolstwa,
tak jasne dla pierwszych chrzescijan
1 przypomniane przez ostatni
Sobor[13], stanowig jedna z tych
rzeczywistosci, ktore znajduja sie u
podstaw ducha pratatury Opus Dei.
0d 1928 r. jej zalozyciel, Sw.



Josemaria Escriva de Balaguer nie
przestawal powtarzac, ze Swietos$c i
apostolstwo sa prawem i
obowigzkiem kazdego ochrzczonego.
W ten sposob pisal np. w 1934:
»ITwoim obowigzkiem jest dazenie do
Swieto$ci. — Tak, takze twoim. — Kto
powiedzial, ze jest to zadanie
wylacznie kaplanow i zakonnikow?
Do wszystkich, bez wyjatku, Pan
powiedzial: “Badzcie wiec wy
doskonali, jak doskonaty jest Ojciec
wasz niebieski””[14].A odnosz3c sie
do apostolstwa pisal: ,Dotad jeszcze
rozlega sie po Swiecie wolanie Boze:
“Przyszediem ogien rzucic na ziemie
ijakze pragne, azeby juz zaplonag!”.
— A tymczasem sam widzisz:
wszystko prawie wygaslo... Czy nie
ogarnia cie pragnienie, by
rozprzestrzeniac ten pozar?”[15].

Mozna wiec $miato uznac, ze sw.
Josemaria Escriva by} pionierem
nauczania Soboru Watykanskiego II
na tym polu. W ten sposob jasno



wyrazit to kard. Poletti w dekrecie na
temat rozpoczecia procesu
beatyfikacji zalozyciela Opus Dei:
,<Poniewaz glosil powszechne
powotlanie do swietosci, od chwili,
gdy zalozyl Opus Dei w 1928 r.,
praltat Josemaria Escriva de Balaguer
zostal jednomyslnie uznany za
prekursora Soboru, w tym co stanowi
wlasciwie sedno jego magisterium,
tak owocnego dla zycia KoSciota”[16].

Przykladem i slowem

W coraz bardziej zmaterializowanym
Swiecie praca chrzescijanina w XX
wieku coraz bardziej przypomina te,
ktora musieli wykona¢ pierwsi
uczniowie Chrystusa. Podobnie jak
oni musi przekazywa¢ Dobra Nowine
swoim przykiladem i stowem.

Nigdy za naszego zycia nie bedziemy
mogli w pelni poznac¢ skutkow
naszych dzialan — dobrego przykladu
albo wywolanego zgorszenia — dla
0s0b, ktore znajduja sie wokol nas.



Istnieje wiec jeden zasadniczy
obowigzek dla kazdego
chrzescijanina: postepowac zgodnie
ze swo0ja wiarg, by¢ spdjnym z
doktryng, ktorag wyznaje. Wy jestescie
swiattem swiata. Nie moze sie ukryc¢
miasto potozone na gorze. Nie zapala
sie tez swiatta i nie stawia pod
korcem, ale na swieczniku, aby
Swiecito wszystkim, ktorzy sq w
domu. Tak niech swieci wasze swiatto
przed ludZmi, aby widzieli wasze
dobre uczynki i chwalili Ojca
waszego, ktory jest w niebie. (Mt 5,
14-16).

Jednak sam przykiad nie wystarczy.
»,1ego rodzaju apostolstwo nie polega
jednak na samym tylko Swiadectwie
zycia. Prawdziwy apostol szuka
okazji gloszenia Chrystusa rowniez
stowem, badz to niewierzacym, by
ich doprowadzi¢ do wiary, badz
wierzacym, by ich pouczy¢, umocnié
i pobudzi¢ do gorliwszego zycia”[17].



Nie jest to zadanie dla ,specjalistow”.
Sobor Watykanski II przypomnial, ze
obowigzkiem kazdego swieckiego
jest indywidualne prowadzenie
apostolstwa. ,,Apostolstwo
indywidualne, ktérego przeobfitym
zrodlem jest zycie prawdziwie
chrzescijanskie, stanowi poczatek i
warunek wszelkiego apostolstwa
Swieckich, rowniez zrzeszonego, i nie
mozna go niczym zastapic. Do tego
rodzaju apostolstwa, zawsze 1
wszedzie owocnego, a w niektérych
okolicznosciach jedynie przydatnego
i mozliwego, s3 wezwani i
zobowigzani wszyscy Swieccy,
jakiegokolwiek stanu, chociaz nie
maja sposobnosci lub moznosci
wspolpracowaé w
stowarzyszeniach”[18].

Okolicznosci, w ktérych istnieje
mozliwos$¢ realizacji takiego
apostolstwa sa niezliczone. W
rzeczywistosci cate zycie powinno
by¢ staltym apostolstwem. Ja jednak



chcialbym skoncentrowac sie na dwu
okolicznosciach, ktore stanowia osie
zycia wiekszosci osOb: na pracy i
rodzinie.

Poprzez prace zawodowa

Ws$rdd wielu przyczyn, dla ktorych
ludzie spotykaja sie ze soba,
nawigzuja przyjaznie, znajduje sie
bez watpienia wykonywanie przez
czlowieka wlasnego zawodu.
Mogloby sie wydawac, ze pole do
apostolstwa jest przy tej okazji
ograniczone, jednak nie nalezy
zapominac, Ze normalnie w pracy
nawigzuja sie glebokie relacje oparte
na zaufaniu, ktore - w wielu
wypadkach - pozwalajg pomagac¢ w
sposob decydujacy osobom, z
ktorymi ktos sie styka.

Niektore prace - mysle na przyklad o
tych zwigzanych z nauczaniem oraz
srodkami komunikacji spotecznej -
pozwalaja na przekazywanie idei
setkom a nawet tysigcom ludzi. Ale



bytoby bledem myslec, ze tylko te
prace stwarzajq okazje do
apostolstwa. Przy kazdym zajeciu, w
kazdych okolicznosciach,
chrzescijanin powinien pomagac
innym, by nadawali chrzes$cijanski
sens swemu zyciu. Zazwyczaj nie
trzeba w tym celu wyglaszac
przemadwien, ale prowadzi¢ cos, co
zalozyciel Opus Dei nazywat
"apostolstwem przyjazni i zaufania",
ktore opisywal w nastepujacy
sposob: "Slowa w pore wyszeptane
do ucha przyjacielowi, ktory sie
chwieje; ukierunkowujaca rozmowa,
ktora odpowiednio potrafites$
sprowokowac; fachowa rada, ktora
umozliwia mu udoskonalenie jego
pracy akademickiej; i ta dyskretna
niedyskrecja, otwierajaca
niespodziewane horyzonty dla jego
gorliwosci... To wszystko stanowi
“apostolstwo zaufania”"[19].

Ten wysilek zmienia sie w troske o
kazda osobe i wyraza sie zazwyczaj



W rozmowie osobistej dwu
przyjaciol. "Apostolstwo
chrzescijanskie - a mam teraz na
mysli apostolstwo zwyczajnego
chrzescijanina, mezczyzny i kobiety,
ktorzy zyja podobnie jak inni ludzie -
jest wielka katechezg, w ktorej
poprzez osobiste obcowanie, poprzez
lojalng, autentyczng przyjazn
wzbudza si¢ u innych gtdd Boga i
pomaga sie im odkrywac nowe
horyzonty: z naturalnoscig, z
prostotg, jak mowilem, poprzez
przykiad dobrze praktykowane;j
wiary, dzieki uprzejmemu stowu,
pelnemu jednak mocy Bozej
prawdy"[20].

Dzialalno$c¢ apostolska, ktdra
realizuje sie poprzez wolna i
odpowiedzialng inicjatywe
chrzescijan, wyraza sie takze w
wysitkach, by struktury spoleczne
utatwialy innym zblizenie sie do
Boga. W ten sposob realizuje sie
chrzescijanskie ozywienie porzadku



doczesnego, co - jak juz
zauwazyliSmy - Sobor uwaza za
misje wlasciwa Swieckim. W tym
kontekscie zrozumialy staje sie apel
wyrazony przez papieza w adhortacji
apostolskiej Christefideles laici, a
skierowany do Swieckich
zajmujacych sie naukami $cistymi i
technikg, medycyng, polityka,
ekonomig i kulturg, aby nie
rezygnowali ze swej
odpowiedzialnosci, by czynic Swiat
bardziej ludzkim, a przez to bardziej
chrzescijanskim[21].

W tym celu maja oni do dyspozycji
zasady katolickiej nauki spoleczne;j.
Ale nauka ta nabiera zycia jedynie
dzieki posrednictwu kobiet i
mezczyzn, ktorzy czy to na Wall
Street, czy to w niewielkim lokalnym
sklepiku, potraktuja swoja prace jako
co$ wiecej anizeli po prostu zZrodio
dochodu, albo kolejny szczebel w
karierze. Dzieki posrednictwu ludzi,
ktorzy w urzedzie miejskim, czy w



stowarzyszeniu sgsiedzkim bedag sie
starac, by spoleczenstwo stalo sie
bardziej przyjazne. Dzieki
posrednictwu intelektualistow,
ktorzy na uniwersytecie lub w szkole
tworza kulture przepojona duchem
chrzescijanskim .

Zaczynac od rodziny

Wraz z calym wysilkiem apostolskim
Zwigzanym z praca - Z zawodem
uprawianym przez kazdego z nas -
zasadnicze miejsce zajmuje dziatanie
zwigzane z rodzing. W przypadku
rodzicOw jest to najwazniejsze
miejsce apostolstwa, miejsce, w
ktorym zostali postawieni przez
Boga, by realizowac zadanie, w
ktorym sa niezastgpieni, -
wychowanie dzieci.

Rodzina jest "poczatkiem i podstawa
spolecznosci ludzkiej"[22] 1 od jej
zdrowia lub choroby zaleze¢ bedzie
zdrowie calego organizmu
spolecznego. Spoteczenstwo bedzie



bardziej solidarne, jesli ludzie w
rodzinie naucza sie poswiecac jedni
dla drugich. W relacjach
miedzyludzkich bedzie wiecej
tolerancji i szacunku, w miare jak
lepiej rozumiec sie beda rodzice i
dzieci. Lojalnos¢ zdobedzie wiecej
przestrzeni w zyciu spotecznym, jesli
doceniona zostanie takze wiernos¢
malzonkow. Materializm takze cofnie
sie, jesli w zyciu rodzinnym
wyznacznikiem szczescia nie bedzie
rosngca konsumpcja.

Jesli chodzi o dbatos¢ o wlasne dzieci,
nalezy przede wszystkim podkresli¢
zasadnicze znaczenie wlasnego
przyktadu. Sw. Jan Pawel Il w jednej
ze swych nielicznych wypowiedzi na
temat samego siebie mowil o swym
ojcu: "Mdj ojciec byt wspaniala osoba
i niemal wszystkie moje
wspomnienia z dziecinstwa i okresu
dorastania dotycza jego. (...) Prosty
fakt, ze widzialem go na kleczkach
miat decydujacy wplyw na moje



mlodziencze lata. Byl tak surowy dla
samego siebie, ze nie potrzebowal
nim by¢ dla syna. Wystarczatl jego
przyklad, by nauczyc sie dyscypliny i
poczucia obowiazku"[23]. A kard.
Luciani - p6zniej Jan Pawel I - pisal:
"Pierwsza ksigzka religijng, jaka
czytaja dzieci sg ich rodzice. Dobrze
jest, gdy ojciec mowi synowi: "Teraz
w kosciele jest spowiednik, czy nie
sadzisz, ze moglbys skorzystac z
okazji?" Ale jest znacznie lepiej, gdy
mowi: "Ide sie wyspowiadac, chcesz
iS¢ ze mna?"”[24]. Przykiad
ukazywany w najbardziej
roznorodnych zyciowych sytuacjach
- lojalnosci wobec przyjaciot,
pracowitosci, trzezwosci i
umiarkowania, radosnego znoszenia
przeciwnosci, hojnosci - wycisnie
niezatarte pietno na duszach dzieci.

A wraz z przykladem powinna i$¢
hojng dbatos¢ o ich wychowanie.
"Biznesem, o ktory powinniscie
najbardziej dbac - zwykl mawiaé



zalozyciel Opus Dei do biznesmendéw
- jest wychowanie waszych dzieci".
Wychowanie, ktore bedzie
skuteczne, jesli rodzice zaprzyjaznia
sie ze swymi dziecmi. Jesli od
malenkosci przyzwyczaja sie, by im
ufaé, otwierac przed nimi serce, gdy
maja jakie$ trudnosci. Sw. Tomasz
Morus pisat: "Gdy juz wraéce do
domu, trzeba porozmawiac z zona,
pozartowac z dzie¢mi, wymienic
opinie ze stuzacymi. Wszystko to
stanowi czes$¢ mego zycia, poniewaz
trzeba to robi¢, a trzeba to robi¢, aby
nie by¢ obcym we wlasnym domu.
Trzeba poswiecac sie dla tych, ktorzy
z natury, z przeznaczenia lub z
wlasnego wyboru stali sie
towarzyszami twego zycia"[25].

Rytm wspolczesnego zycia wydaje sie
nie sprzyjac realizacji tej rady. Wcigz
mamy coraz wiecej wszystkiego za
wyjatkiem czasu. Istnieje wiec
ryzyko, ze rodzice zostang
zaabsorbowani catkowicie swoja



praca, jeszcze w szlachetnym
dazeniu do zapewnienia jak
najlepszej przysztosci swoim
dzieciom. Ale ta przyszto$s¢ w
wiekszym stopniu zalezy od czasu
poswieconego im osobiscie przez
rodzicow, niz od komfortu, jaki
zdolali im oni zapewni¢. A jesli dzieci
sie skarza to nie z powodu czegos,
czego im rodzice nie dali tylko z
powodu tego, ze nie byli im w stanie
dac samych siebie.

Rodzina otwarta na innych

To juz duzo, ale to nie wszystko.
Chrzescijanin Swiadomy swej misji
zaczynu w ciescie, nie powinien
zadowolic sie dbatoscia tylko o
swych najblizszych. To prawda, ze w
zdominowanym przez konkurencje i
twardym Swiecie, normalnym jest
poszukiwanie we wilasnej rodzinie
uczucia i bezpieczenstwa, ktorych
tak czesto nie znajdujemy poza nig.
Jest takze zrozumiale, ze wobec



istnienia w spoleczenstwie roznych
modeli rodziny, chrzescijanscy
rodzice staraja sie zadbac i chroni¢
swdj. Ale rodzina chrzescijanska jest
rodzing "otwarta".

"Rodzine - mowil Pawel VI -,
podobnie jak Koscidl, nalezy uwazac
za pole, w ktérym przekazuje sie
Ewangelie i z ktorego ona sie
rozkrzewia. (...) Rodzina staje sie
glosicielkg Ewangelii dla wielu
rodzin oraz dla otoczenia, w ktorym
zyje"[26]. Przykiad rodziny
chrzescijanskiej, ktora - przy
wszystkich swoich ograniczeniach i
trudnosciach - stara sie wcieli¢ w
zycie swoj ideal jest zawsze
atrakcyjny, nawet z ludzkiego punktu
widzenia. Zwlaszcza wtedy, gdy
rodzina ta jest otwarta na przyjazn z
innymi rodzinami - krewnych,
kolegow, sasiadow, przyjaciot swych
dzieci -, odzywiana duchem
apostolstwa. W ten sposob ucielesnia
sie ideal wskazywany przez $w. Jana



Pawta II, gdy mowil, ze "KoS$ciot
domowy (rodzina) jest powolany do
tego, by byl jasniejacym znakiem
obecnosci Chrystusa i Jego mitoSci
takze dla ludzi stojacych ,,daleko”,
znakiem dla rodzin, ktore jeszcze nie
wierza i dla tych rodzin
chrzescijanskich, ktore juz nie zyja
konsekwentnie wedle otrzymanej
wiary"[27].

Z drugiej strony kazda rodzina jest
poddana wplywom zewnetrznym,
ktore plyna z prawa, ze szkoly, czy
tez z opinii publicznej. Stad, zar6wno
dlatego by chronic¢ wlasna rodzine,
jak 1 aby pomagac innym,
chrzescijanin powinien troszczyc sie
0 to, by w spoleczenstwie istniat
klimat sprzyjajacy instytucji rodziny.
Jak czytamy w adhortacji
apostolskiej Familiaris consortio:
"Rodziny winny wiec zabiegac jako
pierwsze o to, azeby prawa i
instytucje panstwa nie tylko nie
naruszaty praw i obowigzkow



rodziny; ale by je popieraly i
pozytywnie ich bronily. W tym sensie
rodziny powinny coraz lepiej sobie
uswiadamia¢ wlasna role
wspoitwdrcow tak zwanej ,,polityki
rodzinnej” oraz podejmowac
odpowiedzialnos¢ za przemiane
spoleczenstwa”[28].

Wobec nowej ewangelizacji

Pierwsi chrzescijanie potrafili
zmienic swoje spoteczenstwo,
wkladajac caly swoj wysitek w
wykonanie Chrystusowego
polecenia: Oni zas poszli i glosili
Ewangelie wszedzie, a Pan
wspotdziatat z nimi i potwierdzit
nauke znakami, ktore jej towarzyszyty
(Mk 16,20). U poczatku trzeciego
tysiaclecia, wobec spoleczenstwa,
ktore wydaje sie w dziki sposob
uciekac¢ od Boga, my, chrzescijanie tej
doby, jesteSmy wezwani do
prowadzenia nowej ewangelizacji "w
miejscu pracy i podczas spelniania



obowiazkéw cywilnych,
materialnych, swieckich, zycia
ludzkiego: w laboratorium, na sali
operacyjnej w szpitalu, w koszarach,
w auli uniwersyteckiej, w fabryce, w
warsztacie, na polu, w domu i w calej
roznorodnosci miejsc pracy. Bog
codziennie czeka na nas.
Zapamietajcie: istnieje co$ Swietego,
Bozego, ukrytego w sytuacjach
najbardziej prozaicznych i kazdy z
was ma to odkryc"[29].

A wyrazajac to stowami Sw. Jana
Pawtla II: ,bedzie to mozliwe pod
warunkiem, ze zdolaja
przezwyciezy¢ rozdzwiek pomiedzy
Ewangelig a wlasnym zyciem,
nadajac wszystkim swoim
dzialaniom w rodzinie, w pracy, na
polu spolecznym spdjnos¢ wiasciwag
takiemu zyciu, ktore czerpie
natchnienie z Ewangelii i w niej
znajduje site do tego, by w pelni sie
realizowac”[30]. Swiat czeka na
chrzescijan integralnych, z jednego



kawaika. Ze stabosciami, z btedami,
ale z mocnym postanowieniem
poprawy, ilekro¢ bytoby to konieczne
iz wolg, by podazac dalej droga,
ktora idziemy prowadzeni za reke
przez Maryje, prowadzaca nas do
Ojca, poprzez Chrystusa - Droge,
Prawde i Zycie.

[1] Sobor Watykanski II, Lumen
gentium, nr 17.

[2] Sobor Watykanski II, Lumen
gentium, nr 30.

[3] Sobor Watykanski II, Apostolicam
actuositatem, nr 2.

[4] Sobor Watykanski II, Apostolicam
actuositatem, nr 3.

[5] Sobor Watykanski II, Lumen
gentium, nr 31.



[6] Sobor Watykanski II, Lumen
gentium, nr 33.

[7] Sw. Jan Pawel II, Christefideles
laici, nr 2.

[8] Sw. Jan Pawel II, Christefideles
laici, nr 15.

[9] Tertulian, Apologeticum, nr 42.
[10] List do Diogneta, nr 5.

[11] Ibidem, nr 5-6.

[12] Tertulian, Apologeticum, nr 37.

[13] Sw. Jan Pawel II pisal: ,Sobor
Watykanski II wypowiedzial sie w
Sposob niezwykle jasny na temat
powszechnego powolania do
Swieto$ci. Mozna powiedzied, ze
wilasnie ono stalo sie gtldwna sprawg,
ktora ten Sobor, zwotany dla
ewangelicznej odnowy
chrzescijanskiego zycia, powierzyt
wszystkim synom i corkom Kosciola.
Powolanie do Swietosci nie jest



zwyklym nakazem moralnym, lecz
niezbywalnym wymogiem tajemnicy
Kosciola” (Sw. Jan Pawel II,
Christefideles laici, nr 16).

[14] Sw. Josemaria Escriva, Droga, nr
291.

[15] Ibidem, nr 801.

[16] Kard. Ugo Poletti, Decreto di
Intruduzzione della Causa di
Beatificazione del Siervo di Dio
Jesmaria Escriva de Balaguer y Albas.

[17] Sobdr Watykanski II,
Apostolicam actuositatem, nr 6.

[18] Sobdr Watykanski II,
Apostolicam actuositatem, nr 16.

[19] Sw. Josemaria Escriva, Droga, nr
973.

[20] Sw. Josemaria Escriva, To
Chrystus przechodzi..., nr 149.



[21] Por. sw. Jan Pawel II,
Christefideles laici, nr 38,42 144

[22] Sobor Watykanski II,
Apostolicam actuositatem, nr 11.

[23] Andre Frossard, Non abbiate
paura!, Milan 1983, s. 19.

[24] kard. Albino Luciani,
Ilustrissimos sefiores, Madrid 1979, s.
276.

[25] Sw. Tomasz Morus, Utopia,
wstep.

[26] Pawel VI, Evangelii nuntiandi, nr
71. Cyt. za Sw. Jan Pawel II, Familiaris
consortio, nr 52.

[27] Sw. Jan Pawel II, Familiaris
consortio, nr 54.

[28] Sw. Jan Pawel II, Familiaris
consortio, nr 44.

[29] Sw. Josemaria Escriva, Rozmowy
z pratatem Escrivg, nr 114.



[30] Sw. Jan Pawel I1, Christefideles
laici, nr 34.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/bl-alvaro-del-portillo-sol-
swiatlo-i-zaczyn/ (21-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/bl-alvaro-del-portillo-sol-swiatlo-i-zaczyn/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bl-alvaro-del-portillo-sol-swiatlo-i-zaczyn/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bl-alvaro-del-portillo-sol-swiatlo-i-zaczyn/

	Álvaro del Portillo: Sól, światło i zaczyn.

