
opusdei.org

Álvaro del Portillo:
Sól, światło i zaczyn.

Przyszły błogosławiony Alvaro
del Portillo pisze o powołaniu
każdego chrześcijanina do
apostolstwa.

06-09-2014

Pismo „Mundo Cristiano”, kwiecień
1999, s. 37-40 i 45-48

Zadanie świeckich w misji
Kościoła.

Zadanie, które otrzymała garstka
mężczyzn na Górze Oliwnej, w



pobliżu Jerozolimy, pewnego
wiosennego ranka 30 roku naszej
ery, miało wszelkie cechy mission
imposible: Gdy Duch Święty zstąpi na
was, otrzymacie Jego moc i będziecie
moimi świadkami w Jerozolimie i w
całej Judei, i w Samarii, i aż po krańce
ziemi (Dz 1,8). Ostatnie słowa
wypowiedziane przez Chrystusa
przed Wniebowstąpieniem wydają
się być szaleństwem. Z zapadłego
zakątku Imperium Rzymskiego, kilku
prostych ludzi – ani bogatych, ani
mądrych, ani wpływowych – miało
zanieść na cały świat posłanie kogoś,
na kim wykonano wyrok śmierci.

Mniej niż 300 lat później znaczna
część świata rzymskiego nawróciła
się na chrześcijaństwo. Nauka
ukrzyżowanego zwyciężyła
prześladowania ze strony władzy,
pogardę mędrców, opór wobec
wymagań moralnych, które
sprzeciwiały się z namiętnościom. A
także i dzisiaj, pomimo wszystkich



zakrętów historii, chrześcijaństwo
pozostaje największą siłą duchową
ludzkości. Ten fakt może
wytłumaczyć jedynie działanie łaski
Bożej. Ale łaska działała za
pośrednictwem ludzi, którzy
wiedzieli, że zostali obdarzeni misją i
którzy ją wypełnili.

Chrystus nie wskazał swoim uczniom
tego zadania jako jednej z
możliwości, ale jako nakazane
polecenie. Czytamy u św. Marka: 
Idźcie na cały świat i głoście
Ewangelię wszelkiemu stworzeniu!
Kto uwierzy i przyjmie chrzest, będzie
zbawiony; a kto nie uwierzy, będzie
potępiony (Mk 16, 15-16). A św.
Mateusz przywołuje następujące
słowa Chrystusa: Idźcie więc i
nauczajcie wszystkie narody,
udzielając im chrztu w imię Ojca i
Syna, i Ducha Świętego. Uczcie je
zachowywać wszystko, co wam
przykazałem. A oto Ja jestem z wami
przez wszystkie dni, aż do skończenia



świata (Mt 28, 19-20). Są to słowa,
które przypominają nam te
wypowiedziane przez Jezusa podczas
Ostatniej Wieczerzy: Jak Ty Mnie
posłałeś na świat, tak i Ja ich na świat
posłałem (J 17,18), do których Sobór
Watykański II poczynił następujący
komentarz: „Ten uroczysty nakaz
Chrystusowy zwiastowania
zbawiennej prawdy Kościół otrzymał
od Apostołów, aby go wypełniać aż
po krańce ziemi”[1].

Zadanie dla wszystkich

Kiedy mówi się o misji Kościoła,
istnieje ryzyko, że można myśleć o
czymś, co należy do tych, którzy
mówią zza ołtarza. Ale misja, którą
Chrystus powierza swoim uczniom
powinna być wypełniana przez
wszystkich, którzy tworzą Kościół.
Wszyscy, każdy zgodnie z jego
pozycją, powinni zgodnie
współpracować w realizacji
wspólnego zadania[2]. „Powołanie



bowiem chrześcijańskie –
doprecyzowuje Sobór Watykański II -
jest z natury swojej również
powołaniem do apostolstwa. (…)
Istnieje w Kościele różnorodność
posługiwania, ale jedność
posłannictwa. Apostołom i ich
następcom powierzył Chrystus urząd
nauczania, uświęcania i rządzenia w
Jego imieniu i Jego mocą. Jednak i
ludzie świeccy, stawszy się
uczestnikami funkcji kapłańskiej,
prorockiej i królewskiej Chrystusa,
mają swój udział w posłannictwie
całego Ludu Bożego w Kościele i na
świecie”[3]. Każdego chrześcijanina
Chrystus przyjmuje przez Chrzest i
uczestniczy on w Jego zbawczej
misji. Jest więc obowiązkiem
wszystkich i każdego z osobna
spośród ochrzczonych, by
współpracować aktywnie w
przekazywaniu ludziom w każdych
czasach słowo głoszone przez Jezusa.



Apostolski wymiar powołania
chrześcijańskiego zawsze był obecny
w życiu Kościoła, ale przez długi czas
mogło się wydawać, że realizacja
jego misji zbawczej jest powierzana
jedynie niewielu chrześcijanom, a
reszta stanowiło tylko bierny
przedmiot ich działań. Sobór
Watykański II stanowił pod tym
względem powrót do początków,
ukazując wielokrotnie powszechność
tego powołania do apostolstwa, które
stanowi już nie tylko jedną z wielu
możliwości, ale prawdziwy
obowiązek: „Wszystkim zatem
wiernym nałożony zostaje wspaniały
obowiązek przyczyniania się do tego,
aby wszyscy ludzie na całym świecie
poznali i przyjęli boskie orędzie
zbawienia”[4].

Gdzie docierają wyłącznie świeccy

Jednak czy do świeckich należy
jakakolwiek część tego zadania w
sposób wyłączny? Sobór Watykański



II dał kilka dokładnych wskazówek w
tym względzie. Zwykłych wiernych –
jak czytamy w konstytucji Lumen
gentium – „Bóg powołuje, aby
wykonując właściwe sobie zadania,
kierowani duchem ewangelicznym,
przyczyniali się do uświęcenia świata
na kształt zaczynu, od wewnątrz
niejako, i w ten sposób przykładem
zwłaszcza swego życia promieniując
wiarą, nadzieją i miłością, ukazywali
innym Chrystusa[5]”. I dalej: „Ludzie
świeccy zaś szczególnie powołani są
do tego, aby czynić obecnym i
aktywnym Kościół w takich
miejscach i w takich okolicznościach,
gdzie jedynie przy ich pomocy stać
się on może solą ziemi”[6]. To znaczy,
że w szpitalu Kościół nie jest obecny
jedynie poprzez kapelana, ale także
działa poprzez wiernych, którzy jako
lekarze albo pielęgniarze, starają się
świadczyć dobrą służbę zawodową a
także delikatną opiekę nad chorymi.
W dzielnicy miasta, kościół
parafialny będzie zawsze stanowił



nieodzowny punkt odniesienia, ale
jedynym sposobem dotarcia do tych,
którzy doń nie chodzą, będzie
pośrednictwo rodzin z sąsiedztwa.

Adhortacja apostolska Christefideles
laici, podsumowując prace synodu z
1987 r., pogłębiła nauczanie na ten
temat. Odnosząc się do zagadnienia
zadań świeckich, papież
przypominał dwa zagrożenia, które
mogły się pojawić, w chwili jej
definiowania: „pokusa tak wielkiego
angażowania się w posługi i zadania
kościelne, że prowadziło to często do
zaniedbywania w praktyce
specyficznych powinności na polu
zawodowym, społecznym,
gospodarczym, kulturalnym i
politycznym, oraz pokusa
usprawiedliwiania
niedopuszczalnego oddzielania
wiary od życia, przyjęcia Ewangelii
od konkretnych działań w sferze
różnego rodzaju rzeczywistości
doczesnych i ziemskich”[7]. Wbrew



tym dwu skrajnościom papież
wskazywał, że to, co odróżnia
świeckich to ich „świecki charakter”,
ponieważ Bóg wezwał ich, aby „sami
dążyli do świętości poprzez
małżeństwo, wybór celibatu, życie
rodzinne, zawodowe, a także
wielorakie formy działalności
społecznej”[8].

W ten sposób synod starał się
uniknąć tego podwójnego ryzyka
wskazanego przez papieża: gdy
podkreśla zadania świeckich w
sprawach doczesnych, odrzuca
pokusę wycofania się do struktur
Kościoła skonfrontowanych ze
społeczeństwem wrogim lub
indyferentnym; a kiedy prosi o
mocną spójność pomiędzy wiarą i
życiem, stara się uniknąć rozkładu
tożsamości chrześcijańskiej.
Ponieważ, aby być solą ziemi, trzeba
być w świecie, ale także nie stać się
mdłym.



Specyficzna misja świeckich zostaje
w ten sposób jasno określona: chodzi
o to, by nieść przesłanie Chrystusowe
do wszystkich ziemskich
rzeczywistości – rodziny, pracy
zawodowej, działalności
społecznych… - i z pomocą łaski
przemieniać je w okazję do spotkania
Boga z ludźmi.

Pierwsi chrześcijanie

Jednak nie odpowiadałoby
rzeczywistości, uważać wszystko to,
co do tej chwili powiedzieliśmy, za
nowość następującą dopiero po
Soborze Watykańskim II.
Chrześcijanie pierwszej godziny, ci,
którzy obcowali z Jezusem i
Apostołami, albo należeli do
następujących bezpośrednio po nich
pokoleń, byli bardzo świadomi swej
misji. Ich nawrócenie prowadziło ich
do coraz większego starania się o
wypełnienie swych obowiązków
odpowiadających ich pozycji w



świecie. Tertulian np. pisze: „Żyjemy
jak inni ludzie; nie brakuje nas na
placach, w rzeźniach, łaźniach,
karczmach, warsztatach, gospodach,
na targach i w innych miejscach.
Wraz z wami żeglujemy, z wami
służymy jako żołnierze, uprawiamy
ziemię, handlujemy, robimy interesy
i wystawiamy nasze dzieła na wasz
użytek”[9].

A we wspaniałym dokumencie
starożytności chrześcijańskiej
czytamy: „ Chrześcijanie nie różnią
się od innych ludzi ani miejscem
zamieszkania, ani językiem, ani
strojem. Nie mają bowiem własnych
miast, nie posługują się jakimś
niezwykłym dialektem, ich sposób
życia nie odznacza się niczym
szczególnym. (…) Mieszkają w
miastach helleńskich i
barbarzyńskich, jak komu wypadło,
stosując się do miejscowych
zwyczajów w ubraniu, jedzeniu,
sposobie życia, a przecież samym



swoim postępowaniem
uzewnętrzniają owe przedziwne i
wręcz paradoksalne prawa, jakimi
się rządzą”[10]. To, co zostało
zapisane w tym samym dokumencie
nieco później, pozwala nam
zrozumieć, że pozostając na swoim
miejscu, pierwsi chrześcijanie
zmieniali znacząco swoje
postępowanie. „Żenią się jak wszyscy
i mają dzieci, lecz nie porzucają
nowo narodzonych. (…) Są w ciele,
lecz żyją nie według ciała.
Przebywają na ziemi, lecz są
obywatelami nieba. Słuchają
ustalonych praw, lecz z własnym
życiem zwyciężają prawa. (…)
Jednym słowem: czym jest dusza w
ciele, tym są w świecie
chrześcijanie”[11].

W konsekwencji takiego
postępowania i ich żarliwej
działalności apostolskiej
chrześcijaństwo w krótkim czasie
rozprzestrzeniło się w zadziwiający



sposób. Bez wątpienia ci nasi bracia
obdarzeni byli Bożą łaską, ale
niezależnie od tego, jak wiemy, ich
odpowiedź była zawsze heroiczna,
nie tylko wobec tortur, ale także w
każdej chwili życia. Nie dziwi więc,
że ten sam Tertulian mógł napisać:
„Jesteśmy tu [zaledwie] od wczoraj i
już zasiedliliśmy cały wasz świat i
wszystkie sprawy: miasta, wyspy,
osiedla, wsie, zebrania, wojsko,
pałace, senat i forum. Wam samym
zostawiliśmy tylko świątynie”[12].

Duch Opus Dei

Pozwólcie mi w tym miejscu na
pewną dygresję gwoli
sprawiedliwości. Powszechne
powołanie do świętości i apostolstwa,
tak jasne dla pierwszych chrześcijan
i przypomniane przez ostatni
Sobór[13], stanowią jedną z tych
rzeczywistości, które znajdują się u
podstaw ducha prałatury Opus Dei.
Od 1928 r. jej założyciel, św.



Josemaría Escrivá de Balaguer nie
przestawał powtarzać, że świętość i
apostolstwo są prawem i
obowiązkiem każdego ochrzczonego.
W ten sposób pisał np. w 1934:
„Twoim obowiązkiem jest dążenie do
świętości. — Tak, także twoim. — Kto
powiedział, że jest to zadanie
wyłącznie kapłanów i zakonników?
Do wszystkich, bez wyjątku, Pan
powiedział: “Bądźcie więc wy
doskonali, jak doskonały jest Ojciec
wasz niebieski””[14].A odnosząc się
do apostolstwa pisał: „Dotąd jeszcze
rozlega się po świecie wołanie Boże:
“Przyszedłem ogień rzucić na ziemię
i jakże pragnę, ażeby już zapłonął”.
— A tymczasem sam widzisz:
wszystko prawie wygasło... Czy nie
ogarnia cię pragnienie, by
rozprzestrzeniać ten pożar?”[15].

Można więc śmiało uznać, że św.
Josemaría Escrivá był pionierem
nauczania Soboru Watykańskiego II
na tym polu. W ten sposób jasno



wyraził to kard. Poletti w dekrecie na
temat rozpoczęcia procesu
beatyfikacji założyciela Opus Dei:
„Ponieważ głosił powszechne
powołanie do świętości, od chwili,
gdy założył Opus Dei w 1928 r.,
prałat Josemaría Escrivá de Balaguer
został jednomyślnie uznany za
prekursora Soboru, w tym co stanowi
właściwie sedno jego magisterium,
tak owocnego dla życia Kościoła”[16].

Przykładem i słowem

W coraz bardziej zmaterializowanym
świecie praca chrześcijanina w XX
wieku coraz bardziej przypomina tę,
którą musieli wykonać pierwsi
uczniowie Chrystusa. Podobnie jak
oni musi przekazywać Dobrą Nowinę
swoim przykładem i słowem.

Nigdy za naszego życia nie będziemy
mogli w pełni poznać skutków
naszych działań – dobrego przykładu
albo wywołanego zgorszenia – dla
osób, które znajdują się wokół nas.



Istnieje więc jeden zasadniczy
obowiązek dla każdego
chrześcijanina: postępować zgodnie
ze swoją wiarą, być spójnym z
doktryną, którą wyznaje. Wy jesteście
światłem świata. Nie może się ukryć
miasto położone na górze. Nie zapala
się też światła i nie stawia pod
korcem, ale na świeczniku, aby
świeciło wszystkim, którzy są w
domu. Tak niech świeci wasze światło
przed ludźmi, aby widzieli wasze
dobre uczynki i chwalili Ojca
waszego, który jest w niebie. (Mt 5,
14-16).

Jednak sam przykład nie wystarczy.
„Tego rodzaju apostolstwo nie polega
jednak na samym tylko świadectwie
życia. Prawdziwy apostoł szuka
okazji głoszenia Chrystusa również
słowem, bądź to niewierzącym, by
ich doprowadzić do wiary, bądź
wierzącym, by ich pouczyć, umocnić
i pobudzić do gorliwszego życia”[17].



Nie jest to zadanie dla „specjalistów”.
Sobór Watykański II przypomniał, że
obowiązkiem każdego świeckiego
jest indywidualne prowadzenie
apostolstwa. „Apostolstwo
indywidualne, którego przeobfitym
źródłem jest życie prawdziwie
chrześcijańskie, stanowi początek i
warunek wszelkiego apostolstwa
świeckich, również zrzeszonego, i nie
można go niczym zastąpić. Do tego
rodzaju apostolstwa, zawsze i
wszędzie owocnego, a w niektórych
okolicznościach jedynie przydatnego
i możliwego, są wezwani i
zobowiązani wszyscy świeccy,
jakiegokolwiek stanu, chociaż nie
mają sposobności lub możności
współpracować w
stowarzyszeniach”[18].

Okoliczności, w których istnieje
możliwość realizacji takiego
apostolstwa są niezliczone. W
rzeczywistości całe życie powinno
być stałym apostolstwem. Ja jednak



chciałbym skoncentrować się na dwu
okolicznościach, które stanowią osie
życia większości osób: na pracy i
rodzinie.

Poprzez pracę zawodową

Wśród wielu przyczyn, dla których
ludzie spotykają się ze sobą,
nawiązują przyjaźnie, znajduje się
bez wątpienia wykonywanie przez
człowieka własnego zawodu.
Mogłoby się wydawać, że pole do
apostolstwa jest przy tej okazji
ograniczone, jednak nie należy
zapominać, że normalnie w pracy
nawiązują się głębokie relacje oparte
na zaufaniu, które - w wielu
wypadkach - pozwalają pomagać w
sposób decydujący osobom, z
którymi ktoś się styka.

Niektóre prace - myślę na przykład o
tych związanych z nauczaniem oraz
środkami komunikacji społecznej -
pozwalają na przekazywanie idei
setkom a nawet tysiącom ludzi. Ale



byłoby błędem myśleć, że tylko te
prace stwarzają okazję do
apostolstwa. Przy każdym zajęciu, w
każdych okolicznościach,
chrześcijanin powinien pomagać
innym, by nadawali chrześcijański
sens swemu życiu. Zazwyczaj nie
trzeba w tym celu wygłaszać
przemówień, ale prowadzić coś, co
założyciel Opus Dei nazywał
"apostolstwem przyjaźni i zaufania",
które opisywał w następujący
sposób: "Słowa w porę wyszeptane
do ucha przyjacielowi, który się
chwieje; ukierunkowująca rozmowa,
którą odpowiednio potrafiłeś
sprowokować; fachowa rada, która
umożliwia mu udoskonalenie jego
pracy akademickiej; i ta dyskretna
niedyskrecja, otwierająca
niespodziewane horyzonty dla jego
gorliwości... To wszystko stanowi
“apostolstwo zaufania”"[19].

Ten wysiłek zmienia się w troskę o
każdą osobę i wyraża się zazwyczaj



w rozmowie osobistej dwu
przyjaciół. "Apostolstwo
chrześcijańskie - a mam teraz na
myśli apostolstwo zwyczajnego
chrześcijanina, mężczyzny i kobiety,
którzy żyją podobnie jak inni ludzie -
jest wielką katechezą, w której
poprzez osobiste obcowanie, poprzez
lojalną, autentyczną przyjaźń
wzbudza się u innych głód Boga i
pomaga się im odkrywać nowe
horyzonty: z naturalnością, z
prostotą, jak mówiłem, poprzez
przykład dobrze praktykowanej
wiary, dzięki uprzejmemu słowu,
pełnemu jednak mocy Bożej
prawdy"[20].

Działalność apostolska, która
realizuje się poprzez wolną i
odpowiedzialną inicjatywę
chrześcijan, wyraża się także w
wysiłkach, by struktury społeczne
ułatwiały innym zbliżenie się do
Boga. W ten sposób realizuje się
chrześcijańskie ożywienie porządku



doczesnego, co - jak już
zauważyliśmy - Sobór uważa za
misję właściwą świeckim. W tym
kontekście zrozumiały staje się apel
wyrażony przez papieża w adhortacji
apostolskiej Christefideles laici, a
skierowany do świeckich
zajmujących się naukami ścisłymi i
techniką, medycyną, polityką,
ekonomią i kulturą, aby nie
rezygnowali ze swej
odpowiedzialności, by czynić świat
bardziej ludzkim, a przez to bardziej
chrześcijańskim[21].

W tym celu mają oni do dyspozycji
zasady katolickiej nauki społecznej.
Ale nauka ta nabiera życia jedynie
dzięki pośrednictwu kobiet i
mężczyzn, którzy czy to na Wall
Street, czy to w niewielkim lokalnym
sklepiku, potraktują swoją pracę jako
coś więcej aniżeli po prostu źródło
dochodu, albo kolejny szczebel w
karierze. Dzięki pośrednictwu ludzi,
którzy w urzędzie miejskim, czy w



stowarzyszeniu sąsiedzkim będą się
starać, by społeczeństwo stało się
bardziej przyjazne. Dzięki
pośrednictwu intelektualistów,
którzy na uniwersytecie lub w szkole
tworzą kulturę przepojoną duchem
chrześcijańskim .

Zaczynać od rodziny

Wraz z całym wysiłkiem apostolskim
związanym z pracą - z zawodem
uprawianym przez każdego z nas -
zasadnicze miejsce zajmuje działanie
związane z rodziną. W przypadku
rodziców jest to najważniejsze
miejsce apostolstwa, miejsce, w
którym zostali postawieni przez
Boga, by realizować zadanie, w
którym są niezastąpieni, -
wychowanie dzieci.

Rodzina jest "początkiem i podstawą
społeczności ludzkiej"[22] i od jej
zdrowia lub choroby zależeć będzie
zdrowie całego organizmu
społecznego. Społeczeństwo będzie



bardziej solidarne, jeśli ludzie w
rodzinie nauczą się poświęcać jedni
dla drugich. W relacjach
międzyludzkich będzie więcej
tolerancji i szacunku, w miarę jak
lepiej rozumieć się będą rodzice i
dzieci. Lojalność zdobędzie więcej
przestrzeni w życiu społecznym, jeśli
doceniona zostanie także wierność
małżonków. Materializm także cofnie
się, jeśli w życiu rodzinnym
wyznacznikiem szczęścia nie będzie
rosnąca konsumpcja.

Jeśli chodzi o dbałość o własne dzieci,
należy przede wszystkim podkreślić
zasadnicze znaczenie własnego
przykładu. Św. Jan Paweł II w jednej
ze swych nielicznych wypowiedzi na
temat samego siebie mówił o swym
ojcu: "Mój ojciec był wspaniałą osobą
i niemal wszystkie moje
wspomnienia z dzieciństwa i okresu
dorastania dotyczą jego. (...) Prosty
fakt, że widziałem go na klęczkach
miał decydujący wpływ na moje



młodzieńcze lata. Był tak surowy dla
samego siebie, że nie potrzebował
nim być dla syna. Wystarczał jego
przykład, by nauczyć się dyscypliny i
poczucia obowiązku"[23]. A kard.
Luciani - później Jan Paweł I - pisał:
"Pierwszą książką religijną, jaką
czytają dzieci są ich rodzice. Dobrze
jest, gdy ojciec mówi synowi: "Teraz
w kościele jest spowiednik, czy nie
sądzisz, że mógłbyś skorzystać z
okazji?" Ale jest znacznie lepiej, gdy
mówi: "Idę się wyspowiadać, chcesz
iść ze mną?"”[24]. Przykład
ukazywany w najbardziej
różnorodnych życiowych sytuacjach
- lojalności wobec przyjaciół,
pracowitości, trzeźwości i
umiarkowania, radosnego znoszenia
przeciwności, hojności - wyciśnie
niezatarte piętno na duszach dzieci.

A wraz z przykładem powinna iść
hojną dbałość o ich wychowanie.
"Biznesem, o który powinniście
najbardziej dbać - zwykł mawiać



założyciel Opus Dei do biznesmenów
- jest wychowanie waszych dzieci".
Wychowanie, które będzie
skuteczne, jeśli rodzice zaprzyjaźnią
się ze swymi dziećmi. Jeśli od
maleńkości przyzwyczają się, by im
ufać, otwierać przed nimi serce, gdy
mają jakieś trudności. Św. Tomasz
Morus pisał: "Gdy już wrócę do
domu, trzeba porozmawiać z żoną,
pożartować z dziećmi, wymienić
opinie ze służącymi. Wszystko to
stanowi część mego życia, ponieważ
trzeba to robić, a trzeba to robić, aby
nie być obcym we własnym domu.
Trzeba poświęcać się dla tych, którzy
z natury, z przeznaczenia lub z
własnego wyboru stali się
towarzyszami twego życia"[25].

Rytm współczesnego życia wydaje się
nie sprzyjać realizacji tej rady. Wciąż
mamy coraz więcej wszystkiego za
wyjątkiem czasu. Istnieje więc
ryzyko, że rodzice zostaną
zaabsorbowani całkowicie swoją



pracą, jeszcze w szlachetnym
dążeniu do zapewnienia jak
najlepszej przyszłości swoim
dzieciom. Ale ta przyszłość w
większym stopniu zależy od czasu
poświęconego im osobiście przez
rodziców, niż od komfortu, jaki
zdołali im oni zapewnić. A jeśli dzieci
się skarżą to nie z powodu czegoś,
czego im rodzice nie dali tylko z
powodu tego, że nie byli im w stanie
dać samych siebie.

Rodzina otwarta na innych

To już dużo, ale to nie wszystko.
Chrześcijanin świadomy swej misji
zaczynu w cieście, nie powinien
zadowolić się dbałością tylko o
swych najbliższych. To prawda, że w
zdominowanym przez konkurencję i
twardym świecie, normalnym jest
poszukiwanie we własnej rodzinie
uczucia i bezpieczeństwa, których
tak często nie znajdujemy poza nią.
Jest także zrozumiałe, że wobec



istnienia w społeczeństwie rożnych
modeli rodziny, chrześcijańscy
rodzice starają się zadbać i chronić
swój. Ale rodzina chrześcijańska jest
rodziną "otwartą".

"Rodzinę - mówił Paweł VI -,
podobnie jak Kościół, należy uważać
za pole, w którym przekazuje się
Ewangelię i z którego ona się
rozkrzewia. (...) Rodzina staje się
głosicielką Ewangelii dla wielu
rodzin oraz dla otoczenia, w którym
żyje"[26]. Przykład rodziny
chrześcijańskiej, która - przy
wszystkich swoich ograniczeniach i
trudnościach - stara się wcielić w
życie swój ideał jest zawsze
atrakcyjny, nawet z ludzkiego punktu
widzenia. Zwłaszcza wtedy, gdy
rodzina ta jest otwarta na przyjaźń z
innymi rodzinami - krewnych,
kolegów, sąsiadów, przyjaciół swych
dzieci -, odżywiana duchem
apostolstwa. W ten sposób ucieleśnia
się ideał wskazywany przez św. Jana



Pawła II, gdy mówił, że "Kościół
domowy (rodzina) jest powołany do
tego, by był jaśniejącym znakiem
obecności Chrystusa i Jego miłości
także dla ludzi stojących „daleko”,
znakiem dla rodzin, które jeszcze nie
wierzą i dla tych rodzin
chrześcijańskich, które już nie żyją
konsekwentnie wedle otrzymanej
wiary"[27].

Z drugiej strony każda rodzina jest
poddana wpływom zewnętrznym,
które płyną z prawa, ze szkoły, czy
też z opinii publicznej. Stąd, zarówno
dlatego by chronić własną rodzinę,
jak i aby pomagać innym,
chrześcijanin powinien troszczyć się
o to, by w społeczeństwie istniał
klimat sprzyjający instytucji rodziny.
Jak czytamy w adhortacji
apostolskiej Familiaris consortio:
"Rodziny winny więc zabiegać jako
pierwsze o to, ażeby prawa i
instytucje państwa nie tylko nie
naruszały praw i obowiązków



rodziny; ale by je popierały i
pozytywnie ich broniły. W tym sensie
rodziny powinny coraz lepiej sobie
uświadamiać własną rolę
współtwórców tak zwanej „polityki
rodzinnej” oraz podejmować
odpowiedzialność za przemianę
społeczeństwa”[28].

Wobec nowej ewangelizacji

Pierwsi chrześcijanie potrafili
zmienić swoje społeczeństwo,
wkładając cały swój wysiłek w
wykonanie Chrystusowego
polecenia: Oni zaś poszli i głosili
Ewangelię wszędzie, a Pan
współdziałał z nimi i potwierdził
naukę znakami, które jej towarzyszyły
(Mk 16,20). U początku trzeciego
tysiąclecia, wobec społeczeństwa,
które wydaje się w dziki sposób
uciekać od Boga, my, chrześcijanie tej
doby, jesteśmy wezwani do
prowadzenia nowej ewangelizacji "w
miejscu pracy i podczas spełniania



obowiązków cywilnych,
materialnych, świeckich, życia
ludzkiego: w laboratorium, na sali
operacyjnej w szpitalu, w koszarach,
w auli uniwersyteckiej, w fabryce, w
warsztacie, na polu, w domu i w całej
różnorodności miejsc pracy. Bóg
codziennie czeka na nas.
Zapamiętajcie: istnieje coś świętego,
Bożego, ukrytego w sytuacjach
najbardziej prozaicznych i każdy z
was ma to odkryć"[29].

A wyrażając to słowami św. Jana
Pawła II: „będzie to możliwe pod
warunkiem, że zdołają
przezwyciężyć rozdźwięk pomiędzy
Ewangelią a własnym życiem,
nadając wszystkim swoim
działaniom w rodzinie, w pracy, na
polu społecznym spójność właściwą
takiemu życiu, które czerpie
natchnienie z Ewangelii i w niej
znajduje siłę do tego, by w pełni się
realizować”[30]. Świat czeka na
chrześcijan integralnych, z jednego



kawałka. Ze słabościami, z błędami,
ale z mocnym postanowieniem
poprawy, ilekroć byłoby to konieczne
i z wolą, by podążać dalej drogą,
którą idziemy prowadzeni za rękę
przez Maryję, prowadzącą nas do
Ojca, poprzez Chrystusa - Drogę,
Prawdę i Życie.

[1] Sobór Watykański II, Lumen
gentium, nr 17.

[2] Sobór Watykański II, Lumen
gentium, nr 30.

[3] Sobór Watykański II, Apostolicam
actuositatem, nr 2.

[4] Sobór Watykański II, Apostolicam
actuositatem, nr 3.

[5] Sobór Watykański II, Lumen
gentium, nr 31.



[6] Sobór Watykański II, Lumen
gentium, nr 33.

[7] Św. Jan Paweł II, Christefideles
laici, nr 2.

[8] Św. Jan Paweł II, Christefideles
laici, nr 15.

[9] Tertulian, Apologeticum, nr 42.

[10] List do Diogneta, nr 5.

[11] Ibidem, nr 5-6.

[12] Tertulian, Apologeticum, nr 37.

[13] Św. Jan Paweł II pisał: „Sobór
Watykański II wypowiedział się w
sposób niezwykle jasny na temat
powszechnego powołania do
świętości. Można powiedzieć, że
właśnie ono stało się główną sprawą,
którą ten Sobór, zwołany dla
ewangelicznej odnowy
chrześcijańskiego życia, powierzył
wszystkim synom i córkom Kościoła.
Powołanie do świętości nie jest



zwykłym nakazem moralnym, lecz
niezbywalnym wymogiem tajemnicy
Kościoła” (Św. Jan Paweł II, 
Christefideles laici, nr 16).

[14] Św. Josemaría Escrivá, Droga, nr
291.

[15] Ibidem, nr 801.

[16] Kard. Ugo Poletti, Decreto di
Intruduzzione della Causa di
Beatificazione del Siervo di Dio
Jesmaria Escriva de Balaguer y Albas.

[17] Sobór Watykański II, 
Apostolicam actuositatem, nr 6.

[18] Sobór Watykański II, 
Apostolicam actuositatem, nr 16.

[19] św. Josemaría Escrivá, Droga, nr
973.

[20] św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi..., nr 149.



[21] Por. św. Jan Paweł II, 
Christefideles laici, nr 38, 42 i 44

[22] Sobór Watykański II, 
Apostolicam actuositatem, nr 11.

[23] Andre Frossard, Non abbiate
paura!, Milan 1983, s. 19.

[24] kard. Albino Luciani, 
Ilustrissimos señores, Madrid 1979, s.
276.

[25] św. Tomasz Morus, Utopia,
wstęp.

[26] Paweł VI, Evangelii nuntiandi, nr
71. Cyt. za św. Jan Paweł II, Familiaris
consortio, nr 52.

[27] Św. Jan Paweł II, Familiaris
consortio, nr 54.

[28] Św. Jan Paweł II, Familiaris
consortio, nr 44.

[29] św. Josemaría Escrivá, Rozmowy
z prałatem Escrivą, nr 114.



[30] św. Jan Paweł II, Christefideles
laici, nr 34.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bl-alvaro-del-portillo-sol-
swiatlo-i-zaczyn/ (21-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bl-alvaro-del-portillo-sol-swiatlo-i-zaczyn/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bl-alvaro-del-portillo-sol-swiatlo-i-zaczyn/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bl-alvaro-del-portillo-sol-swiatlo-i-zaczyn/

	Álvaro del Portillo: Sól, światło i zaczyn.

