
opusdei.org

Benedykt XVI
wezwał
duchowieństwo
Rzymu do wiernej
realizacji Vaticanum
II

"Naszym zadaniem, właśnie w
obecnym Roku Wiary,
poczynając od Roku Wiary, jest
praca, aby realizowany był
prawdziwy Sobór, ze swoją
mocą Ducha Świętego, aby
prawdziwie odnowił się
Kościół. Ufajmy, że Pan nam
pomoże".



25-02-2013

Eminencjo,

Drodzy Bracia w biskupstwie i
kapłaństwie!

Jest dla mnie szczególnym darem
Opatrzności fakt, że przed
opuszczeniem posługi Piotrowej
mogę jeszcze zobaczyć moich księży,
duchowieństwo Rzymu. Zawsze
bardzo się cieszę, kiedy mogę
widzieć, jak żyje Kościół, że w
Rzymie Kościół jest żywy. Są tu
pasterze, którzy w duchu
Najwyższego Pasterza kierują
owczarnią Pana. Jest to
duchowieństwo prawdziwie
katolickie, powszechne. Odpowiada
to istocie Kościoła Rzymskiego:
niesienie w sobie powszechności,
katolickości wszystkich narodów,
wszystkich ras, wszystkich kultur.



Równocześnie jestem bardzo
wdzięczny Kardynałowi
Wikariuszowi, który pomaga w
budzeniu powołań, aby je znaleźć w
samym Rzymie. Jeśli bowiem Rzym
ma być z jednej strony miastem
powszechności, to musi być także
miastem ze swoją własną, mocną,
silną wiarą, z której rodzą się także
powołania. I jestem przekonany, że z
Bożą pomocą możemy znaleźć
powołania, jakie On sam nam daje,
prowadzić je, pomagać im w
dojrzewaniu i w ten sposób służyć
pracy w Winnicy Pańskiej.

Dzisiaj przed Grobem Świętego
Piotra złożyliście wyznanie wiary.
Akt ten wydaje mi się bardzo
stosowny w Roku Wiary, być może
niezbędny, aby duchowni Rzymu
zgromadzili się przy grobie Apostoła,
któremu Pan powiedział: „Tobie
powierzam mój Kościół, na Tobie
zbuduję mój Kościół” (por. Mt 16,
18-19). Wobec Pana, wraz z Piotrem,



wyznaliście: „Ty jesteś Chrystus, Syn
Boga żywego” (por. Mt 16, 15-16). W
ten sposób wzrasta Kościół: wraz z
Piotrem wyznawać Chrystusa,
naśladować Chrystusa. Czynimy to
zawsze. Jestem bardzo wdzięczny za
waszą modlitwę, którą odczułem, jak
powiedziałem w środę - niemal
fizycznie. Choć obecnie się wycofuję,
to w modlitwie jestem zawsze blisko
z wami wszystkimi i jestem pewien,
że również wy wszyscy będziecie
blisko mnie, choć dla świata
pozostanę w ukryciu.

Na dzisiaj, z uwagi na warunki mego
wieku nie byłem w stanie
przygotować wielkiego,
prawdziwego przemówienia, jak
można by tego oczekiwać. Myślę
raczej o małej pogawędce na temat
Soboru Watykańskiego II, takiego,
jakim go widziałem. Zacznę od
anegdoty. W 1959 roku zostałem
mianowany profesorem na
Uniwersytecie w Bonn, gdzie kształcą



się studenci, seminarzyści diecezji
Kolonii i innych okolicznych diecezji.
W ten sposób nawiązałem kontakt z
arcybiskupem Kolonii kard.
Josephem Fringsem. Kard. Giuseppe
Siri z Genui w 1961 roku
zorganizował serię konferencji z
udziałem różnych kardynałów
europejskich na temat Soboru i
zaprosił także arcybiskupa Kolonii,
aby wygłosił wykład na temat:
„Sobór i świat myśli nowoczesnej”.

Kardynał poprosił mnie –
najmłodszego z profesorów - abym
napisał mu projekt konferencji.
Spodobał się on jemu i zaproponował
go słuchaczom w Genui w takiej
formie, jak go napisałem. Wkrótce
potem papież Jan XXIII wezwał go do
Rzymu. Kard. Frings był pełen obaw,
że być może powiedział coś
niewłaściwego, fałszywego i został
wezwany, żeby otrzymać burę, a
może także, że pozbawią go purpury.
Tak ... kiedy jego sekretarz ubierał go



na audiencję, kard. Frings
powiedział: „Być może teraz po raz
ostatni noszę ten strój” ... Potem
wszedł. Jan XXIII wyszedł mu na
spotkanie, objął i powiedział:
„Dziękuję, Eminencjo. Powiedziałeś
wszystko, co myślałem i chciałbym
powiedzieć, ale czego nie mogłem
powiedzieć”. W ten sposób kard.
Frings dowiedział się, że jest na
dobrej drodze i zaprosił mnie, abym
wraz z nim udał się na Sobór,
najpierw jako jego osobisty ekspert, a
następnie podczas pierwszego
okresu – wydaje mi się, że było to w
listopadzie 1962 – zostałem
mianowany oficjalnym ekspertem
Soboru.

Tak więc pojechaliśmy na Sobór nie
tylko z radością, ale także z
entuzjazmem. Były ogromne
oczekiwania. Mieliśmy nadzieję, że
wszystko się odnowi, że nadejdzie
naprawdę nowa Pięćdziesiątnica,
nowa epoka Kościoła, gdyż był on



jeszcze dość silny, dobra była
praktyka niedzielnej Mszy św.,
powołania do kapłaństwa i życia
zakonnego już nieco spadły, ale było
ich jeszcze dostatecznie dużo.
Niemniej jednak czuło się, że Kościół
się nie rozwijał, zmniejszał się, że
wydawał się raczej czymś z
przeszłości a nie niosącym
przyszłość. W tamtym czasie
mieliśmy nadzieję, że ta relacja się
odnowi, zmieni; że Kościół na nowo
stanie się siłą przyszłości i dnia
dzisiejszego. Wiedzieliśmy, że relacja
między Kościołem a czasami
nowożytnymi od samego początku
była trochę przeciwstawna,
począwszy od błędu Kościoła w
przypadku Galileusza. Myślano, aby
poprawić ten błędny początek,
ponownie odnaleźć więź między
Kościołem a najlepszymi siłami
świata, aby ludzkości otworzyć
przyszłość, by rozpocząć prawdziwy
postęp. Tak więc byliśmy pełni
nadziei, entuzjazmu, a także woli, by



w tej sprawie odegrać właściwą nam
rolę. Pamiętam, że za wzorzec
negatywny uważany był Synod
Rzymski. Mówiono, nie wiem, czy to
prawda, że odczytano przygotowane
teksty w bazylice św. Jana, a
członkowie Synodu zatwierdzili je
przez aklamację i tak odbył się ów
Synod. Biskupi powiedzieli: nie, nie
będziemy tak robić. Jesteśmy
biskupami, to my sami jesteśmy
podmiotem Soboru. Nie chcemy
jedynie aprobować tego, co zostało
przygotowane, ale my chcemy być
podmiotem, to my chcemy nieść
Sobór. Podobnie kard. Frings, znany
ze swej absolutnej, niemal
skrupulatnej wierności Ojcu
Świętemu, w tym przypadku
powiedział: tutaj nasza rola jest inna.
Papież nas wezwał, abyśmy byli
ojcami, abyśmy byli Soborem
Powszechnym, podmiotem, który
odnowi Kościół. A więc chcemy
podjąć naszą rolę.



Pierwsze wydarzenie, w którym
ujawniła się ta postawa, nastąpiło już
pierwszego dnia. Przewidywano już
wtedy, pierwszego dnia, wybory
Komisji i przygotowane w sposób
możliwie bezstronny listy,
nominacje. Listy te miano
przegłosować. Natychmiast jednak
ojcowie powiedzieli: nie, nie chcemy
przegłosowywać przygotowanych już
list. To my jesteśmy podmiotem
Soboru. Trzeba więc było odłożyć
wybory, gdyż sami ojcowie chcieli się
lepiej wzajemnie poznać, sami
chcieli przygotować listy. Tak się
stało. Kardynałowie Liénart z Lille i
Frings z Kolonii publicznie
powiedzieli: nie, tak nie można.
Chcemy sporządzić własne listy i
wybierać swoich kandydatów. Nie
był to akt rewolucyjny, lecz akt
sumienia, odpowiedzialności ze
strony Ojców soborowych.

W ten sposób rozpoczęło się
intensywne poznawanie się



nawzajem horyzontalnie, co nie było
przypadkowe. W „Collegio
dell’Anima”, gdzie mieszkałem,
mieliśmy wiele wizyt. Kardynał był
bardzo znany, widzieliśmy
kardynałów z całego świata. Dobrze
pamiętam wysoką i szczupłą postać
ówczesnego sekretarza generalnego
episkopatu Francji ks. prał.
Etchegaraya, spotkania z
kardynałami itd. Było to później
typowe dla całego Soboru: małe
spotkania różnych środowisk.
Poznałem w ten sposób wielkie
postaci, takie jak o. de Lubac,
Daniélou, Congar itd. Poznaliśmy
różnych biskupów. Szczególnie
pamiętam biskupa Elchingera ze
Strasburga itd. Było to już
doświadczenie powszechności
Kościoła i konkretnej rzeczywistości
Kościoła, który nie otrzymuje po
prostu nakazów z góry, ale razem
rośnie i idzie naprzód, zawsze, rzecz
jasna, pod przewodnictwem
Następcy Piotra.



Wszyscy, jak już powiedziałem,
przybywali z wielkimi
oczekiwaniami. Nigdy nie było
Soboru o takich rozmiarach, ale nie
wszyscy wiedzieli, co czynić.
Najlepiej przygotowanymi,
powiedzmy z najbardziej
wykrystalizowanymi ideami, były
episkopaty francuski, niemiecki,
belgijski i holenderski – tzw.
„przymierze nadreńskie”. W
pierwszej części Soboru to one
wskazywały drogę. Później szybko
poszerzyła się aktywność wszystkich
i wszyscy coraz bardziej
uczestniczyli w tworzeniu Soboru.
Francuzi i Niemcy mieli wiele
wspólnych zainteresowań, chociaż o
dość różnych odcieniach. Pierwszym,
początkowym, pozornie prostym
zamiarem było zreformowanie
liturgii, które zapoczątkował już Pius
XII, dokonując zmian liturgii
Wielkiego Tygodnia. Drugą kwestią
była eklezjologia, trzecią Słowo Boże,
Objawienie i wreszcie ekumenizm.



Francuzi, znacznie bardziej niż
Niemcy, pragnęli podjąć problem
stosunków między Kościołem a
światem.

Zacznijmy od pierwszej sprawy. Po
pierwszej wojnie światowej pojawił
się właśnie w Europie Środkowej i
Zachodniej ruch liturgiczny, będący
odkryciem bogactwa i głębi liturgii,
które były dotąd niemal zamknięte w
Mszale Rzymskim kapłana. Ludzie
natomiast modlili się z książek do
nabożeństwa, redagowanych zgodnie
z potrzebami ludzkiego serca.
Starano się przełożyć wzniosłą treść i
język liturgii klasycznej na słowa
zawierające więcej emocji, bliższe
ludzkim sercom. W ten sposób
mieliśmy dwie niemal równoległe
liturgie: celebrans z ministrantami,
sprawujący Mszę św. według Mszału,
i świeckich, modlących się w czasie
Mszy św. wspólnie z książeczek do
nabożeństwa, zdając sobie
zasadniczo sprawę z tego, co



dokonywało się na ołtarzu. Ale
odkryto wówczas piękno, głębię,
historyczne bogactwo, ludzkie,
duchowe Mszału i konieczność, aby
nie tylko przedstawiciel ludu, mały
chłopiec przy ołtarzu mówił „Et cum
spiritu Tuo” itd., ale aby był to
naprawdę dialog między kapłanem a
ludem, aby naprawdę liturgia ołtarza
i liturgia ludu stały się jedną liturgią,
aktywnym uczestnictwem, aby
bogactwa docierały do ludu. Tak
liturgia została ponownie odkryta,
odnowiona.

Spoglądając z perspektywy lat jestem
przekonany, że czymś bardzo
dobrym było rozpoczęcie Soboru od
liturgii. W ten sposób ukazuje się
prymat Boga, prymat adoracji.
„Operi Dei nihil praeponatur”: to
słowo z Reguły św. Benedykta (por
43,3) jawi się w ten sposób jako
najwyższa reguła Soboru. Niektórzy
krytykowali, że Sobór mówił o wielu
sprawach, ale nie o Bogu.



Przeciwnie, mówił o Bogu! Jego
pierwszym aktem, tym zasadniczym,
była mowa o Bogu i otwarcie dla
wszystkich, całego Ludu Świętego, na
adorację Boga we wspólnej celebracji
liturgii Ciała i Krwi Chrystusa. W tym
sensie poza czynnikami
praktycznymi, które odradzały
rozpoczynanie natychmiast od spraw
kontrowersyjnych, był to
rzeczywiście akt Opatrzności, że na
początku Soboru podjęto kwestię
liturgii, to znaczy Boga, adoracji. Nie
chcę teraz wchodzić w szczegóły
dyskusji, ale zawsze warto powracać
nie tylko do praktycznej realizacji,
ale do samego Soboru, do jego głębi i
jego zasadniczych idei.

Były wśród nich bardzo różne:
zwłaszcza misterium paschalnego
jako centrum bycia chrześcijaninem,
a więc i życia chrześcijańskiego,
roku, czasu chrześcijańskiego
wyrażonego w okresie
wielkanocnym i niedzieli, która jest



zawsze dniem zmartwychwstania.
Nieustannie na nowo rozpoczynamy
nasz czas od Zmartwychwstania
Pańskiego, od spotkania ze
Zmartwychwstałym, a ze spotkania
ze Zmartwychwstałym idziemy do
świata. W tym sensie szkoda, że
dzisiaj niedziela została
przekształcona w weekend, podczas
gdy jest ona pierwszym dniem,
początkiem. Wewnętrznie musimy
pamiętać, że jest to początek,
początek stworzenia, że jest to
początek odpoczynku w Kościele,
spotkanie ze Stwórcą i
zmartwychwstałym Chrystusem.
Także ta podwójna treść niedzieli jest
ważna. Jest ona pierwszym dniem, to
znaczy świętem stworzenia,
ponieważ jesteśmy przekonani, że
świat został stworzony, wierzymy w
Boga Stwórcę. Jest też spotkaniem ze
Zmartwychwstałym, który odnawia
stworzenie. Jej prawdziwym celem
jest tworzenie świata, który jest
odpowiedzią na miłość Boga.



Następnie były zasady: zrozumiałości
a nie zamknięcia w nieznanym
języku, nie używanym, jak również
aktywny udział. Niestety, zasady te
były także źle pojęte. Zrozumiałość
nie oznacza banalności, gdyż wielkie
teksty liturgii, nawet jeśli
wypowiadane są - Bogu dzięki - w
językach ojczystych, niełatwo jest
zrozumieć. Wymagają ustawicznego
kształcenia chrześcijanina, aby
wzrastał i coraz bardziej wchodził w
głębię tajemnicy i mógł w ten sposób
je zrozumieć. Także Słowo Boże - jeśli
rozważam dzień po dniu czytania
Starego Testamentu, z listów św.
Pawła, Ewangelii: któż może
powiedzieć, że natychmiast je
rozumie, jedynie dlatego, że są one w
języku ojczystym? Tylko stała
formacja serca i umysłu może
rzeczywiście spowodować
zrozumiałość i takie uczestnictwo,
które jest czymś więcej niż tylko
działaniem zewnętrznym,
uczestnictwo, które jest jakimś



wejściem osoby, mojego bycia w
komunię Kościoła, a tym samym w
komunię z Chrystusem.

Drugi temat: Kościół. Wiemy, że
Sobór Watykański I został przerwany
z powodu wojny francusko-
niemieckiej i tym samym pozostała
tylko pewna jednostronność, pewien
fragment, gdyż jego nauczanie na
temat prymatu papieskiego, które
zostało określone dzięki Bogu w owej
historycznej chwili dla Kościoła, i
które było bardzo konieczne na
późniejszy czas, było jedynie
elementem szerszej eklezjologii,
przewidzianej, przygotowywanej. W
ten sposób pozostał fragment. Można
więc było powiedzieć: jeśli fragment
pozostaje takim, jakim jest, to
jesteśmy skłonni do pewnej
jednostronności: Kościół byłby tylko
prymatem. Tak więc od samego
początku istniał zamiar uzupełnienia
w sposobnej chwili eklezjologii I
Soboru Watykańskiego. Także tutaj



warunki zdawały się być bardzo
dobre, gdyż po pierwszej wojnie
światowej odrodziło się poczucie
Kościoła pojmowanego w nowy
sposób. Romano Guardini mówił: „W
duszach zaczyna budzić się Kościół”,
a pewien biskup protestancki mówił
o „wieku Kościoła”. Przede
wszystkim odkrywano na nowo
koncepcję przewidzianą już przez
Vaticanum I - Mistycznego Ciała
Chrystusa. Chciano powiedzieć i
zrozumieć, że Kościół nie jest
organizacją, czymś strukturalnym,
prawnym czy instytucjonalnym, tym
jest także, ale jest organizmem,
żyjącą rzeczywistością, która
wchodzi w moją duszę, tak że ja sam,
właśnie ze swoją wierzącą duszą
jestem elementem tworzącym
Kościół jako taki. W tym sensie Pius
XII ogłosił encyklikę „Mystici
Corporis Christi” jako krok ku
dopełnieniu eklezjologii Vaticanum I.



Powiedziałbym, że dyskusja
teologiczna przełomu lat
trzydziestych-czterdziestych, a nawet
dwudziestych, przebiegała pod
znakiem słowa „Mystici Corporis”.
Było to odkrycie, które wywołało
wielką radość w owym czasie i
również w tym kontekście powstała
formuła: „My jesteśmy Kościołem”,
albowiem Kościół nie jest strukturą,
czymś w tym rodzaju ... to my sami,
chrześcijanie, razem, jesteśmy
wszyscy żywym ciałem Kościoła.
Oczywiście należy to rozumieć w
takim sensie, że to my, prawdziwi
my, wierzący, razem z Ja Chrystusa,
jesteśmy Kościołem, każdy z nas. Nie
„jakieś my”, jakaś grupa, która
ogłasza się Kościołem. Nie: to „My
jesteśmy Kościołem” wymaga
właśnie mojego włączenia się w
wielkie „my” wierzących wszystkich
czasów i miejsc. Tak więc pierwszą
ideą było dopełnienie eklezjologii w
sposób teologiczny, działając jednak
także w sposób strukturalny, to



znaczy obok sukcesji Piotrowej, jej
wyjątkowej funkcji. Trzeba było też
lepiej określić funkcję biskupów,
episkopatu. Aby to uczynić,
znaleziono słowo „kolegialność”,
bardzo dyskutowane w zażartych
wymianach opinii, powiedziałbym,
że nawet trochę przesadnych. Ale
było to słowo - może dałoby się
znaleźć inne, ale posłużono się tym –
do wyrażenia tego, że biskupi
zgromadzeni razem są kontynuacją
Dwunastu, kolegium Apostołów.
Powiedzieliśmy: tylko jeden biskup –
Rzymu – jest następcą określonego
apostoła, Piotra. Wszyscy pozostali
stają się następcami apostołów,
wchodząc w ciało, które stanowi
kontynuację ciała apostołów. I tak
oto właśnie ciało biskupów,
kolegium, jest kontynuacją ciała
Dwunastu, i ma w ten sposób swoją
konieczność, funkcję, swoje prawa i
obowiązki. Wielu wydawało się to
jakby walką o władzę i być może
niektórzy myśleli o władzy,



zasadniczo jednak chodziło nie o
władzę, lecz o uzupełnianie się
czynników i o dopełnienie ciała
Kościoła biskupami, następcami
apostołów jako konstrukcji nośnej.
Każdy z nich jest konstrukcją nośną
Kościoła wraz z tym wielkim Ciałem.

Były to dwa elementy podstawowe, a
tymczasem, szukając pełnej
teologicznej wizji eklezjologii, w
międzyczasie, po latach
czterdziestych, w latach
pięćdziesiątych, zrodziło się już
trochę krytyki wobec koncepcji Ciała
Chrystusa: „mistyczne” byłoby
nazbyt duchowe, zbyt ekskluzywne.
Zaryzykowano wobec tego koncepcję
„Ludu Bożego”. I Sobór słusznie
przyjął ten element, który Ojcowie
Kościoła uważali za wyraz ciągłości
między Starym a Nowym
Testamentem. W tekście Nowego
Testamentu słowo „Laos tou Theou”,
odpowiadające tekstom Starego
Testamentu, oznacza - wydaje mi się,



że tylko z dwoma wyjątkami -
starożytny Lud Boga, żydów, którzy
pośród ludów, „goim” świata są
Ludem Bożym. A inni, my, poganie,
nie jesteśmy sami z siebie Ludem
Bożym, ale stajemy się synami
Abrahama, a zatem Ludem Bożym,
wchodząc w komunię z Chrystusem,
będącym jedynym potomstwem
Abrahama. A wchodząc w komunię z
Nim, będąc z Nim jedno, także my
jesteśmy Ludem Bożym. Tak więc:
koncepcja „Ludu Bożego” zakłada
ciągłość Testamentów, ciągłość
historii Boga ze światem, z ludźmi,
ale zakłada również element
chrystologiczny. Tylko przez
chrystologię stajemy się Ludem
Bożym i w ten sposób łączą się obie
te koncepcje. Sobór postanowił
stworzyć trynitarną konstrukcję
eklezjologii: Lud Boży - Ojciec – Ciało
Chrystusa – świątynia Ducha
Świętego.



Ale dopiero po Soborze ukazano
element, który był nieco ukryty, także
już w samym Soborze, to znaczy
powiązaniem między Ludem Bożym
a Ciałem Chrystusa jest właśnie
komunia z Chrystusem w
zjednoczeniu eucharystycznym.
Tutaj stajemy się Ciałem Chrystusa,
czyli relacja między Ludem Bożym a
Ciałem Chrystusa tworzy nową
rzeczywistość, to znaczy komunię. Po
Soborze odkryto, jak bardzo Sobór w
istocie wynalazł, prowadził do tej
koncepcji: komunia jako pojęcie
centralne. Powiedziałbym, że
filologicznie, na Soborze pojęcie to
nie było jeszcze całkowicie dojrzałe,
ale jest owocem Soboru, że pojęcie
komunii stało się coraz bardziej
wyrażeniem istoty Kościoła, komunii
w różnych wymiarach: komunia z
Bogiem w Trójcy Świętej, który sam
jest komunią Ojca, Syna i Ducha
Świętego, komunia sakramentalna,
komunia konkretna w episkopacie i
w życiu Kościoła.



Jeszcze bardziej konfliktowym był
problem Objawienia. Chodziło tutaj o
związek między Pismem Świętym a
Tradycją. Egzegetom chodziło przede
wszystkim o większą wolność.
Odczuwali oni, powiedzmy, pewien
kompleks niższości wobec
protestantów, którzy dokonali
wielkich odkryć, podczas gdy
katolicy czuli się trochę
„upośledzeni” z powodu
konieczności podporządkowania się
Urzędowi Nauczycielskiemu. W grę
wchodziła tutaj bardzo konkretna
walka: jaką wolność mają egzegeci?
Jak można dobrze odczytywać Pismo
Święte? Co to znaczy Tradycja? Była
to walka wielowymiarowa, której
obecnie nie mogę przedstawiać, ale
niewątpliwie ważne jest to, że Pismo
Święte jest Słowem Bożym, Kościół
podlega Pismu Świętemu, jest
posłuszny Słowu Bożemu, a nie stoi
ponad Pismem. Jednakże Pismo jest
Pismem Świętym tylko dlatego, że
istnieje żywy Kościół, jego żywy



podmiot: bez żywego podmiotu
Kościoła Pismo Święte jest jedynie
księgą i otwiera się na różne
interpretacje, nie dając ostatecznej
jasności.

Tutaj, jak powiedziałem owa walka
była trudna i decydujące znaczenie
miała interwencja papieża Pawła VI.
Ukazała ona całą delikatność ojca,
jego odpowiedzialność jako papieża
za bieg Soboru, ale także jego wielki
szacunek do Soboru. Powstała idea,
jakoby Pismo Święte było pełne, że
jest w nim wszystko, a więc nie
trzeba Tradycji, a zatem i Urząd
Nauczycielski nie ma nic do
powiedzenia. Wówczas papież
przekazał Soborowi, jak mi się
wydaje, 14 ujęć jednego zdania, które
należało włączyć w tekst o
Objawieniu i dawał nam, dawał
ojcom swobodny wybór spośród tych
14 sformułowań, ale powiedział:
trzeba jedną z nich wybrać, aby tekst
był pełen. Zapamiętałem mniej



więcej jedno ze sformułowań: „non
omnis certitudo de veritatibus fidei
potest sumi ex Sacra Scriptura” –
czyli pewność Kościoła odnośnie do
wiary nie rodzi się tylko z jednej
odizolowanej księgi, ale wymaga
podmiotu Kościoła, oświeconego,
niesionego Duchem Świętym. Tylko
w ten sposób Pismo Święte
przemawia i ma cały swój autorytet.
To zdanie, które wybraliśmy w
komisji doktrynalnej, jedno z 14
sformułowań, ma decydujące
znaczenie, aby ukazać niezbędność,
konieczność Kościoła i tym samym
zrozumieć, co znaczy Tradycja, żywe
ciało, w którym od początku żyje to
Słowo i od którego otrzymuje ono
swe światło, w którym się zrodziło.
Już sam fakt kanonu jest faktem
eklezjalnym: to, że teksty te są
Pismem Świętym, wynika z
natchnienia Kościoła, który odnalazł
w sobie ten kanon Pisma Świętego -
znalazł, a nie stworzył. Tylko w tej
komunii Kościoła żywego można



także naprawdę zrozumieć, odczytać
Pismo jako Słowo Boże, jako Słowo,
które prowadzi nas w życiu i w
śmierci.

Jak już powiedziałem, był to dość
trudny spór, ale dzięki papieżowi i
dzięki światłu Ducha Świętego, który
był obecny na Soborze, powstał
dokument, który jest jednym z
najpiękniejszych a także najbardziej
innowacyjnych całego Soboru.
Powinien on być ciągle coraz
bardziej badany, gdyż również
dzisiaj egzegeza próbuje odczytywać
Pismo Święte poza Kościołem, poza
wiarą, jedynie w duchu tak zwanej
metody historyczno-krytycznej,
metody ważnej, ale nie na tyle, by
mogła dać rozwiązania będące
ostateczną pewnością. Dopiero jeśli
wierzymy, że nie są to słowa
wyłącznie ludzkie, ale słowa Boga i
tylko jeśli żyje żywy podmiot, do
którego mówił i mówi Bóg, możemy
dobrze interpretować Pismo Święte. I



tutaj, jak powiedziałem w
przedmowie do mojej książki o
Jezusie (por. tom I) jest jeszcze wiele
do zrobienia, aby dojść do odczytania
Pisma Świętego prawdziwie w duchu
Soboru. Tutaj wcielenie w życie
Soboru ciągle jeszcze nie jest pełne,
ciągle jeszcze jest wiele do zrobienia.

I wreszcie ekumenizm. Nie
chciałbym tu wchodzić w te
zagadnienia, ale było oczywiste -
szczególnie po „mękach” chrześcijan
w okresie narodowego socjalizmu -
że chrześcijanie mogą odnaleźć
jedność, przynajmniej dążyć do
jedności. Było też jednak jasne, że
tylko Bóg może obdarzyć jednością.
Jesteśmy wciąż na tej drodze. W tych
kwestiach „przymierze nadreńskie”,
jeśli można tak powiedzieć,
wykonało swoją pracę.

Druga część Soboru jest znacznie
bardziej obszerna. Bardzo pilny
wydawał się temat: świat



współczesny, czasy nowoczesne a
Kościół. Wraz z nim kwestie
odpowiedzialności za budowanie
tego świata, społeczeństwa,
odpowiedzialności za przyszłość tego
świata i nadziei eschatologicznej,
odpowiedzialność etyczna
chrześcijanina, gdzie znajduje on
wskazania. Następnie wolność
religijna, postęp i stosunki z innymi
religiami. W tym czasie w dyskusję
włączyły się wszystkie grupy Soboru
– nie tylko Ameryka, Stany
Zjednoczone, z wielkim
zainteresowaniem sprawą wolności
religijnej. W trzecim okresie
powiedzieli oni papieżowi: nie
możemy powrócić do siebie bez
uchwalonej przez Sobór deklaracji o
wolności religijnej. Papież wykazał
jednak stanowczość i chęć,
cierpliwość, by przenieść tekst na
czwarty okres, aby dojść do pewnej
dojrzałości i osiągnąć w miarę pełny
konsensus ojców soborowych. Mogę
powiedzieć, że nie tylko Amerykanie



z wielką siłą włączyli się w Sobór,
lecz także Ameryka Łacińska, dobrze
znając nędzę ludu, kontynentu
katolickiego i odpowiedzialności
wiary za sytuację tych ludzi. Także
Afryka, Azja widziały potrzebę
dialogu międzyreligijnego.

Muszę przyznać, że narosły
problemy, których my, Niemcy, na
początku, nie widzieliśmy. Nie mogę
teraz tego wszystkiego opisać.
Świetny dokument „Gaudium et
Spes” bardzo dobrze przeanalizował
zagadnienie związku między
chrześcijańską eschatologią a
postępem doczesnym, między
odpowiedzialnością za
społeczeństwo jutra a
odpowiedzialnością chrześcijanina
wobec wieczności i w ten sposób
odnowił etykę chrześcijańską,
podstawy. Ale, powiedzmy,
nieoczekiwanie pojawił się poza tym
wielkim dokumentem, inny,
odpowiadający w sposób bardziej



syntetyczny i konkretny na
wyzwania czasu, a mianowicie
„Nostra aetate”. Od początku Soboru
obecni byli nasi żydowscy
przyjaciele, którzy powiedzieli,
zwłaszcza nam, Niemcom, ale nie
tylko nam, że po smutnych
wydarzeniach tego nazistowskiego
wieku, dekady nazistowskiej, Kościół
katolicki powinien powiedzieć jakieś
słowo o Starym Testamencie, o
narodzie żydowskim. Mówili, że choć
jest oczywiste, iż Kościół nie jest
odpowiedzialny za Holokaust, to ci,
którzy popełnili te zbrodnie, byli w
większości chrześcijanami. Musimy
więc pogłębić i odnowić sumienie
chrześcijańskie, nawet jeśli dobrze
wiemy, że prawdziwi wierzący
zawsze przeciwstawiali się tym
rzeczom. I tak oto okazało się, że
przedmiotem refleksji powinna być
relacja do świata starożytnego Ludu
Bożego. Można zrozumieć, że biskupi
z krajów arabskich nie byli z tego
zadowoleni. Obawiali się trochę



jakiegoś wychwalania Państwa
Izrael, czego oczywiście nie chcieli.
Powiedzieli: no cóż, wskazanie
naprawdę teologiczne o narodzie
żydowskim jest dobre, konieczne, ale
jeśli o tym mówicie, to trzeba też
mówić o islamie, w ten sposób będzie
równowaga. Także islam jest wielkim
wyzwaniem, a Kościół powinien
wyjaśnić swój stosunek do islamu,
rzecz, której my w tym czasie nie
bardzo rozumieliśmy, trochę, lecz nie
bardzo. Dziś wiemy, jak bardzo było
to konieczne.

Kiedy zaczęliśmy pracować nad
islamem, powiedziano nam: ale są
też inne religie świata, cała Azja!
Pomyślcie o buddyzmie,
hinduizmie .... I tak, zamiast
deklaracji, która pierwotnie miała
dotyczyć tylko starożytnego Ludu
Bożego, powstał tekst o dialogu
międzyreligijnym, wyprzedzając to,
co trzydzieści lat później ukazało się
w całej swej intensywności i



znaczeniu. Nie mogę teraz zgłębić
tego tematu, ale kiedy czyta się ten
tekst, widać, że jest bardzo gęsty i
przygotowany przez ludzi, którzy
naprawdę znali realia i krótko
wskazuje, w kilku słowach, to, co jest
najistotniejsze. Jest on więc także
podstawą do dialogu, przy
uwzględnieniu różnic,
różnorodności, wierząc w
wyjątkowość Chrystusa, który jest
jeden. A człowiek wierzący nie może
myśleć, że wszystkie religie są
wariacją na ten sam temat. Nie,
istnieje rzeczywistość Boga żywego,
który przemówił i jest jeden Bóg, Bóg
wcielony, a więc Słowo Boże, które
jest naprawdę Słowem Boga. Ale
istnieje doświadczenie religijne
zawierające pewne ludzkie światło
stworzenia. Tak więc konieczne jest i
możliwe nawiązanie dialogu, a tym
samym otwarcie się na drugiego i
otwarcie wszystkich na Boży pokój,
wszystkich Jego dzieci i całej Jego
rodziny.



A zatem te dwa dokumenty, wolność
religijna i „Nostra aetate", związane z
„Gaudium et Spes”, są bardzo ważną
trylogią, której znaczenie ukazało się
dopiero w ciągu dziesięcioleci. Nadal
staramy się lepiej zrozumieć to
wszystko, między całkowitą
wyjątkowością Bożego Objawienia,
wyjątkowością jedynego Boga
wcielonego w Chrystusie a wielością
religii, przez które poszukujemy
pokoju, a także sercem otwartym na
światło Ducha Świętego, który
oświeca i prowadzi do Chrystusa.

Chciałbym teraz dodać jeszcze trzeci
punkt: był Sobór Ojców, prawdziwy
Sobór, ale był też „sobór mediów”.
Był to niemal sobór sam dla siebie, a
świat postrzegał Sobór przez środki
przekazu. Tak więc tym soborem,
który skutecznie docierał do ludzi był
„sobór mediów”, a nie Sobór Ojców.
Podczas gdy Sobór Ojców dokonywał
się w obrębie wiary, był soborem
wiary poszukującej intellectus,



zrozumienia siebie i zrozumienia
Bożych znaków w danej chwili,
usiłujący odpowiedzieć na wyzwanie
Boga w danej chwili i znalezienia w
Słowie Bożym słowa na dziś i jutro,
podczas gdy cały Sobór, jak
powiedziałem, obracał się wokół
wiary, jako fides quaerens
intellectum, to „sobór dziennikarzy”
nie dokonywał się rzecz jasna w
obrębie wiary, lecz w kategoriach
współczesnych mediów bez
kontekstu wiary, to znaczy poza
wiarą, w innej hermeneutyce. Była to
hermeneutyka polityczna: dla
mediów Sobór był walką polityczną,
walką o władzę między różnymi
nurtami w Kościele. Oczywiście
media opowiadały się po tej stronie,
która zdawała się odpowiadać im, ich
sposobowi widzenia świata. Byli
ludzie, którzy dążyli do
decentralizacji Kościoła, domagali się
przekazania władzy biskupom, a
następnie przez słowo „Lud Boży”,
do przekazania władzy świeckim.



Istniała potrójna kwestia: władza
papieża przekazana następnie
biskupom, i wreszcie wszystkim,
suwerenność ludowa. Rzecz jasna
domagali się, by to aprobować,
promulgować, popierać. Podobnie
jeśli chodzi o liturgię. Nie
interesowała ich liturgia jako akt
wiary, ale jako coś, gdzie czyni się
rzeczy zrozumiałe, jakaś aktywność
wspólnoty, coś z profanum. Wiemy,
że istniała też tendencja, odwołująca
się również do danych historycznych,
by mówić, iż sacrum to coś
pogańskiego, ewentualnie należące
też do Starego Testamentu. W
Nowym Testamencie liczy się
jedynie, że Chrystus umarł poza: to
znaczy poza bramami, to znaczy w
świecie pogańskim. Z sakralnością
należało więc skończyć, a profanum
miało być także obecne w kulcie: nie
jest on kultem, ale aktem
zbiorowości, wspólnego
uczestnictwa, a w ten sposób także
uczestnictwem jako aktywnością.



Takie tłumaczenia, banalizacje idei
Soboru zatruły praktykę reformy
liturgicznej. Zrodziły się one z wizji
Soboru poza jego kluczem, poza
wiarą. Podobnie w sprawach Pisma
Świętego: Pismo Święte jest księgą
historyczną, którą należy traktować
tylko i wyłącznie w kategoriach
historycznych.

Zdajemy sobie sprawę, jak bardzo
ten „sobór mediów” był dla
wszystkich dostępny. Był on więc tym
dominującym, bardziej skutecznym i
spowodował tak wiele klęsk,
problemów, nieszczęść: zamknięte
seminaria, klasztory, banalizację
liturgii ... a prawdziwy Sobór
napotkał na trudności, aby przybrać
konkretny kształt, aby się dokonać.
Sobór wirtualny był silniejszy niż
sobór realny. Ale prawdziwa siła
Soboru była obecna i coraz bardziej
się dokonuje, stając się prawdziwą
siłą, która jest prawdziwą reformą,
odnową Kościoła. Wydaje mi się, że



50 lat po Soborze widzimy, jak ten
sobór wirtualny się załamuje, gubi i
jawi się prawdziwy Sobór, z całą
swoją siłą duchową. Naszym
zadaniem, właśnie w obecnym Roku
Wiary, poczynając od Roku Wiary,
jest praca, aby realizowany był
prawdziwy Sobór, ze swoją mocą
Ducha Świętego, aby prawdziwie
odnowił się Kościół. Ufajmy, że Pan
nam pomoże. Ja, wycofawszy się, ze
swoją modlitwą będę z wami zawsze
i razem pójdziemy naprzód z Panem,
mając pewność: Pan zwycięża!
Dziękuję!

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/benedykt-xvi-wezwa-
duchowienstwo-rzymu-do-wiernej-
realizacji-vaticanum-ii/ (09-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/benedykt-xvi-wezwa-duchowienstwo-rzymu-do-wiernej-realizacji-vaticanum-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/benedykt-xvi-wezwa-duchowienstwo-rzymu-do-wiernej-realizacji-vaticanum-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/benedykt-xvi-wezwa-duchowienstwo-rzymu-do-wiernej-realizacji-vaticanum-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/benedykt-xvi-wezwa-duchowienstwo-rzymu-do-wiernej-realizacji-vaticanum-ii/

	Benedykt XVI wezwał duchowieństwo Rzymu do wiernej realizacji Vaticanum II

