
opusdei.org

Benedykt XVI:
Przesłanie na Wielki
Post 2009

"Przez post i modlitwę
pozwalamy, by On przychodził i
by zaspokajał największy głód,
jakiego doświadczamy w
naszym wnętrzu: głód i
pragnienie Boga" - pisze w
orędziu Ojciec Święty.

25-02-2009

Drodzy bracia i siostry!

Na początku Wielkiego Postu, który
jest drogą intensywnego



przygotowania duchowego, Liturgia
zachęca nas do trzech praktyk
pokutnych, bardzo bliskich biblijnej i
chrześcijańskiej tradycji – modlitwy,
jałmużny i postu – abyśmy jak
najlepiej mogli przygotować się do
obchodów Świąt Wielkanocy i
doświadczyć mocy Boga, który – jak
będziemy słuchać podczas Wigilii
Paschalnej - “oddala zbrodnie, z
przewin obmywa, przywraca
niewinność upadłym, a radość
smutnym, rozprasza nienawiść,
usposabia do zgody i ugina potęgi” ( 
Exultet ).

W tradycyjnym Orędziu na Wielki
Post, chciałbym w tym roku w
szczególny sposób rozważyć wartość
i sens postu. Wielki Post bowiem
przywodzi na myśl 40-dniowy post,
jaki Pan odbył na pustyni przed
rozpoczęciem swojej publicznej
działalności. W Ewangelii czytamy:
“Wtedy Duch wyprowadził Jezusa na
pustynię, aby był kuszony przez



diabła. A gdy przepościł czterdzieści
dni i czterdzieści nocy, odczuł w
końcu głód” ( Mt 4, 1-2 ). Podobnie
jak Mojżesz przed otrzymaniem
Tablic Dekalogu ( por. Wj 34, 28 ),
podobnie jak Eliasz zanim spotkał
Boga na górze Horeb ( por. 1 Krl 19,
8 ), tak i Jezus modląc się i poszcząc
przygotowywał się do swojej misji,
której początkiem było trudne starcie
z kusicielem.

Możemy sobie zadać pytanie, jaką
wartość i jaki sens ma dla nas,
chrześcijan, rezygnacja z czegoś, co
samo w sobie jest dobre i pozwala
nam żyć. Pismo Święte i cała
chrześcijańska tradycja uczą, że post
pomaga unikać grzechu i tego
wszystkiego, co do niego prowadzi.
Dlatego też w historii zbawienia
wielokrotnie odnajdujemy zachętę,
by pościć. Już na pierwszych
stronicach Pisma Świętego Bóg
nakazuje człowiekowi, by nie jadł
owocu zakazanego: “Z wszelkiego



drzewa tego ogrodu możesz
spożywać według upodobania; ale z
drzewa poznania dobra i złego nie
wolno ci jeść, bo gdy z niego
spożyjesz, niechybnie umrzesz” ( Rdz
2, 16-17 ). Komentując Boży nakaz,
św. Bazyli zauważa, że “post został
nakazany w Raju”, a “pierwsze takie
polecenie zostało wydane Adamowi”.
I kończy tak: “zakaz »nie wolno ci
jeść« jest zatem prawem postu i
wstrzemięźliwości” ( por. Sermo de
jejunio: PG 31, 163, 98 ). Zważywszy
na to, że wszyscy jesteśmy obciążeni
grzechem i jego konsekwencjami,
post jest nam dany jako środek
pozwalający odnowić przyjaźń z
Bogiem. Tak uczynił Ezdrasz przed
powrotem do Ziemi Obiecanej z
wygnania,zachęcając zgromadzony
lud do postu, “byśmy się umartwili –
mówi - przed Bogiem naszym” ( Ezd
8, 21 ). Wszechmocny wysłuchał ich
modlitwy oraz zapewnił swoją
przychylność i opiekę. Podobnie
zachowali się mieszkańcy Niniwy,



którzy posłuchali Jonaszowego
wezwania do pokuty i na znak
szczerości ogłosili post, mówiąc: “Kto
wie, może się odwróci i ulituje Bóg,
odstąpi od zapalczywości swego
gniewu, a nie zginiemy?” ( Jon 3, 9 ).
Również wtedy Bóg wejrzał na ich
czyny i ich oszczędził.

W Nowym Testamencie Jezus
ukazuje głęboką przyczynę postu,
piętnując zachowanie faryzeuszy,
którzy skrupulatnie przestrzegali
nakazów prawa, choć ich serca były
od Boga daleko. Prawdziwy post,
powtarza w innym jeszcze momencie
Boski Nauczyciel, to wypełnianie
woli Ojca Niebieskiego, który “widzi
w ukryciu i odda tobie” ( Mt 6, 18 ).
On sam daje tego przykład
odpowiadając szatanowi, po 40
dniach spędzonych na pustyni, że
“nie samym chlebem żyje człowiek,
lecz każdym słowem, które pochodzi
z ust Bożych” ( Mt 4, 4 ). Celem
prawdziwego postu jest zatem



spożywanie “prawdziwego
pokarmu”, którym jest pełnienie woli
Ojca ( por. J 4, 34 ). Skoro więc Adam
nie posłuchał nakazu Boga, by “nie
spożywać owocu z drzewa poznania
dobra i złego”, człowiek wierzący
poprzez post pragnie z pokorą
zawierzyć się Bogu, ufając w Jego
dobroć i miłosierdzie.

Praktyka postu była bardzo
rozpowszechniona we wspólnocie
pierwszych chrześcijan ( por. Dz 13,
3; 14, 22; 27, 21; 2 Kor 6, 5 ). Również
Ojcowie Kościoła mówią o mocy
postu, która chroni przed grzechem,
tłumi pragnienia “starego Adama” i
przeciera w sercach ludzi wierzących
drogę ku Bogu. Post jest także częstą
praktyką świętych wszystkich epok i
przez nich zalecaną. Św. Piotr
Chryzolog napisał: “Duszą modlitwy
jest post, a życiem postu
miłosierdzie. Kto się więc modli,
niech pości, a kto pości, niech spełnia
uczynki miłosierdzia, niech wysłucha



proszącego, który chce być słyszany.
W ten sposób otwiera dla siebie uszy
Boga, który nigdy się nie zamyka na
głos błagającego” ( Kazanie 43: PL 52,
320.332 ).

Wydaje się, że w obecnych czasach
zmniejszyło się nieco znaczenie
duchowe praktyki postu, a stała się
ona raczej – w kulturze
zdominowanej przez poszukiwanie
dobrobytu materialnego – środkiem
terapeutycznym wspomagającym
pielęgnację własnego ciała.
Poszczenie służy oczywiście dobrej
kondycji fizycznej, ale dla ludzi
wierzących stanowi w pierwszej
kolejności “terapię” pomagającą
leczyć to wszystko, co uniemożliwia
wypełnianie woli Boga. W
Konstytucji Apostolskiej Paenitemini
z 1966 r., Sługa Boży Paweł VI
stwierdził, że należy postrzegać post
w kontekście powołania każdego
chrześcijanina, który “nie dla siebie
(...) żyć winien, ale dla Boga, który go



umiłował i za niego wydał samego
siebie, żyć też winien dla braci” ( por.
Rozdz. I ). Wielki Post mógłby być
dobrą okazją do przypomnienia
sobie zasad zawartych w cytowanej
Konstytucji Apostolskiej, podnosząc
tym samym wartość autentycznego i
niezmiennego znaczenia tej
pradawnej praktyki pokutnej, która
może nam pomóc zadać śmierć
naszemu egoizmowi i otworzyć serce
na miłość Boga i bliźniego, co
stanowi pierwsze i najważniejsze
przykazanie nowego Prawa, a
zarazem kompendium całej
Ewangelii ( por. Mt 22, 34-40 ).

Skrupulatne przestrzeganie postu
przyczynia się ponadto do nadania
osobie – jej ciału i duszy – spójności,
co pomaga jej unikać grzechu i
wzrastać w zażyłości z Bogiem. Św.
Augustyn, który dobrze znał własne
złe skłonności i nazywał je “węzłem
zawikłanym i splątanym” ( 
Wyznania, II, 10.18 ), w traktacie o



“Użyteczności postu” pisał: “Zadaję
sobie wielkie udręki, aby On mi
przebaczył, sam siebie karzę, aby On
mi pomógł, by znalazł we mnie
upodobanie, by zaznać Jego
słodyczy” (Sermo 400, 3, 3: PL 40,
708). Odmawianie sobie pokarmu
materialnego, który żywi ciało,
umacnia wewnętrzną gotowość do
słuchania Chrystusa i żywienia się
Jego zbawczym słowem. Przez post i
modlitwę pozwalamy, by On
przychodził i by zaspokajał
największy głód, jakiego
doświadczamy w naszym wnętrzu:
głód i pragnienie Boga.

Jednocześnie post pomaga nam
uświadomić sobie, w jakiej sytuacji
żyje wielu naszych braci. W
Pierwszym Liście św. Jan napomina:
“Jeśliby ktoś posiadał majętność tego
świata i widział, że brat jego cierpi
niedostatek, a zamknął przed nim
swe serce, jak może trwać w nim
miłość Boga?” (3, 17). Dobrowolny



post pomaga nam naśladować styl
Dobrego Samarytanina, który
pochyla się nad cierpiącym bratem i
śpieszy mu z pomocą (por. Enc. Deus
caritas est, 15). Nasz wolny wybór,
jakim jest rezygnacja z czegoś, aby
pomóc innym, w konkretny sposób
pokazuje, że bliźni przeżywający
trudności nie jest nam obcy. Właśnie
po to, by pobudzić do zachowania
takiej nacechowanej otwartością i
wrażliwością postawy wobec braci,
zachęcam parafie i wszystkie inne
wspólnoty, żeby w okresie Wielkiego
Postu wierni częściej praktykowali
post, indywidualnie i wspólnotowo,
oddając się ponadto słuchaniu Słowa
Bożego, modlitwie i uczynkom
miłosierdzia. Taki właśnie był, od
początku, styl życia chrześcijańskiej
wspólnoty, w której organizowano
specjalne zbiórki (por. 2 Kor 8-9; Rz
15, 25-27), a wierni byli zachęcani do
oddawania biednym tego, co dzięki
postowi udało się odłożyć (por.
Didascalia Ap., V, 20,18). Także dziś



należy na nowo odkrywać tę
praktykę i do niej zachęcać, przede
wszystkim podczas liturgicznego
okresu Wielkiego Postu.

Z tego, co powiedziałem, jasno
wynika, że post jest wartościową
praktyką ascetyczną, duchową
bronią w walce z wszelkim
możliwym, nieuporządkowanym
przywiązaniem do nas samych.
Dobrowolna rezygnacja z
przyjemności, jaką jest jedzenie, i z
innych dóbr materialnych pomaga
uczniowi Chrystusa panować nad
innymi rodzajami głodu osłabionej
grzechem pierworodnym natury,
którego negatywne skutki odbijają
się na całej osobowości człowieka. Do
tego też zachęca starożytny
liturgiczny hymn wielkopostny:
"Utamur ergo parcius, / verbis, cibis
et potibus, / somno, iocis et arctius /
perstemus in custodia - Ten czas
przeżyjmy w skupieniu, krótsze



niech będą rozmowy, skromniejsze
nasze posiłki, więcej czuwania”.

Drodzy bracia i siostry, jak widzimy,
post ostatecznie pomaga każdemu z
nas – jak pisał Sługa Boży Papież Jan
Paweł II – w czynieniu z siebie
całkowitego daru dla Boga (por. Enc.
Veritatis splendor, 21). Niech zatem
Wielki Post posłuży każdej rodzinie i
każdej chrześcijańskiej wspólnocie
do oddalenia wszystkiego, co
rozprasza ducha, i pogłębienia tego,
co karmi duszę otwierając ją na
miłość Boga i bliźniego. Myślę
szczególnie o intensywniejszej
modlitwie, lectio divina, częstszym
przystępowaniu do Sakramentu
Pojednania oraz aktywnym
uczestniczeniu w Eucharystii, a
przede wszystkim w niedzielnej
Mszy św. Z takim wewnętrznym
nastawieniem wejdźmy w pokutny
klimat Wielkiego Postu. Niech nam
towarzyszy Błogosławiona Dziewica
Maryja, Causa nostrae laetitiae, i



niech nas wspiera w trudzie
wyzwalania serc naszych z niewoli
grzechu, by coraz bardziej stawały
się “żywym tabernakulum Boga”. Z
tymi życzeniami zapewniam o
modlitwie, aby każdy wierzący i
każda kościelna wspólnota z
pożytkiem szli wielkopostną drogą, i
z serca udzielam wszystkim
Apostolskiego Błogosławieństwa.

Watykan, 11 grudnia 2008

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/benedykt-xvi-przesanie-na-

wielki-post-2009/ (18-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/benedykt-xvi-przesanie-na-wielki-post-2009/
https://opusdei.org/pl-pl/article/benedykt-xvi-przesanie-na-wielki-post-2009/
https://opusdei.org/pl-pl/article/benedykt-xvi-przesanie-na-wielki-post-2009/

	Benedykt XVI: Przesłanie na Wielki Post 2009

