
opusdei.org

Benedykt XVI na
rozpoczęcie Roku
Kapłańskiego

List Jego Świątobliwości
Benedykta XVI na rozpoczęcie
Roku Kapłańskiego z okazji 150.
rocznicy dies natalis świętego
proboszcza z Ars.

19-06-2009

Drodzy bracia w kapłaństwie,

Pomyślałem o ogłoszeniu oficjalnie
Roku Kapłańskiego, w piątek 19
czerwca 2009 r., w uroczystość
Najświętszego Serca Pana Jezusa. Jest



to dzień poświęcony tradycyjnie
modlitwie o uświęcenie kapłanów.
Jest on również związany ze 150.
rocznicą dies natalis – dnia urodzin
dla nieba Jana Marii Vianneya,
patrona wszystkich proboszczów
świata. Ów rok, który pragnie
przyczynić się do krzewienia zapału
wewnętrznej odnowy wszystkich
kapłanów na rzecz silniejszego i
bardziej wyrazistego świadectwa
ewangelicznego we współczesnym
świecie zakończy się w tę samą
uroczystość w roku 2010. Święty
proboszcz z Ars zwykł był mawiać:
„Kapłaństwo to miłość Serca
Jezusowego”1. To wzruszające
wyrażenie pozwala nam nade
wszystko przywołać z sympatią i
uznaniem ogromny dar, jaki
stanowią kapłani nie tylko dla
Kościoła, lecz także dla samej
ludzkości. Myślę o tych wszystkich
księżach, którzy chrześcijanom i
całemu światu przedstawiają
pokorną i codzienną propozycję słów



i gestów Chrystusa, starając się do
Niego przylgnąć swymi myślami,
wolą, uczuciami i stylem całego
swego istnienia. Jakże nie podkreślić
ich trudu apostolskiego,
niestrudzonej i ukrytej służby, ich
miłości pragnącej być uniwersalną?
Cóż powiedzieć o odważnej
wierności tak wielu kapłanów, którzy
także pośród trudności i
nieporozumień pozostają wierni
swemu powołaniu: by być
„przyjaciółmi Chrystusa”, szczególnie
przez Niego powołanymi, wybranymi
i posłanymi?

Sam nadal noszę w sercu
wspomnienie pierwszego
proboszcza, u boku którego
wypełniałem mą posługę jako młody
ksiądz. Pozostawił mi przykład
bezwzględnego poświęcenia swej
posłudze kapłańskiej, aż do śmierci,
która zastała go w chwili, gdy niósł
wiatyk do ciężko chorego.
Przypominam sobie wielu



współbraci, których spotkałem i
spotykam nadal, także podczas mych
podróży duszpasterskich w różnych
krajach, wielkodusznie
zaangażowanych w codzienne
wypełnianie swej posługi
kapłańskiej. Jednakże wyrażenie
użyte przez Świętego Proboszcza
przywołuje także przebicie Serca
Chrystusa i oplatającą Go koronę
cierniową. W konsekwencji myśl
biegnie ku niezliczonym sytuacjom
cierpienia, w które uwikłani są liczni
kapłani, czy to z racji uczestnictwa w
różnych przejawach doświadczenia
ludzkiego bólu, czy też ze względu na
niezrozumienie tych, do których
skierowana jest ich posługa. Jakże
nie wspomnieć tak wielu księży
znieważonych w swej godności,
którym uniemożliwiono wypełnianie
swej misji, niekiedy również
prześladowanych, aż do najwyższego
świadectwa krwi?



Istnieją niestety także nigdy nie dość
opłakane sytuacje, w których sam
Kościół musi cierpieć ze względu na
niewierność niektórych swych sług.
Świat zaś w takich sytuacjach czerpie
z nich motywy zgorszenia i
odrzucenia. To, co w takich
przypadkach może najbardziej
przynieść korzyść Kościołowi, to nie
tyle pedantyczne ujawnianie słabości
swych sług, ile odnowiona i radosna
świadomość wielkości Bożego daru,
skonkretyzowanego we wspaniałych
postaciach wielkodusznych
duszpasterzy, zakonników żarliwych
miłością Boga i dusz, światłych i
cierpliwych kierowników
duchowych. Pod tym względem
nauczanie i przykład św. Jana Marii
Vianneya mogą być dla wszystkich
istotnym punktem odniesienia.
Proboszcz z Ars był niezwykle
pokorny. Lecz jako kapłan był
świadomy, że jest dla swych
wiernych ogromnym darem: „Dobry
pasterz, pasterz według Bożego serca



jest największym skarbem jaki dobry
Bóg może dać parafii i jednym z
najcenniejszych darów Bożego
miłosierdzia”2. Mówił o kapłaństwie,
tak jakby nie mógł się przekonać o
wielkości daru i zadania
powierzonego ludzkiemu
stworzeniu: „Och jakże kapłan jest
wielki! Gdyby pojął siebie, umarłby...
Bóg jest mu posłuszny: wypowiada
dwa słowa, a na jego głos Nasz Pan
zstępuje z nieba i zawiera się w
małej hostii...”3. Wyjaśniając swym
wiernym znaczenie sakramentów
mówił: „Gdyby zniesiono sakrament
święceń, nie mielibyśmy Pana. Któż
Go złożył tam, w tabernakulum?
Kapłan. Kto przyjął waszą duszę, gdy
po raz pierwszy wkroczyła w życie?
Kapłan. Kto ją karmi, by dać siłę na
wypełnienie jej pielgrzymki? Kapłan.
Któż ją przygotuje, by pojawiła się
przed Bogiem, obmywając ją po raz
ostatni we Krwi Jezusa Chrystusa?
Kapłan, zawsze kapłan. A jeśli ta
dusza umiera ze względu na grzech,



kto ją wskrzesi, kto da jej ciszę i
pokój? Znów kapłan... Po Bogu,
kapłan jest wszystkim!... On sam
pojmie się w pełni dopiero w
niebie”4. Stwierdzenia te, zrodzone z
kapłańskiego serca Świętego
Proboszcza mogą się wydawać
przesadne. Mimo to ujawnia się w
nich niezwykły szacunek, jakim
darzył on sakrament kapłaństwa.
Zdawał się przytłoczony
nieograniczonym poczuciem
odpowiedzialności: „Gdybyśmy
dobrze zrozumieli czym jest ksiądz
na ziemi, umarlibyśmy: nie z
przerażenia, lecz z miłości... Bez
księdza śmierć i męka Naszego Pana
nie służyłaby do niczego. To ksiądz
kontynuuje na ziemi dzieło
zbawienia... Na co zdałby się dom
pełen złota, gdyby w nim nie było
nikogo, kto otworzyłby nam doń
drzwi? Ksiądz ma klucze do skarbów
niebieskich: to on otwiera bramę: on
jest ekonomem dobrego Boga;
zarządcą Jego dobór... Zostawicie



parafię na dwadzieścia lat bez
księdza, zagnieżdżą się w niej
bestie... Ksiądz nie jest kapłanem dla
siebie, jest nim dla was”5.

Dotarł do Ars, małej wioski, w której
mieszkało 230 osób. Biskup ostrzegł
go, że zastanie tam niełatwą sytuację
religijną: „Nie ma w tej parafii
wielkiej miłości Boga; będzie z tym
ksiądz miał do czynienia”. Był więc w
pełni świadom, że miał tam
ucieleśniać obecność Chrystusa
świadcząc o Jego zbawczej
delikatności: „[Boże mój], daj mi
nawrócenie mojej parafii; gotów
jestem cierpieć wszystko co zechcesz
Panie, przez całe me życie!” – to z tą
właśnie modlitwą rozpoczynał swą
misję6. Nawróceniu swojej parafii
Święty Proboszcz poświęcił się z
całych sił, myśląc nade wszystko o
chrześcijańskiej formacji
powierzonego mu ludu.



Drodzy bracia w kapłaństwie,
prośmy Pana Jezusa o łaskę
nauczenia się metody
duszpasterskiej świętego Jana Marii
Vianneya! Przede wszystkim
powinniśmy się nauczyć jego
całkowitej identyfikacji ze swą
posługą. W Jezusie osoba i misja dążą
do zbieżności: całe Jego działania
zbawcze było i jest wyrazem Jego
„synowskiego Ja”, które od
wszystkich wieków stoi przed Ojcem
w postawie miłosnego poddanie się
Jego woli. Z pokorną, lecz prawdziwą
analogią, także kapłan powinien
pragnąć tego utożsamienia. Nie
chodzi rzecz jasna, by zapominać, że
substancjalna skuteczność posługi
nie zależy od świętości szafarza; nie
można jednak lekceważyć niezwykłej
owocności rodzącej się ze spotkania
obiektywnej świętości posługi z
subiektywną świętością jej szafarza.
Proboszcz z Ars natychmiast
rozpoczął ową pokorną i cierpliwą
pracę harmonizowania swego życia



szafarza ze świętością powierzonej
mu posługi, decydując się na
„zamieszkanie” nawet materialne w
swym kościele parafialnym:
„Zaledwie przybył wybrał kościół na
swe mieszkanie... Wchodził do
kościoła przed jutrzenką i nie
wychodził aż do wieczornej
modlitwy Anioł Pański. Tam trzeba
go było szukać, jeśli się go
potrzebowało” – czytamy w jego
pierwszej biografii7.

Pobożna przesada nabożnego
hagiografa nie powinna nakłaniać
nas do przeoczenia faktu, że Święty
Proboszcz potrafił także aktywnie
„zamieszkiwać” na całym terytorium
swojej parafii: systematycznie
odwiedzał chorych i rodziny:
organizował misje ludowe i święta
patronalne; zbierał i rozporządzał
pieniędzmi na swe dzieła
charytatywne i misyjne; upiększał
swój kościół i obdarzał go
wyposażeniem sakralnym; zajmował



się sierotami z założonego przez
siebie instytutu „Providence” oraz
ich wychowawczyniami; interesował
się wykształceniem dzieci; tworzył
konfraternie i wzywał świeckich do
współpracy.

Jego przykład skłania mnie do
uwydatnienia przestrzeni
współpracy, które należy coraz
bardziej rozszerzać na wiernych
świeckich. Prezbiterzy tworzą z nimi
jeden lud kapłański8 i pośród nich
się znajdują na mocy swego
kapłaństwa służebnego „by
prowadzili wszystkich do
zjednoczenia w miłości, «miłością
braterską nawzajem się miłując, w
okazywaniu czci jedni drugich
uprzedzając» (Rz 12,10)”9. W tym
kontekście trzeba przypomnieć
żarliwe wezwanie, jakie II Sobór
Watykański kieruje do prezbiterów,
zachęcając ich, „by szczerze
uznawali i popierali godność
świeckich i właściwy im udział w



posłannictwie Kościoła... oraz by
chętnie słuchali świeckich,
rozpatrując po bratersku ich
pragnienia i uznając ich
doświadczenie i kompetencję w
różnych dziedzinach ludzkiego
działania, by razem z nimi mogli
rozpoznać znaki czasów”10.

Święty Proboszcz pouczał swoich
parafian świadectwem swego życia.
Z jego przykładu wierni uczyli się
modlitwy, chętnie pozostając przed
tabernakulum, by odwiedzić Jezusa
Eucharystycznego11. „Nie trzeba
wiele mówić, by dobrze się modlić -
wyjaśniał im Proboszcz – „Wiadomo,
że tam, w świętym tabernakulum jest
Jezus: otwórzmy Mu serce, radujmy
się Jego świętą obecnością. To jest
najlepsza modlitwa”12. Zachęcał:
„Bracia moi, przyjdźcie do Komunii,
przyjdźcie do Jezusa. Przyjdźcie by
Nim żyć, abyście z Nim mogli
żyć...”13. „To prawda, że nie jesteście
tego godni, ale Jego



potrzebujecie!”14. Takie wychowanie
wiernych do obecności
eucharystycznej i do Komunii
zyskiwało szczególną skuteczność,
kiedy wierni widzieli jak celebruje
Najświętszą Ofiarę Mszy św. Ten, kto
w niej uczestniczył, mówił, że „nie
można było znaleźć osoby, która
mogłaby lepiej wyrażać adorację...
jak zakochany kontemplował
Hostię”15. Mówił, że „wszystkie
nagromadzone dobre dzieła nie
mogą się równać ofierze Mszy św.,
ponieważ są one dziełami ludzi,
podczas gdy Msza św. jest dziełem
Boga”16. Był przekonany, że od Mszy
św. zależy cała żarliwość życia
kapłańskiego: „Przyczyną
rozprzężenia kapłana jest to, że nie
zwraca uwagi na Mszę św.! O mój
Boże, jakże trzeba żałować księdza,
który odprawia tak, jakby czynił coś
zwyczajnego!”17. Celebrując zwykł
był zawsze ofiarowywać także ofiarę
swego życia: „Jak dobrze czyni



ksiądz, dając siebie Bogu w ofierze
każdego ranka!”18.

To osobiste utożsamienie z Ofiarą
Krzyżową prowadziło go - jednym
poruszeniem wewnętrznym - od
ołtarza do konfesjonału. Kapłani
nigdy nie powinni poddawać się
rezygnacji, gdy widzą, że nikt nie
przychodzi do konfesjonału, czy też
ograniczać się do stwierdzenia, że
wierni nie są zainteresowani tym
sakramentem. We Francji w czasach
Świętego Proboszcza spowiedź nie
była ani łatwiejsza, ani też częstsza
niż dzisiaj, biorąc pod uwagę, że
rewolucyjna zawierucha na długo
przytłumiła praktykę religijną. On
jednak starał się na wszelki sposób,
przez kaznodziejstwo i przekonującą
radę, by swym parafianom
umożliwić odkrycie znaczenia i
piękna sakramentalnej Pokuty,
ukazując ją jako wewnętrzny wymóg
Obecności eucharystycznej. Potrafił
dać w ten sposób początek



kompleksowej poprawie stanu wiary.
Przebywając długo w kościele przed
tabernakulum wierni zaczęli go
naśladować, udając się tam, by
nawiedzić Jezusa. Byli równocześnie
pewni, że spotkają tam swego
proboszcza, gotowego ich wysłuchać
i udzielić rozgrzeszenia. Później
narastał tłum penitentów
przybywających z całej Francji.
Przetrzymywali go w konfesjonale aż
do 16 godzin dziennie. Mówiono
wówczas, że Ars stało się „wielkim
szpitalem dusz”19. „Uzyskiwana
przez niego łaska (by nawracali się
grzesznicy) była tak mocna, że
wybiegała, by ich szukać nie dając im
chwili wytchnienia!” - powiada
pierwszy biograf20. Nie inaczej
odczuwał to Święty Proboszcz, gdy
mówił: „To nie grzesznik powraca do
Boga, by prosić Go o przebaczenie,
lecz sam Bóg, który biegnie za
grzesznikiem i sprawia, że zwraca się
on do Niego”21. „Ów dobry Zbawiciel



jest tak pełen miłości, że wszędzie
nas szuka”22.

Wszyscy my, kapłani powinniśmy
odczuwać, że osobiście dotyczą nas
te słowa, które umieszczał w ustach
Chrystusa: „Polecę moim szafarzom,
żeby głosili grzesznikom, że jestem
gotów zawsze ich przyjąć, że moje
miłosierdzie jest nieskończone”23.
Od Świętego Proboszcza z Ars my,
kapłani możemy nauczyć się nie
tylko niewyczerpanej ufności w
Sakrament Pokuty, która każe nam
umieszczać go w centrum naszej
troski duszpasterskiej, lecz także
metody „dialogu zbawienia”, który
powinien w nim mieć miejsce.
Proboszcz z Ars w różny sposób
podchodził do poszczególnych
penitentów. Ten, kto przychodził do
jego konfesjonału, pociągnięty
wewnętrzną i pokorną potrzebą
Bożego przebaczenia odnajdywał w
nim zachętę do zanurzenia się w
„potoku Bożego miłosierdzia”, który



porywa ze sobą wszystko swym
impetem. A jeśli ktoś był zgnębiony
myślą o swej słabości i niestałości,
lękając się przyszłych upadków,
Proboszcz ujawniał mu Boży sekret
słowami wzruszającego piękna:
„Dobry Bóg zna wszystko. Jeszcze
zanim się wyspowiadacie, już wie, że
będziecie nadal grzeszyć, a mimo
wszystko wam przebacza. Jakże
wielka jest miłość naszego Boga,
która posuwa się aż do chęci
zapomnienia o przyszłości, żeby nam
przebaczyć!”24 Natomiast tym,
którzy oskarżali się w sposób
obojętny i niemal nieczuły swymi
własnymi łzami przedstawiał
poważne i bolesne dowody, jak
bardzo postawa taka była
„wstrętna”: „Płaczę, bo wy nie
płaczecie”25 - mówił. „Gdyby chociaż
Pan nie był tak dobry! Ale jest tak
dobry! Trzeba być barbarzyńcą, żeby
tak się zachowywać wobec tak
dobrego Ojca!”26. Sprawiał, że w
sercach ludzi obojętnych rodziła się



skrucha, zmuszając ich do
dostrzeżenia na własne oczy
cierpienia Boga z powodu grzechów,
niemal „ucieleśnionego” na twarzy
spowiadającego ich kapłana. Tym
natomiast, u których dostrzegał
pragnienie i zdolność do głębszego
życia duchowego, otwierał głębię
miłości, wyjaśniając trudne do
wyrażenia piękno możliwości życia
zjednoczonego z Bogiem, w Jego
obecności: „Wszystko przed Bożymi
oczyma, wszystko z Bogiem, by
podobać się Bogu ...Jakie to
piękne!”27. I uczył ich się modlić: „O
mój Boże, daj mi łaskę, bym Cię
miłował, na ile jest to możliwe, bym
Cię kochał”28.

Proboszcz z Ars potrafił w swoim
czasie przekształcać serce i życie tak
wielu osób, gdyż udało się mu ukazać
im miłosierną miłość Pana. Także w
naszych czasach potrzebne jest
podobne przepowiadanie i
świadectwo prawdy miłości: Bóg jest



miłością (1 J 4,8). Przez sakramenty i
słowo swego Jezusa Jan Maria
Vianney potrafił budować swój lud,
pomimo, że często drżał, przekonany
o swojej osobistej niewystarczalności
tak bardzo, że wiele razy chciał
zrezygnować z kierowania parafią,
bo czuł się niegodny. Mimo to
przykładnie posłuszny zawsze
pozostawał na swoim stanowisku,
gdyż pożerała go apostolska pasja o
zbawienie dusz. Starał się całkowicie
przystawać do swego powołania i
misji, poprzez surową ascezę:
„Wielkim nieszczęściem dla nas
proboszczów - ubolewał święty - jest
to, że dusza wpada w stan
odrętwienia”; rozumiał przez to
niebezpieczne oswojenie się
duszpasterza ze stanem grzechu czy
indyferentyzmu, w którym żyje tak
wiele jego owieczek29. Powściągał
ciało, przez czuwania i posty, aby nie
stawiało przeszkód jego kapłańskiej
duszy. Nie unikał umartwienia siebie
dla dobra powierzonych mu dusz



oraz by przyczynić się do
wynagrodzenia tak wielu grzechów
wysłuchanych na spowiedzi.
Wyjaśniał współbratu w
kapłaństwie: „Powiem tobie jaką
mam receptę: daję grzesznikom
niewielką pokutę, a resztę czynię za
nich sam”30. Ponad konkretne
pokuty, którym poddawał się
Proboszcz z Ars, ma dla nas
wszystkich znaczenie istota jego
nauczania: dusze zostały nabyte
drogocenną krwią Chrystusa zaś
kapłan nie może poświęcić się ich
zbawieniu, jeśli odmawia osobistego
uczestnictwa w „wielkiej cenie”
odkupienia.

We współczesnym świecie, podobnie
jak w trudnych czasach Proboszcza z
Ars trzeba, żeby kapłani wyróżniali
się w swoim życiu i działaniu
mocnym ewangelicznym
świadectwem. Słusznie zauważył
Paweł VI: „człowiek naszych czasów
chętniej słucha świadków, aniżeli



nauczycieli; a jeśli słucha nauczycieli,
to dlatego, że są świadkami”31. Aby
nie zrodziła się w nas pustka
egzystencjalna i nie została narażona
skuteczność naszej posługi, trzeba
byśmy się pytali ciągle na nowo: „Czy
jesteśmy naprawdę przeniknięci
Słowem Bożym? Czy jest ono
doprawdy pokarmem, którym się
posilamy, bardziej niż chleb i sprawy
tego świata? Czy naprawdę je
znamy? Czy je miłujemy? Czy
troszczymy się wewnętrznie o to
Słowo do tego stopnia, aby
rzeczywiście odciskało się ono na
naszym życiu i kształtowało nasze
myślenie?”32. Tak jak Jezus powołał
Dwunastu, aby z Nim byli (por. Mk
3,14) i dopiero następnie wysłał ich,
by głosili Ewangelię, tak i w naszych
czasach kapłani są powołani do
„przyswojenia” sobie owego „nowego
stylu życia”, zapoczątkowanego
przez Pana Jezusa, który realizowali
właśnie Apostołowie33.



Właśnie owo przywarcie bez
zastrzeżeń do tego „nowego stylu
życia” charakteryzowało
zaangażowanie duszpasterskie
Proboszcza z Ars. Papież Jan XXIII w
opublikowanej w roku 1959 z okazji
setnej rocznicy śmierci św. Jana
Marii Vianneya encyklice Sacerdotii
nostri primordia, przedstawiał jego
ascetyczny charakter, zwracając
szczególną uwagę na zagadnienie
„trzech rad ewangelicznych”,
uznanych za konieczne także dla
kapłanów: „Jeśli dla osiągnięcia owej
świętości życia, rady ewangeliczne
nie są nakazane mocą samego stanu
duchownego, to jednakże służą im
one, podobnie jak wszystkim
wiernym, jako normalna droga do
osiągnięcia chrześcijańskiego
uświęcenia”34. Proboszcz z Ars
potrafił żyć „radami
ewangelicznymi” w sposób stosowny
do swego stanu kapłańskiego. Jego
ubóstwo nie było takie jak zakonnika
czy mnicha, lecz takie, jakiego



wymaga się od księdza: pomimo
zarządzania znacznymi sumami
pieniędzy (pamiętajmy, że bardziej
majętni pielgrzymi interesowali się
jego dziełami charytatywnymi),
wiedział, że wszystko ofiarowano
jego kościołowi, ubogim, sierotom,
dziewczętom z jego „Providence”35 i
rodzinom najuboższym. Dlatego „był
bogaty, by dawać innym, a bardzo
ubogi dla siebie”36. Wyjaśniał: „Mój
sekret jest prosty: dawać wszystko i
niczego nie trzymać dla siebie”37.
Kiedy miał puste ręce, zwracającym
się do niego ubogim mówił
zadowolony: „Dziś jestem biedny, tak
jak wy, jestem jednym z was”38.
Mógł w ten sposób stwierdzić u kresu
życia z całkowitym spokojem: „Nie
mam już nic (...). Dobry Bóg może
mnie teraz wezwać kiedy zechce!”39.
Również jego czystość była taką,
jakiej wymaga się od księdza dla jego
posługi. Można powiedzieć, że była
to czystość właściwa dla tego, który
habitualnie powinien dotykać



Eucharystii i habitualnie patrzy na
nią z całą żarliwością serca i z tą
samą żarliwością daje ją swoim
wiernym. Powiadano o nim, że „w
jego spojrzeniu jaśniała czystość” a
wierni dostrzegali to, gdy zwracał się
ku tabernakulum oczyma
zakochanego40. Również
posłuszeństwo św. Jana Marii
Vianeya wyrażało się całkowicie w
pełnym przylgnięciu do codziennych
wymogów swej posługi. Znana jest
historia, gdy był dręczony myślą o
swojej nieadekwatności do posługi
parafialnej i chęcią ucieczki „by
opłakiwać samotnie swe biedne
życie”41. Jedynie posłuszeństwo i
pasja zbawienia dusz zdołały go
przekonać, by pozostał na swym
miejscu. Sobie i wiernym wyjaśniał:
„Nie ma dwóch dobrych sposobów
służenia Bogu. Jest tylko jeden
jedyny: służyć Jemu tak, jak On chce,
by Mu służono”42. Wydawało się mu,
że złota reguła życia posłusznego jest
następująca: „Czynić jedynie to, co



może być ofiarowane dobremu
Bogu”43.

W kontekście duchowości karmiącej
się praktyką rad ewangelicznych
cieszę się, że mogę skierować do
kapłanów, w tym dedykowanym im
roku szczególną zachętę: by potrafili
pojąć nową wiosnę, którą Duch
rozbudza w naszych dniach w
Kościele, nie na poślednim miejscu
poprzez nowe ruchy kościelne i
nowe wspólnoty. „Duch jest
różnorodny w swoich darach...
Tchnie tam gdzie chce. Czyni to
nieoczekiwanie, w miejscach
nieoczekiwanych i w formach
wcześniej niewyobrażalnych... ale
ukazuje nam także, że działa On
mając na względzie jedno Ciało i że
działa w jedności jedynego Ciała”44.
Pod tym względem ważna jest
wskazówka dekretu Presbyterorum
ordinis: „Badając duchy, czy
pochodzą od Boga, (kapłani) niech w
duchu wiary odkrywają różnorodne



charyzmaty świeckich, zarówno
małe jak i wielkie, niech je z radością
uznają, z troskliwością popierają”45.
Dary takie, które popychają wielu do
doskonalszego życia duchowego
mogą przynieść korzyść nie tylko
wiernym świeckim, ale i samym
szafarzom. Z komunii między
kapłanami a charyzmatami może
rzeczywiście wypływać „cenny
impuls do odnowionego
zaangażowania Kościoła w głoszenie
Ewangelii nadziei i miłości i dawanie
jej świadectwa we wszystkich
zakątkach świata”46. Chciałbym też
dodać, odwołując się do adhortacji
apostolskiej Pastores dabo vobis
papieża Jana Pawła II, że posługa
kapłańska ma radykalną „formę
wspólnotową” i może być
wypełniona tylko w komunii
kapłanów ze swym biskupem47.
Trzeba, aby ta komunia między
kapłanami a także ze swym
biskupem, mająca swe podstawy w
sakramencie święceń i przejawiająca



się w koncelebracji eucharystycznej,
wyrażała się w różnych konkretnych
formach rzeczywistego i
afektywnego braterstwa
kapłańskiego48. Tylko w ten sposób
kapłani będą umieli żyć w pełni
darem celibatu i będą zdolni do
sprawiania, by rozkwitały wspólnoty
chrześcijańskie, w których
powtarzane są cuda pierwszego
przepowiadania Ewangelii.

Dobiegający końca rok św. Pawła
kieruje także naszą myśl ku
Apostołowi Narodów, w którym
jaśnieje przed naszymi oczyma
wspaniały wzór kapłana, całkowicie
„oddanego” swej posłudze. Jak pisze:
„miłość Chrystusa przynagla nas,
pomnych na to, że skoro Jeden umarł
za wszystkich, to wszyscy pomarli” (2
Kor 5,14). Dodał jeszcze: „za
wszystkich umarł po to, aby ci, co
żyją, już nie żyli dla siebie, lecz dla
Tego, który za nich umarł i
zmartwychwstał” (2 Kor, 5,15). Jaki



lepszy program można by
zaproponować kapłanowi
starającemu się o rozwój na drodze
doskonałości chrześcijańskiej?

Drodzy kapłani, uroczystości 150.
rocznicy śmierci św. Jana Marii
Vianneya następują bezpośrednio po
dopiero co zakończonych obchodach
150. rocznicy objawień w Lourdes
(1858). Już w 1959 r. papież Jan XXIII
zauważył: „Krótko przed
zakończeniem przez św. Proboszcza
z Ars pełnego niebiańskich zasług
życia, w innej okolicy Francji ukazała
się Ona niewinnej i pokornej
dziewczynce, by przez nią
macierzyńskim upomnieniem
wezwać ludzkość do modlitwy i
chrześcijańskiej pokuty; a dostojny
Jej głos, do dziś poruszający dusze
mimo upływu wieku, dźwięczy długo
i szeroko jakby w nieskończoność. W
rzeczy samej czyny i słowa kapłana,
wyniesionego do czci Świętych,
którego setną rocznicę obchodzimy,



jakby jakimś uprzedzającym
niebiańskim światłem oświetliły
nadprzyrodzone prawdy, które
objawione zostały w grocie w
Lourdes niewinnej dziewczynce. On
sam żywił wielkie nabożeństwo do
Niepokalanego Poczęcia Najświętszej
Dziewicy, w r. 1836 poświęcił kościół
parafialny Maryi Niepokalanie
Poczętej, a w r. 1854 uczuciami
najgłębszej czci i radości witał
dogmat katolicki, który tę prawdę
nieomylnym orzeczeniem
zdefiniował”49. Święty Proboszcz
zawsze przypominał swoim wiernym
„Jezus Chrystus, dawszy nam
wszystko, co mógł nam dać, pragnie
nas jeszcze uczynić dziedzicami tego
co ma najcenniejsze, to znaczy swojej
Najświętszej Matki”50.

Najświętszej Dziewicy zawierzam ten
Rok Kapłański, prosząc Ją by
wzbudziła w duszy każdego kapłana
wielkoduszne odnowienie owych
ideałów całkowitego oddania się



Chrystusowi i Kościołowi, które
inspirowały myśl i działanie
Świętego Proboszcza z Ars. Swym
żarliwym życiem modlitwy i gorącą
miłością Jezusa Ukrzyżowanego Jan
Maria Vianney posilał swe codzienne
bezwarunkowe powierzenie się Bogu
i Kościołowi. Oby jego przykład
wzbudził w kapłanach owe tak
bardzo dziś jak i zawsze potrzebne
świadectwo jedności z biskupem,
między sobą oraz z wiernymi
świeckimi. Niezależnie od
istniejącego w świecie zła, zawsze
rozbrzmiewa jakże aktualne słowo
Chrystusa do swoich apostołów w
Wieczerniku: „Na świecie doznacie
ucisku, ale miejcie odwagę: Jam
zwyciężył świat” (J 16,33). Wiara w
Boskiego Nauczyciela da nam siłę,
byśmy z ufnością spoglądali w
przyszłość. Drodzy kapłani, Chrystus
na was liczy. Idąc za przykładem
Świętego Proboszcza z Ars, pozwólcie
się Jemu zdobyć a staniecie się
również wy, we współczesnym



świecie posłańcami nadziei,
pojednania i pokoju!

Z moim Błogosławieństwem
Apostolskim

W Watykanie, dnia 16 czerwca 2009
roku

1. « Le Sacerdoce, c'est l'amour du
coeur de Jésus » ( w: B. Nodet, Le
curé d'Ars. Sa pensée - Son coeur.
Présentée par l'Abbé Bernard Nodet,
éd. Xavier Mappus, Paris 1995, p.5).
Dalej: Nodet. Wyrażenie to cytuje
także Katechizm Kościoła
Katolickiego, n. 1589.

2 NODET, s. 101

3 Ibid, s. 97

4 Ibid., s. 98-99

5 Ibid, s. 98-100.

6 Ibid, s. 183



7 MONNIN A., Il Curato d'Ars. Vita di
Gian-Battista-Maria Vianney, vol. I,
ed. Marietti, Torino 1870, 122

8 Por. Lumen gentium, 10

9 Presbyterorum ordinis, 9

10 Tamże

11 Kontemplacja jest spojrzeniem
wiary, utkwionym w Jezusa
Chrystusa. „Wpatruję się w Niego a
On wpatruje się w mnie” - mówił w
czasach swego świętego proboszcza
wieśniak z Ars, modląc się przed
tabernakulm (Katechizm Kościoła
Katolickiego n. 2715).

12 NODET, s. 85

13 NODET, s. 114

14 Ibid., s. 119

15 Por. MONNIN A., dzieło cytowane
II, ss. 430 nn



16 NODET, s. 105

17 Ibid., s. 105

18 Ibid., s. 104

19 Monnin A., dzieło cytowane II, s.
293

20 tamże, II, s. 10

21 NODET, s. 128

22 Ibid., s. 50

23 Ibid., s. 131

24 Ibid., s. 130

25 Ibid., s. 27

26 Ibid., s. 139

27 Ibid., s. 28

28 Ibid., s. 77

29 Ibid., s. 102



30 Ibid., s. 189

31 Evangelii nuntiandi, 41.

32 BENEDYKT XVI, Homilia podczas
Mszy św. Krzyżma, 9.04.2009

33 por. BENEDYKT XVI,
Przemówienie do Sesji Plenarnej
Kongregacji ds. Duchowieństwa,
16.03.2009

34 P.I.

35 Nazwał tak dom, gdzie sprawił, że
przyjmowano ponad 60 porzuconych
dziewcząt. Aby go utrzymać, był
gotów na wszystko. „Podjąłem
wszelkie wyobrażalne kroki” -
mawiał ze śmiechem (NODET, s. 214)

36 NODET, s. 216

37 Ibid., s. 215

38 Ibid., s. 216

39 Ibid., s. 214



40 Por. Ibid., s. 112

41 Por. Ibid., ss. 82-84; 102-103

42 Ibid., s. 75

43 Ibid., s. 76

44 BENEDYKT XVI, Wigilia Zesłania
Ducha Świętego, 3.06.2006

45 N.9.

46 BENEDYKT XVI, Przemówienie do
Biskupów przyjaciół Ruchu Focolari i
Wspólnoty św. Idziego, 8.02.2007

47 Por. n.17.

48 por. JAN PAWEŁ II. Adhort. Ap.
Pastores dabo vobis, 74

49 Encyklika Sacerdotii nostri
primorida, 1959

50 NODET, s. 244.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/benedykt-xvi-na-rozpoczecie-

roku-kapanskiego/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/benedykt-xvi-na-rozpoczecie-roku-kapanskiego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/benedykt-xvi-na-rozpoczecie-roku-kapanskiego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/benedykt-xvi-na-rozpoczecie-roku-kapanskiego/

	Benedykt XVI na rozpoczęcie Roku Kapłańskiego

